
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 9

Artikel: Marxismus ohne Marx : zu Griechenlands linker Histographie

Autor: Tzermias, Pavlos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pavlos Tzermias

Marxismus ohne Marx

Zu Griechenlands linker Historiographie

In der Vorrede des im Jahre 1830 erschienenen ersten Teüs seiner
«Geschichte der Halbinsel Morea während des Mittelalters» schrieb Jakob
Philipp Fallmerayer (1790—1861): «Das Geschlecht der Hellenen ist in
Europa ausgerottet... Denn auch nicht ein Tropfen edlen und ungemischten

Hellenenblutes fliesst in den Adern der christUchen Bevölkerung des

heutigen Griechenlands.» Fallmerayer versuchte in seinem Buch den
Beweis für eine These zu erbringen, welche, etwas schematisch zusammen-
gefasst, lautete, die Neugriechen seien, soweit es sich bei ihnen nicht um
Albaner handle, eigentlich Slawen.

Das Erscheinen des ersten Teils des Werkes über das mittelalterliche
Morea Peloponnes) fiel gleichsam mit der Anerkennung der Unabhängigkeit

Griechenlands im Londoner Protokoll (1830) zusammen, d. h. mit
der Krönung des 1821 begonnenen griechischen Freiheitskampfes gegen
die Türken. Die Slawisierungsthese des eigenwilligen Gelehrten musste
daher bei Hellenen und Philhellenen wie eine Provokation wirken. Das
«Ansinnen» Fallmerayers, die historische Kontinuität des Griechentums in
Frage zu stellen, versetzte Griechen und Griechenfreunde in «Alarmbereitschaft».

So wurde der «Antihellene» Fallmerayer trotz seiner Intention
indirekt zum «Stammvater» einer sich gegen ihn zur Wehr setzenden national

orientierten griechischen Historiographie. In diese geistige Umwelt
gehörte zum Beispiel der hervorragende, das hellenische Element aus
patriotischer Sicht immer wieder betonende Historiker Konstantinos
Paparrigopoulos (1815—1891), dessen «Geschichte der hellenischen
Nation von den frühesten bis zu den neueren Zeiten» in Griechenland
«klassisch» geworden ist.

Paparrigopoulos' Nationalismus hatte mittelbar oder unmittelbar,
bewusst oder unbewusst mit der sogenannten Megali Idea zu tun, einer
nicht leicht und jedenfalls nicht einheitlich definierbaren Ideologie. Oft
nahm die Megali Idea grosse Idee) die Gestalt des Postulats der Schaffung

eines Grossgriechenlands an. Als mit der Kleinasiatischen Kata-



712 MARXISMUS OHNE MARX

strophe (1922) dieser Traum ausgeträumt war, begannen sich in der
hellenischen Geschichtsschreibung Ernüchterungstendenzen bemerkbar zu
machen. Die Akzentuierung der sozioökonomischen Problematik führte
allmählich bis zu einem gewissen Grade zur Loslösung vom nationalistischen

Ideahsmus. In einem Teil der Historiographie zeichnete sich
allerdings bereits ein neues Engagement ab: das Streben nach Förderung
der Sache der Arbeiterklasse durch den sogenannten historischen
Materialismus. 1924 veröffentlichte der Marxist Janis Kordatos (1891—1961)
seine erste geschichtliche Studie, die den Freiheitskampf der Griechen
gegen die Osmanen unter dem Gesichtspunkt des Klassenkampfes deutete.

Kordatos wurde gewissermassen zum Antipoden des gleichsam offiziellen

Historikers der Nation, Paparrigopoulos. Als er am 28. April 1961
starb, hinterliess er ein in Umfang und Vielfalt eindrückliches, wenn auch
qualitativ manche Mängel aufweisendes Werk. Für die griechische
Historiographie war Kordatos lange ein «Ärgernis». Infolge sozialpolitischer
Veränderungen kamen dann aber für den historischen Materialismus
günstigere Zeiten. Zwar ist es eine starke Übertreibung, wenn der — nicht der
Moskauer «Orthodoxie» folgende — Marxist Nikos Svoronos meint, der
Marxismus sei heute die «wissenschaftlich erprobte und — eingestande-
nermassen oder nicht — gemeinsame Grundlage» im geisteswissenschaftlichen

Forschungsbereich. Diese Charakterisierung ist zu eindimensional,
um der Vielfalt der griechischen, geschweige denn der internationalen
Realität gerecht zu werden. Indessen lässt sich nicht bestreiten, dass es im
heutigen Hellas eine ansehnliche Zahl mehr oder weniger marxistisch
orientierter Geschichtswissenschafter gibt. Insofern ist die marxistische
oder neomarxistische Geschichtsauffassung salonfähig geworden. Ja, es

gibt nicht wenige Anzeichen für die Existenz eines entsprechenden
«Establishments» und der damit verbundenen Intoleranzerscheinungen.

Die marxistisch orientierte griechische Historiographie hat weitgehend
zur Überwindung des teilweise mit irrationalen, mythischen Elementen
verknüpften überspitzten Nationahsmus beigetragen. Ausserdem hat sie
das Augenmerk auf die sozioökonomischen Faktoren gelenkt, die früher
von diesem oder jenem Historiker nicht oder nicht gebührend gewürdigt
worden sind. In diesem Sinn hat das — im Vergleich zum nationalistischen
Idealismus — neue Engagement die Geschichtsschreibung Griechenlands
in mancher Hinsicht befruchtet. Das gut vor allem für jene Fälle, in denen
die marxistische Methode mehr oder weniger undogmatisch zur Anwendung

gelangt ist. Auf der anderen Seite weist die fragliche Literatur allzu
oft jene Einseitigkeiten und Verzerrungen auf, welche die eindimensionale
Betrachtungsweise des Marxismus mit sich bringt. Noch schlimmer werden

freilich die Dinge, wenn sich in diesem oder jenem Werk ein vulgärer



MARXISMUS OHNE MARX 713

Marxismus manifestiert, angesichts dessen Karl Marx seinen berühmten
Ausspruch wiederholen würde: «Moi, je ne suis pas marxiste!»

Übersehene Relativierung

Es ist positiv zu würdigen, dass selbst bestimmte grundsätzhch auf dem
Boden der materialistischen Geschichtsauffassung stehende Wissenschafter

— wie etwa der erwähnte Historiker Nikos Svoronos — gegen einen
Doktrinarismus Stellung beziehen, welcher mit dem Hineinzwängen der
historischen Realität in ein vorbestimmtes «Deutungsschema» operiert.
Die Loslösung vom Dogmatismus besagter Art setzt allerdings die Befreiung

vom Prokrustes-Bett der Basis-Überbau-Doktrin voraus. Das ist ein
Schritt, den sogar die undoktrinären Marxisten Griechenlands, wenn
überhaupt, eher zögernd und verklausuliert wagen. Die berühmte Stelle in
Marxens Vorwort zur «Kritik der politischen Ökonomie» (1859), an
welcher vom Verhältnis von Basis und Überbau die Rede ist, gilt noch bei vielen

linksgerichteten griechischen Historikern gleichsam als sakrosankt. Ihr
Marxismus neigt deshalb von vorneherein zur Theorieabstinenz. Es ist ein
Historismus oder — im Sinne Karl Raimund Poppers — Historizismus
ohne nennenswerten theoretischen Hintergrund.

Das steht freüich in Widerspruch zu Marxens kritischer Einstellung, wie
sie nicht im Vorwort, sondern in der Einleitung zur «Kritik der pohtischen
Ökonomie» zum Ausdruck kommt. In der Fragment gebliebenen, von
Marx selber nie publizierten Einleitung (1857) gestand der Begründer des
«wissenschaftlichen Sozialismus» «alle jene Widersprüche ein, die sich aus
einer allzu starren Anwendung seiner Theorie auf die konkrete Fülle der
Kunst- und Literaturgeschichte ergeben mussten»1. Er machte darüber
hinaus hochinteressante Relativierungen hinsichtlich des Verhältnisses von
materiellem Fundament und geistigem Epiphänomen überhaupt (etwa
auch von Produktion und Recht). Er sprach vom ungleichen Verhältnis der
Entwicklung der materiellen Produktion, z.B. zur künstlerischen, vom
nicht in der gewöhnlichen Abstraktion zu fassenden Begriff des
Fortschritts und von der «Berechtigung» des Zufalls.

Unabhängig davon, ob dies seiner Absicht entsprach oder nicht, liess
Marx in der Einleitung die Erkenntnis durchschimmern, dass die Ergrün-
dung der historischen Entwicklung einerseits («Ist Achilles möglich mit
Pulver und Blei?») und die ästhetische (und sonstige) Bewertung anderseits

(die altgriechische Kunst als «unerreichbares Muster») verschiedenen
logischen Kategorien entsprechen. Die Wahrheit, die in dieser Erkenntnis
steckt, dürfte zur Vermeidung der zwei wichtigsten negativen Auswirkungen

der unkritischen Übernahme der marxistischen Geschichtsphilo-



714 MARXISMUS OHNE MARX

sophie ausreichen. Gemeint sind das sture Schema von der Bestimmung
des gesamten Überbaus durch die reale Basis und das unwissenschaftliche
Ableiten einer Heilserwartung aus einem geschichtlichen Müssen. Die
griechischen Marxisten lassen indessen in der Regel die Stelle über das

ungleiche Verhältnis der Entwicklung und über die Berechtigung des

Zufalls ausser acht. Zu einem guten Teil hängt dies mit dem Umstand
zusammen, dass nicht wenige griechische Verfechter des historischen
Materialismus diesen in dem meistens zu wenig differenzierenden
sowjetmarxistischen Sinn verstehen, weitgehend ohne ausreichende
Kenntnis der Originalquellen operieren und somit an den mannigfaltigen
Nuancen vorbeigehen, wie sie zum Beispiel in der einschlägigen
Materialsammlung Iring Fetschers zur Geltung kommen2.

Selbst undogmatische griechische Marxisten zögern, das einengende
Basis-Überbau-Denkschema des Vorworts zur Politischen Ökonomie
abzuschütteln. Nikos Svoronos hielt im Februar 1981 im Rahmen eines

vom Zentrum Marxistischer Studien in Athen durchgeführten internationalen

Treffens ein Referat. Erfreulicherweise nahm er gegen die «mechanistische

Benützung» des Instrumentariums des Marxismus, gegen den
Glauben an «unerschütterliche Dogmen» und gegen die «Simplifizierungen»

gewisser marxistischer Soziologen oder Historiker klar Stellung. Er
hob das Moment der Wechselwirkung von realer Basis und Überbau hervor.

Ausdrücklich unterstrich er, dass eine bestimmte Produktionsweise
nicht notwendigerweise immer und überall zum gleichen politischen oder
sozialen System bzw. zur gleichen Ideologie führen müsse. «In letzter Analyse»,

sagte der Referent wörtlich, «ist es immer der Mensch, der seine
Geschichte macht. * Das klang wie ein Bekenntnis zur Auffassung Karl
Raimund Poppers über den Gang der Geschichte. Doch all diese bemerkenswerten

Relativierungen des rigorosen Ökonomismus machte Svoronos
sonderbarerweise unter Berufung nicht auf die Einleitung, sondern auf das
Vorwort zur politischen Ökonomie!

Laut Svoronos ist Marxens Basis-Überbau-These, wie sie im Vorwort
zum Ausdruck kommt (insbesondere der berühmte Ausspruch: «Es ist
nicht das Bewusstsein der Menschen, das ihr Sein, sondern umgekehrt ihr
gesellschaftliches Sein, das ihr Bewusstsein bestimmt»), von deren Kritikern

«gewoUt oder ungewollt» missverstanden worden. Indem sich Svoronos

über Marxens eigene Schuld am «Missverständnis» hinwegsetzt und
die fragliche Stelle im Vorwort so extensiv «interpretiert», dass sie mit dem
ursprünglichen Sinn des sogenannten historischen Materialismus nicht
mehr viel zu tun hat, kann er sich dann getrost auf den Standpunkt stellen,
der Marxismus sei das geeignetste Instrument für die Geschichtsschreibung.

Bei näherem Hinsehen laufen manche der methodologischen Bemer-



MARXISMUS OHNE MARX 715

kungen sowohl Svoronos' als auch anderer Marxisten nicht moskaufreundlicher

Richtung auf eine Revision des Marxismus hinaus. Angesichts des

ideologisch-politischen Antagonismus zwischen der «orthodoxen»
Kommunistischen Partei Griechenlands (KKE) und der eurokommunistisch
orientierten Kommunistischen Partei des Inlands (KKEes) — die Mehrheit
der Mitglieder der KKEes hat nun dieses Jahr zusammen mit anderen
linksgerichteten Politikern eine neue politische Formation unter dem
Namen «Griechische Linke» ins Leben gerufen — gehen die marxistischen
Historiker undogmatischer Prägung äusserst behutsam vor. Sie operieren
zwar gerne mit dem Erneuerungspostulat. Den «Revisionismus» lehnen sie
aber — nicht zuletzt mit Blick auf die entsprechenden Polemiken der KKE
— in der Regel ab. Marx muss auf seinem Thron bleiben. Vor seinen
Widersprüchen, Irrtümern und Fehlprognosen schliessen sie meistens
beide Augen.

An den Quellen vorbei

Die meistens unausgesprochene Rücksichtnahme auf die zu erwartenden

Angriffe der «orthodoxen» Kommunisten bzw. die latente Angst
davor, als Renegat oder Reaktionär abgestempelt zu werden, ist, wie sich
versteht, für die neugriechische Geschichtsschreibung nicht förderlich.
Darunter leidet insbesondere auch die Diskussion über elementare Fragen
der Theorie der Geschichtswissenschaft — Fragen, deren Beantwortung
die Voraussetzung für ein vertieftes geschichtliches Studium bildet.
Griechische Antimarxisten tragen dazu insofern das Ihre bei, als sie oft
pauschal und undifferenziert (manchmal sogar naiv oder primitiv) argumentieren.

Marxisten und Antimarxisten diskutieren gewöhnlich über den
Marxismus sozusagen in Abwesenheit von Marx. Sie gehen an den Quellen
vorbei. Sorgfältige Untersuchungen über die Ansichten des Begründers
des «wissenschaftlichen Sozialismus» (oder seines Gefährten Friedrich
Engels) bleiben Ausnahmen. Hierher gehört zum Beispiel die 1931
erschienene Marx-Studie des Soziologen und Politikers Panajotis Kanellopoulos.

Sie ist heute noch lesenswert, obschon sie in mancher Hinsicht eine
allzu «schöpferische» und somit willkürliche Deutung der Lehre Marxens
enthält.

In bestimmten Fällen geht die Beschäftigung mit den Originaltexten
nicht mit einer befriedigenden Kritik Hand in Hand. Panajotis Kondylis
kommt das Verdienst zu, durch Übersetzungen (z.B. durch die Übertragung

der Dissertation Marxens über die Differenz der Naturphilosophie
Demokrits und derjenigen Epikurs ins Griechische) dem griechischen



716 MARXISMUS OHNE MARX

Leserpublikum bisher unbekannte Marxsche Texte zugänglich gemacht zu
haben. Doch Kondylis' Einführungen, Erläuterungen und Kommentare
muten oft zu wohlwollend an. So verkennt dieser griechische Forscher z.B.
in seinen Ausführungen über Marxens Verhältnis zum alten Griechenland
die Unvereinbarkeit der beiden disparaten Elemente (Ergründung der
historischen Entwicklung einerseits, Bewertung anderseits), von denen
bereits die Rede gewesen ist. Im Rahmen seiner sonst sehr lesenswerten
Darlegungen versucht Kondylis die These zu untermauern, der Begründer
des historischen Materialismus habe seine Bewunderung für die Antike
und seine relativierende historisch-soziologische Betrachtungsweise
miteinander versöhnen können. Damit wird aber die Antinomie zwischen den
beiden verschiedenen logischen Kategorien (Sein und Sollen, Kausalität
und Bewertung) nur vertuscht.

Ein grosser Teil der griechischen marxistischen Geschichtsschreibung
ist der Entstehung des neuen Hellenentums und des neuen Hellas gewidmet.

Gerade auf diesem Sektor jedoch hat der Vater der materialistischen
Geschichtsauffassung die griechischen Genossen in einem bestimmten
Sinne im Stich gelassen. Operieren die hellenischen Marxisten auch sonst
in manchem Fall «in Abwesenheit von Marx», so betreiben sie hier in noch
höherem Masse Marxismus ohne Marx. Die Erklärung dafür ist einfach:
die Auslassungen Marxens (und Engels') über das neue Griechentum sind
nicht nur fragmentarisch, sondern ausserdem meist mit dem Grundtenor
der linken Historiographie Griechenlands unvereinbar. Bei der Lektüre
verschiedener Werke marxistisch orientierter griechischer Historiker fällt
auf, dass die Benützung der einschlägigen Äusserungen von Marx und
Engels eine Seltenheit darstellt. Autoren, die sonst zitierfreudig sind, wenn
es darum geht, die «Unerschütterlichkeit der marxistischen Doktrin» zu
«beweisen», verwenden hier, wenn überhaupt, nur spärlich Zitate. Sie
meiden offenbar ein heisses Eisen.

Marx und Engels — hellenophob

Marx und Engels nahmen in der sogenannten orientalischen Frage im
allgemeinen — beim näheren Hinsehen erkennt man bestimmte Schwankungen

und Widersprüche sowie Meinungs- oder Akzentuierungsunterschiede

zwischen den Dioskuren des historischen Materialismus — eine
Haltung ein, die den nationalen Bestrebungen der Balkanvölker nicht
gerecht wurde. Diese Tendenz hing mit ihrem verbitterten Engagement
gegen Russland zusammen, wie dieses z.B. in Marxens Artikelserie über
die Geschichte der Diplomatie im 18. Jahrhundert in der Londoner Free
Press des britischen Ültrakonservativen David Urquhart (1805—1877)3



MARXISMUS OHNE MARX 717

zum Ausdruck kam, aber auch mit ihrer Erwartung einer sozialen Revolution

im Westen. So hatten Marx und Engels, die im übrigen mit der Slawi-
sierungstheorie Fallmerayers sympathisierten, für die neugriechische
nationale Bewegung nicht viel übrig. Trotz der — gerade unter dem
Gesichtspunkt des historischen Materialismus — ökonomischen
Rückständigkeit der osmanischen Gesellschaft (anders ausgedrückt: der «asiatischen

Produktionsweise») neigten sie — zum Teil unter dem Einfluss des

Turkophilen Urquhart — dazu, die Türken positiver zu beurteilen, als es

mancher im Geiste des Humanismus und Klassizismus aufgewachsene
Europäer tat. Diese Neigung wurde zuweilen durch die taktische
Überlegung gestärkt, der Status quo im Orient müsse aufrechterhalten werden,
bis die siegreiche europäische Arbeiterschaft eine andere Ordnung schaffe.

Die ungeheure Sprengkraft der Orientfrage in ihrer Auswirkung auf das

europäische Staatensystem zeigte sich mit besonderer Deutlichkeit im
Jahre 1827. Die Griechen, welche 1821 zu den Waffen griffen, um die
osmanische Herrschaft abzuschütteln, befanden sich in einer schwierigen
Lage. Infolge intensiver Bemühungen vor allem des als «russophil» geltenden

Militärführers Theodoros Kolokotronis wurde Ioannis Kapodistrias,
ehemaliger russischer Aussenminister griechischer Abstammung, auf
sieben Jahre zum «Gouverneur» Griechenlands gewählt4. Während Russland,

die Religionsverwandtschaft mit den Griechen ausnützend, diese

unterstützte, um gegen die Meerengen und das Mittelmeer vorzustossen,
schlössen sich Grossbritannien und Frankreich der russischen Intervention

an, um auf diese Weise zu verhindern, dass die christlichen Balkanvölker

unter ausschliesslichen russischen Einfluss gerieten. Für Grossbritannien

und Frankreich standen der Ausbau und die Sicherung ihrer
Mittelmeerstellung im Vordergrund. Im Londoner Vertrag vom 24. Juni/6. Juli
1827 einigten sich die drei Grossmächte (Russland, Grossbritannien und
Frankreich) auf eine «Vermittlung» im griechisch-türkischen Krieg, wobei
insgeheim auch die Erzwingung eines Waffenstillstands vorgesehen wurde.
Am 8./20. Oktober desselben Jahres vernichteten die vereinigten Flotten
der drei Grossmächte bei Navarino die türkisch-ägyptischen Streitkräfte.
Der Ausbruch des russisch-türkischen Krieges (1828) und der
russischtürkische Friedensvertrag von Adrianopel (1829) ebneten der Anerkennung

der Souveränität Griechenlands im Londoner Protokoll (1830) den
Weg.

Es steht ausser Zweifel, dass der neue Staat seine Geburt weitgehend
auch der Intervention der drei «Schutzmächte», insbesondere Russlands,
verdankte. Insofern hatte Marx recht, als er, die Tragweite der russischen

Agitation in Griechenland unterstreichend, die These vertrat, die zwei
anderen Grossmächte hätten sich durch die russische Politik in eine
Unterstützung der griechischen Aufständischen hineinmanövrieren lassen. Und



718 MARXISMUS OHNE MARX

insofern traf auch Friedrich Engels das Richtige, als er den Erfolg der
russischen Armee gegen die Türken im Jahre 1829 als einen wichtigen Faktor
für die Entstehung des griechischen Staates hervorstrich (Artikel in der
«New York Daüy Tribune» vom 21. April 1853). Die beiden Verfechter
des historischen Materialismus unterschätzten allerdings in ihren Analysen

die moralische und ideologisch-politische Grösse der nationalen Erhebung

eines unterdrückten kleinen Volkes. Von ihrem Engagement gegen
den russischen Expansionismus geblendet und von der Erwartung eines
«bevorstehenden» sozialen Revolutionsprozesses im Westen fasziniert,
den die zaristische Grossmachtpolitik zu beeinträchtigen suchte, hatten sie
für den Kampf der Griechen kaum Verständnis.

Karl Marx, der grosse Bewunderer der hellenischen Antike, war, was
die nationalen Aspirationen des neuen Griechentums anbelangt, ein Anti-
philhellene. Und Friedrich Engels tat sowohl den Protagonisten als auch
den Statisten des griechischen Freiheitskampfes bitter Unrecht, als er im
erwähnten Artikel pauschal behauptete, die hellenische Erhebung von
1821 sei mehr oder weniger direkt auf russisches Gold und russischen
Einfluss zurückzuführen gewesen.

Bei der Geburt des neuen Griechenland standen ausländische Mächte
Pate. Ohne die zahllosen Opfer des griechischen Volkes aber wäre die
«nationale Wiedergeburt» undenkbar gewesen. Wie eine Reihe von
Äusserungen von Marx und Engels in Artikeln, Briefen und zum Teil auch in
Abhandlungen zeigt, schlössen die zwei «wissenschaftlichen Sozialisten»
beide Augen vor der explosiven Dynamik der Nationalbewegung der
Neuhellenen, während sie nicht selten dem türkischen Staat eine Robustheit
zusprachen, die in jenem Stadium der Entwicklung zweifellos nicht
vorhanden war. Im manichäischen Schema der zwei historischen Materialisten
(hier das aufsteigende europäische Proletariat, dort der reaktionäre Zarismus)

hatte das Nationalitätenprinzip keinen Platz. Die «Zwergvölklein»
des Balkans waren eine «quantité négligeable». Daraus resultierten nicht
nur Fehleinschätzungen (Marx bemühte sich am 4. Februar 1878 in einem
Brief an W Liebknecht vergeblich, plausibel zu erklären, warum er sich
hinsichtlich des Ausgangs des russisch-türkischen Krieges von 1877/1878
geirrt hatte), sondern — und das wiegt viel schwerer — ein moralisch sehr
bedenkliches, oft zynische Züge annehmendes Sichhinwegsetzen über das

Selbstbestimmungsrecht der Völker.

«Skordalia ohne Knoblauch»

Angesichts dieser Quellenlage ist es nicht erstaunlich, dass die marxistische

Geschichtsschreibung Griechenlands mit den Aussagen von Marx



MARXISMUS OHNE MARX 719

und Engels über Griechenland, die Türkei und die Orientfrage nicht viel
anfangen kann. Schon aus Rücksicht auf das nationale Empfinden des
hellenischen Volkes neigen griechische Marxisten dazu, die betreffenden
Texte, sofern sie sie überhaupt kennen, zu unterschlagen. Ihr Marxismus
ist, um ein griechisches Bonmot zu benützen, so etwas wie Skordalia ohne
Knoblauch (Skordalia ist eine bei den einfachen Volksschichten beliebte
Spezialität mit Knoblauch [Skordo] als Hauptzutat).

Die moskaufreundlichen Marxisten haben einen zusätzlichen Grund,
den Auslassungen von Marx und Engels über die orientialische Frage aus
dem Weg zu gehen. Diese Aussagen sind, wie gesagt, betont antirussisch,
und die Polemik gegen die «asiatische Barbarei» stört den Kreml, selbst
wenn sie als eine Abrechnung mit dem Zarismus interpretiert wird. Das
Groteske nimmt ein hohes Ausmass an, wenn Marx und Engels in vereinzelten

Fällen doch zitiert werden. Nicht selten wird dann das Zitat in eine
Verherrlichung der Rolle Russlands als einer Macht umfunktioniert, die
sich für die Freiheit des griechischen Volkes eingesetzt habe. Sehr beliebt
bei den moskautreuen Kommunisten Griechenlands ist vor allem die
erwähnte Aussage Engels' über die Bedeutung des Erfolges der russischen
Armee gegen die Türken im Jahre 1829. Aus dem Zusammenhang gerissen

mag diese Stelle prorussisch anmuten. Die marxistischen Historiker
moskaufreundlicher Prägung, die sich darauf berufen, verschweigen in der
Regel, dass Engels seine Äusserung im Rahmen von Ausführungen zur
Bekämpfung des russischen Expansionismus machte.

Es überrascht daher keineswegs, dass auch im Falle des bereits erwähnten

«Gouverneurs» Ioannis Kapodistrias nicht selten Marxismus ohne
Marx geboten wird.

Dass Marx in Kapodistrias ein Werkzeug des russischen Expansionismus

erblickte, steht fest. Hier ein für die Einstellung des Patriarchen des
historischen Materialismus gegenüber dem «Gouverneur» aufschlussreicher

Passus aus einem Brief an Engels vom 3. Mai 1854: «Es ist mir sehr
lieb, wenn ich jetzt einige Zufuhr für die <Tribune> von Dir erhalte, da ich
mit dem Ochsen der Geschichte des Neuhellenischen Reichs samt dem
King Otto sehr beschäftigt, aber das Resultat erst in 2 Wochen vieUeicht in
einer Reihe von Artikeln darstellen kann. Der Metaxas, der heUenischer
Gesandter in Konstantinopel war und dort konspirierte — die Pariser
<Presse> hat eine hübsche Darstellung dieser russisch-griechischen Ban-
gyanade —, war Hauptinstrument des berüchtigten Kapodistrias.» Die
Wahl des einstigen Aussenministers des zaristischen Russland zum
griechischen Staatschef durch die Nationalversammlung von Troizen (1827)
stand im Einklang mit der demokratischen Legalität. Doch die von
Kapodistrias gleich nach seinem Amtsantritt veranlasste Resolution des
Parlamentes vom 18./30. Januar 1828 betreffend Suspendierung der Verfas-



720 MARXISMUS OHNE MARX

sung unter der in solchen Fällen üblichen Berufung auf die «Rettung der
Nation» war, wie der Verfassungsrechtler Alexandras Svolos seinerzeit
richtig hervorhob, ein Staatsstreich. «Berüchtigt» war der «Gouverneur» in
Marxens Augen indessen nicht — jedenfalls nicht so sehr — wegen seines

Absolutismus, sondern wegen seiner aussenpolitischen Orientierung.
In einem Teil der griechischen Geschichtsschreibung wird Kapodistrias

stark idealisiert. Diese Idealisierung ist teils bei «nationaldenkenden», teils
bei linksgerichteten Historikern anzutreffen. Was die marxistische
Historiographie anbelangt, fällt auf, dass während früher bestimmte Verfechter
des historischen Materialismus (so z.B. der erwähnte Janis Kordatos oder
der seinerzeitige führende Kommunist Jannis Zevgos) eher dazu neigten,
Kapodistrias als eingeschworenen Feind des Volkes zu dämonisieren, nun
bei einem Teil der marxistischen Linken ein gewisser Trend zur «Rehabilitierung»

des «Gouverneurs» zu beobachten ist. Überschreitet dieser Trend
nicht die Grenzen einer sorgfältigen Abwägung der Verdienste und der
Fehltritte des umstrittenen Staatsmannes, so hat man dagegen nichts
einzuwenden. Bedenklich wird allerdings die «Rehabilitierung», wenn sie
mehr oder weniger auf einen Mythos hinausläuft. Jene griechischen Marxisten,

welche zu einem Kapodistrias-Mythos tendieren, stehen bewusst
oder unbewusst zum Teil unter dem Einfluss einer sowjetischen Historiographie,

welche aus unausgesprochenen nationalen und machtpolitischen
Überlegungen die historische Rolle des einstigen russischen Aussenministers

überbewertet.
Hierher gehört z.B. der sowjetische Historiker G. L. Ars, der trotz vieler

kritischer Bemerkungen betreffend die Persönlichkeit und das Werk
Kapodistrias' doch zu übertrieben positiven Schlussfolgerungen kommt.
Laut Ars könnten die politischen Ansichten Kapodistrias' als «aristokratischer

Liberalismus» bezeichnet werden. Sein Werk habe in der Innen- und
Aussenpolitik zu einem grossen Teil objektiv den Erfordernissen der
sozialen Entwicklung in Griechenland entsprochen. Das Wohlwollen, ja,
die Sympathie des sowjetischen Historikers für Kapodistrias hängt wohl
mit dem Bemühen Moskaus zusammen, den seinerzeitigen zaristischen
Expansionismus herunter- und sich als «traditioneller Freund Griechenlands»

heraufzuspielen. Dies ungeachtet der Tatsache, dass Karl Marx, wie
gesehen, für Kapodistrias alles andere als Sympathie empfand.

Wie wenig die absolutistische Doktrin Kapodistrias' den «Erfordernissen

der sozialen Entwicklung in Griechenland» entsprach, erkannte
Goethe. Am 2. April 1829 prophezeite er Johann Peter Eckermann,
Kapodistrias, der kein Soldat sei, werde sich in einem revolutionären Staat
auf die Dauer nicht als Erster behaupten können, vielmehr werde er sehr
bald eine sekundäre Rolle spielen. Diese Prohphezeiung ging tragischer in
Erfüllung, als Goethe hätte ahnen können. Der «Gouverneur» fiel am



MARXISMUS OHNE MARX 721

27. September/9. Oktober 1831 in Nauplia (Nafplion), der damaligen
Hauptstadt des neugriechischen Staates, einem Attentat zum Opfer.

1 Peter Demetz, Marx, Engels und die
Dichter, Zur Grundlagenforschung des
Marxismus, Stuttgart 1959, S.94ff., insbes.
S. 95. — 2 hing Fetscher, Der Marxismus,
Seine Geschichte in Dokumenten, Philosophie,

Ideologie, Ökonomie, Soziologie,
Pohtik, München 1967, S. 99 ff. - 3 Karl
Marx, Enthüllungen zur Geschichte der
Diplomatie im 18. Jahrhundert, herausgegeben

und eingeleitet von Karl August Wittvogel,

Frankfurt am Main 1981. Vgl. auch Karl
Marx — Friedrich Engels, Griechenland, die

Türkei und die orientalische Frage,
Textsammlung herausgegeben, eingeleitet und
kommentiert von Panajotis Kondylis, Athen
1985 (griechisch). —4 Vgl. Pavlos Tzermias,
Neugriechische Geschichte, Eine Einführung,

Tübingen 1986, S.87f. und S.92ff.
Zum geistigen Klima in der Epoche des

Freiheitskampfes und der Staatsgründung
siehe auch Pavlos Tzermias, Die neugriechische

Literatur, Eine Orientierung, Tübingen

1987, S.77ff.

Der knusprige

4

Vollkorngenuss von HüO

Vita Corn - das herrlich k

Vollkorngebäck - ist nicht

hervorragend zu allen Spfc

Vita Corn ist reich an Vita

Greifen Sie zu - knabbern

Chnusper und

w miVi •H* :
¦ -

nm
crtigusp

passt5US5

bosper V


	Marxismus ohne Marx : zu Griechenlands linker Histographie

