
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 9

Artikel: Die CVP und die Kirchen

Autor: Reinhardt, Urs C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164452

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164452
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs C. Reinhardt

Die CVP und die Kirchen

Die Beziehungen der CVP bzw. ihrer Vorläuferinnen zu den Kirchen waren im letzten wie
in diesem Jahrhundert besonderer Art. Die überkonfessionell orientierten Parteigruppierungen

versuchten im 19. Jahrhundert mehrmals, eine Union katholischer und protestantischer
Föderalisten zu schmieden — vergeblich. Zwei Jahre vor Ausbruch des Ersten Weltkriegs
wurde endlich die «Konservative Volkspartei» gegründet, zwar wiederum mit überkonfessioneller

Grundausrichtung, de facto aber weitgehend als politischer Arm der bis 1973

verfassungsrechtlich diskriminierten katholischen Kirche. Bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil
und den Bistumssynoden in der Schweiz bildeten diese Kirche und die Vorgängerinnen der
CVP eine Kampfgemeinschaft.

Dann aber kam Sand ins Getriebe. Die beiden einst eng kooperierenden Partner gingen auf
Distanz. Die 1970 gegründete CVP löste die Hypotheken aus der Sonderbunds- und
Kulturkampfzeit vollends ab und «emanzipierte» sich gleichsam zur echten, politisch autonomen
Partei, jedoch ohne die Verbindung zur christlichen Weltanschauung aufzugeben. Damit stellte
sich die Frage nach dem Verhältnis zur katholischen Kirche neu, zumal kirchliche Stabsorgane
oder «afftliierte» Organisationen/Institutionen sich immer mehr zu politischen Tagesfragen
äusserten. Ausserdem war und ist die Zeit gekommen, die Beziehungen zu den reformierten
Kirchen neu zu ordnen.

Der nachstehende Aufsatz setzt die Problematik, die nicht nur schwierig und komplex,
sondern auch faszinierend ist, in wenigen grob skizzierten Strichen auseinander: Warum und wie
es so gekommen ist (I), wie die Beziehungen zwischen Partei und Kirche(n) sich gewandelt
haben (II), wie die einstigen Partner die heutige Situation beurteilen (III), wie es vielleicht weitergehen

könnte (IV). Mehr nicht, aber auch nicht weniger.

I. Die überkonfessionelle Grundausrichtung:
Dauerbrenner von 1874 bis 1970

Von den drei grossen schweizerischen Parteien tat sich die CVP lange
Zeit schwer, ein Bewusstsein und eine Organisation auf nationaler Ebene
zu bilden. Sie blieb lange Zeit nichts anderes als ein loser Zusammenschluss

kantonaler Wählerorganisationen mit einer ebenfalls losen Spitze
in Bern. Diese bildete bis 1912 die Fraktion der Bundesversammlung.

Von der «Konservativen Union» zur Konservativen Volkspartei

Versuche, eine schweizerische Partei zu gründen, wurden schon früher
unternommen. 1874 und 1881 wollte man eine «Konservative Union»



688 DIE CVP UND DIE KIRCHEN

gründen, die protestantische wie kathohsche Föderalisten hätte umfassen
sollen. Beide Anläufe missglückten; auch ein dritter Versuch im Jahr 1894
war erfolglos. Der Grund: Die stimmen- und mandatstarken Stammlande
und die Fraktion im eidgenössischen Parlament wollten (damals) von einer
Partei auf nationaler Ebene nichts wissen und sabotierten die von Katholiken

aus den Diasporakantonen getragenen Gründungsbestrebungen.
So blieb die heutige CVP im letzten Jahrhundert eine Sammlung von

praktisch drei Parteien, nämlich

— der innerschweizerischen, konservativ-föderalistischen Gruppe, der
sogenannten Landammännerpartei, die einem betont unkonfessionellen
Konservativismus huldigte und die Brücken zu den Protestanten nicht
abbrechen wollte;

— der Gruppe des sozialen Katholizismus, der betont konfessionalistisch,
antiradikal und antiprotestantisch war; mit dieser Gruppe arbeiteten oft
die (konservativen) Konfessionalisten der Kantone Freiburg und Wallis
zusammen;

— die Gruppe der «Jungen Schule», die aus dem Schweizerischen
Studentenverein (StV) hervorging, sich zum Bundesstaat bekannte, einen
gemässigten Zentralismus bejahte und für die Integration der Katholiken

in den Bundesstaat eintrat — übrigens mit Erfolg, stammte doch
der erste nichtfreisinnige Bundesrat, Josef Zemp, aus diesen Kreisenl.

Der Durchbruch zu einer nationalen Partei gelang erst 1912, und zwar
nach jahrelangen, zähen Verhandlungen zwischen den rivalisierenden
Führern der Stammlande und der «Diasporakantone». Die bis zu diesem
Zeitpunkt nicht unüblichen Fehden zwischen den «Konfessionalisten» und
den überkonfessionell orientierten Gruppierungen flammten am Grün-
dungskongress, als es um den Namen der Landespartei ging, nochmals
kräftig auf. Der Kongress beschloss nach lebhafter Debatte mit 145 gegen
37 Stimmen, die Partei nicht «Katholische Volkspartei», sondern «Konservative

Volkspartei» (KVT) zu benennen. Darauf verliessen die 37 Anhänger

des Adjektivs «katholisch», mehrheitlich Freiburger, demonstrativ die
Gründungsversammlung. In der Folge fanden sie sich jedoch mit der
beschlossenen überkonfessionellen Grundausrichtung ab und schickten sich
an, die Protestanten in ihre Kantonalparteien zu integrieren. Die Freiburger

gehörten denn auch zu den ersten, die einen Protestanten in ihrer
Nationalratsdeputation verzeichnen konnten.

Von der KVP zur CVP

Die Landespartei von 1912 war «staatenbündisch» organisiert, d.h. als
Dachverband der Kantonalparteien, der Fraktion der Bundesversamm-



DIE CVP UND DIE KIRCHEN 689

lung, von kirchlich-gesellschaftlichen Vereinen, christhchsozialen Verbänden

sowie weiteren Gremien und Institutionen, die sich direkt oder indirekt

mit der Partei- und Tagespolitik befassten. Geeint wurde diese «Polit-
Holding» durch die gemeinsame Weltanschauung. Soweit diese in der Politik

auf dem Spiele stand, waren alle angeschlossenen Organisationen an
den Entscheid der Parteiorgane gebunden. In allen anderen Fragen waren
sie hingegen (praktisch) unabhängig.

Das Operationsfeld der Landespartei wurde denn auch in den Grundsätzen

und Richtlinien von 1912 vornehmlich auf die einigende
Weltanschauung abgestimmt. Die religions- und kirchenpolitischen Prinzipien —
freie Ausübung des religiösen Bekenntnisses, Gleichberechtigung der
Konfessionen, Erhaltung der christlichen Werte im Volksleben, vor allem
in der Schule — stehen vor den staatspolitischen und den wirtschafts- und
sozialpolitischen Grundsätzen (worin sich die Partei zu einem gemässigten
Föderalismus, dem Finanzausgleich zwischen Bund und Kantonen, einer
starken Armee sowie zur politischen und wirtschaftlichen Unabhängigkeit
des Landes und zur christlichen Sozialreform bekennt).

Die beiden Postulate «Freiheit der Kirche und der katholischen
Bevölkerungsgruppe im Staat» und «Gleichberechtigung der katholischen
Bevölkerung in der Gesellschaft» finden sich in unterschiedlichen
Formulierungen in allen Programmen der Partei bis in die 60er Jahre. Sie sind
inzwischen weitestgehend erfüllt. Parallel dazu ist die im konservativen
bzw. konservativ-christlichsozialen Lager früher gepflegte Ghetto- und
Defensivhaltung gegenüber dem Bundesstaat abgebaut worden. Sie hatte
schon lange keine sachliche Grundlage mehr. Sozusagen im Gleichschritt
hat sich das Verhältnis der Partei zu den Kirchen, besonders zur katholischen

Kirche, gewandelt. Davon später.
1970 wurde die Partei «bundesstaatlich», d.h. als Mitgliederpartei,

organisiert und in «Christlichdemokratische Volkspartei (CVP)» umbenannt.

Bei der Beratung der neuen Parteistatuten definierte Generalsekretär
Reinhardt die CVP als «eine alle sozialen Gruppen umfassende...

überkonfessionelle Volkspartei». Sie sei keine christliche Partei, aber eine
christlich orientierte Partei. Sie wolle den öffentlichen Bereich «nach
einem christlich begründeten Verständnis von der Würde des Menschen
und nach den Grundsätzen der Solidarität und der Subsidiarität gestalten»2.

Zum Verhältnis Partei/Kirchen führte der Generalsekretär aus:
«Wir richten uns aus in Haltung und Zielsetzung nach den Einsichten

über Mensch, Gesellschaft und Geschichte, welche einerseits die Offenbarung,

anderseits die christlich-abendländische Anthropologie undEthik
vermitteln. Das enthebt uns indessen nicht der Notwendigkeit, die konkreten
politischen Orientierungen und Zielsetzungen aus eigener Kraft zu formulie-



690 DIE CVP UND DIE KIRCHEN

ren und von Fall zu Fall unter konkreten politischen Alternativen jene
Zielpunkte zu wählen, die den christlichen Einsichten am nächsten zu kommen
scheinen. Bei diesem Prozess der Konkretisierung bedenkt die Partei
insbesondere die theologischen und philosophischen Soziallehren der christlichen
Kirchen...

Die christliche Orientierung unserer Partei stellt nur ein Unterscheidungsmerkmal

gegenüber den anderen Parteien dar. Wir beanspruchen nicht, als

einzige Partei christliche Werte verwirklichen zu können. Wir beanspruchen
bloss, die bewusste Öffnung auf christliche Einsichten und Forderungen sei

unsere ausdrückliche Pflicht und wir würden uns dabei behaften lassen.

Die christliche Orientierung schliesst aber nicht aus, dass auch Nichtchristen

in unserer Partei mitarbeiten können. Denn die christlich-abendländische

Anthropologie und Ethik gehören, allerdings in verschiedenen
Abwandlungen und Nuancen, zum ideellen Gemeingut weiter Kreise unseres

Volkes. Auf diesem Boden ist sowohl Verständigung wie gemeinsame
politische Aktion mit Nichtchristen in dergleichen Partei möglich.»3

Warum hat sich das Verhältnis der CVP zu den Kirchen derart geändert?

IL Phasen der Nähe und der Distanz zu den Kirchen

Das Verhältnis der CVP zu den reformierten Kirchen kann hier dahingestellt

bleiben. Die Vorgängerin der CVP entstand nach religiös-weltanschaulichen

Kulturkämpfen. Sie war «eine typische Weltanschauungspartei
mit katholischem Hintergrund» unter Einbezug «der konservativen
Interessenpolitik jener Sozialgruppen, die durch die Entwicklung der modernen

Schweiz übergangen wurden oder sich hintangesetzt fühlten»4. Und sie
verband sich nicht institutionell, wohl aber von Fall zu Fall mit gleichge-
sinnten protestantischen Kreisen, vor allem mit westschweizerischen
Föderalisten und der «Bernischen Volkspartei»5.

Tatsache ist jedoch, dass in den letzten zwei Jahrzehnten die Protestanten,

welche bei Wahlen ihre Stimme der CVP gaben, zugenommen haben.
Sichere Daten stehen freilich (noch) nicht zur Verfügung; die Angaben
pendeln zwischen 10 und 20 Prozent. Kontakte zwischen CVP und
reformierten kirchlichen Kreisen dürften sich früher mehr auf kantonaler als

eidgenössischer und informeller/persönlicher denn offizieller Ebene abgespielt

haben.

Enger waren «naturgemäss» die Beziehungen zwischen der Partei und
der katholischen Kirche. Dabei sind Phasen der Nähe und der Distanz
festzustellen.



DIE CVP UND DIE KIRCHEN 691

Die Phase des Nahverhältnisses

Diese Phase dauerte von der Zeit nach dem Sonderbundskrieg und der
Gründung des Bundesstaates (1847/48) bis zum Ende der «pianischen
Ära» in der katholischen Kirche6. Sie war gekennzeichnet durch ein grosses
Einvernehmen zwischen Kirche und Partei in gesellschaftspolitisch relevanten

Fragen. Man lebte «hüben und drüben» in einem gemeinsamen
«Wertklima»1, empfand, dachte und handelte im gleichen Sinne. Die Kirche und
ihre Vereinsorganisationen und die Vorläuferin der CVP waren durch
persönliche Freundschaften eng verbunden8, und schweizerische Katholikentage,

letztmals 1949 und 1954 durchgeführt, waren zu einem schönen Teil
zugleich eine Art Partei-Hauptverlesen.

Indessen gab es auch in der Phase des Nahverhältnisses sehr beachtliche
kantonale Unterschiede. Schlagwortartig verkürzt: Das Nahverhältnis
wurde recht eigentlich in den Diasporakantonen gelebt, wo die «katholische»

Partei weitgehend als der ins Politische verlängerte Arm der Kirche
wirkte. Für die Stammlande hingegen galt das berühmte Wort Ludwig
Windthorsts: «Die Religion beziehen wir von Rom, die Politik machen wir
selbst.» 9

Die Phase des «Auf-Distanz-Gehens»

Diese Phase — sie überlappt sich mit den letzten Jahren des Nahverhältnisses

— setzte etwa 1959 ein, also (theologisch gesehen) vordem Zweiten
Vatikanischen Konzil und (politisch betrachtet) mit der Einführung der
«Zauberformel» für die Zusammensetzung des Bundesrats. Sie ist die
Folge des säkularen gesellschaftlichen Wandels in der Zeit nach dem Zweiten

Weltkrieg (Hochkonjunktur und Entideologisierung, Binnenwanderung

und Verstädterung, Expansion des Wohlfahrts- und Sozialstaates).
Das einstige gemeinsame Wertklima wurde schwächer und verschwand

weitgehend; frühere (institutionelle) Bindungen wurden lockerer oder
ganz gelöst. Kirche und Partei bewegten sich auseinander. In einstigen
Kaderorganisationen des «Politischen Katholizismus» redete man der
«Äquidistanz» (dem gleichen Abstand) zu allen Parteien das Wort.

Das Zweite Vatikanische Konzil brachte u.a. die intellektuelle
Aufarbeitung dieses gesamten Prozesses. Die 1965 verabschiedete
Pastoralkonstitution «Die Kirche in der Welt von heute» unterstrich sehr kräftig die
Eigenständigkeit und Eigengesetzlichkeit der weltlichen Sachbereiche —
und damit auch die Autonomie des Politischen. Sie nahm realistisch-nüchtern

in Kauf, dass politische Probleme selbst auf der Basis des gleichen
Glaubens verschieden gelöst werden können.

Gleich oder ähnlich Hessen sich die in den schweizerischen Bistümern



692 DIE CVP UND DIE KIRCHEN

durchgeführten Synoden verlauten. Beispielsweise hielt die Churer Synode
zum Thema «Kirche, Verbände und Parteien» u. a. fest:

«Heute will die Kirche zu allen Parteien und Verbänden in einem
grundsätzlich offenen Verhältnis stehen... Sie ist mit allen Parteien und Verbänden

zur Zusammenarbeit bereit, sofern sich ihre Programme und ihre politische

Praxis nicht auf inhumane ideologische Grundsätze stellen und die
religiöse Sendung sowie den mit ihr verknüpften politischen Auftrag der Kirche
als Ganzes bekämpfen. Nähe und Distanz der Kirche zu den einzelnen
politischen Parteien beruht also niemals auf den Entscheidungen der Kirche
allein, sondern ist zu einem erheblichen Teil die zwangsläufige Folge von
Programm und Praxis der Parteien...

Bei der Entscheidung über den Parteieintritt wird sich der Christ fragen
müssen, in welchen Parteien (die Werte der Freiheit, der Verantwortung und
der Offenheit für die geistigen Güter, die die ganzheitliche Entfaltung des
Menschen gewährleisten, erhalteit bleiben)... Weil Parteimitglieder und ihre
Gläubigen ein und dieselben Menschen sind, weiss die Kirche einmal mehr,
dass politische Pluralität auch in ihre Reihen hineingetragen wird.»10

Gegen Ende der zweiten Phase, 1971, wurde das Frauenstimmrecht auf
eidgenössischer Ebene eingeführt. Der beachtlich hohe Wähleranteü der
CVP bei den Frauen änderte nichts am Auseinanderdriften von Kirche
und Partei — im Gegenteil, fühlten sich doch viele Frauen von der Kirche
«diskriminiert». 1973 wurden die konfessionellen Ausnahmeartikel 51
und 52 der Bundesverfassung aufgehoben. Damit war ein wesentliches
pohtisches Ziel der 1912 gegründeten KVP erreicht worden, und das
«Auf-Distanz-Gehen» zwischen Partei und Kirche schien gleichsam
verfassungsrechtlich sanktioniert.

Die Phase der Reibereien

Die von der Kirche in Konzil und Synoden dokumentierte Öffnung auf
die Welt wurde — auch in CVP-Kreisen — überwiegend als sachlich richtig
und längst fällig begrüsst. Die Verwirklichung der löblichen Absichten lief
aber kirchlicherseits im Ergebnis oft darauf hinaus, sich von der CVP zu
distanzieren (im Klartext: sie ins offside zu drängen oder gar zu
verunglimpfen). Ersatzweise versuchte man, sich bei anderen politischen
Gruppierungen zu «verköstigen» — in der Regel beim Intellektuellen-Flügel der
SP.

Kirchlicherseits? Ja. Gemeint sind indes nicht die Amtsträger, sondern
die inflationär grassierenden «Berater»-Gremien, die als Kommissionen,
«Räte», Konferenzen, «Initiativen», Basis- und Spontangruppen (und unter
weiteren Denominationen) bestellt wurden oder sich selbst berufen haben.

Diese Kreise versuchten (und vermochten teilweise) seit etwa 1973/74,



DIE CVP UND DIE KIRCHEN 693

als die Rezession der 70er Jahre recht hart einsetzte, kirchlichen Amtsträgern

und/oder der Öffentlichkeit unter dem Deckmantel engagierten
Christentums «unterzujubeln», wie jeweils an der Urne über ganz konkrete
politische Sachfragen christlicherweise zu befinden sei. Allerdings (und
glücklicherweise) vergeblich! Von den Parolen zur «Mitenand»-Initiative
und den Mitbestimmungsvorlagen (in den 70er Jahren) bis zur
Bankeninitiative und Asylgesetzrevision von 1987 haben sich die Leute in
beeindruckender Konstanz vergriffen11. Die vom Volk erteilten Abfuhren waren
überdeutlich. Das Vertrauen in die Kirche ist nicht zuletzt auch deswegen
im Rückgang: Meint der Bischof das, was seine Kommissionen sagen?
Sagen die Kommissionen wirklich das, was der Bischof meint? Die Fragen
können nur dadurch beantwortet werden, dass die Verantwortlichen das

tun, wozu sie gewählt oder ernannt worden sind: nach bestem Wissen und
Gewissen selber entscheiden, auch wenn der sich modern und «in»
wähnende Sozialklerikalismus lauthals aufbegehrt12. Sonst leeren sich die
Gotteshäuser vermutlich noch mehr und nimmt die «innere Emigration» aus
der Kirche weiter zu.

Dass sich unter den genannten Umständen zwischen Kirche und Partei
gleichsam von selbst Reibereien einstellen mussten, kann kaum verwundern.

Die am 12. Dezember 1970 konstituierte CVP hat zeitig-voraus-
schauend geschaltet13. Sie bestand unmissverständlich auf der vom Konzil
definierten Autonomie des Politischen und doppelte im Grundsatzprogramm

von 1978 nach: «Wir treffen unsere Entscheide aus christlicher
Überzeugung und Verantwortung, ohne die Partei institutionell an eine Kirche

zu binden.»14

In dieser Phase wurde hüben und drüben versucht, die einstigen besonderen

Beziehungen zwischen Kirche und Partei wieder aufleben zu lassen:
«Wir haben doch eine gemeinsame Tradition.» Das Unterfangen zeitigte
jedoch nur gelegentliche politische Ad-hoc-Arrangements. Die frühere
gemeinsame «Stimmung», das seinerzeitige gleiche Wertklima liess sich
bisher nicht mehr voll herstellen. Das Rad der Geschichte wird sich in der
Tat kaum zurückdrehen lassen. Das muss umgekehrt künftige Ad-hoc-
Arrangements nicht ausschliessen. Anzumerken bleibt wiederum, dass
sich die Situation in den Kantonen jeweils unterschiedlich präsentieren
kann.

III. Die Beurteilung der heutigen Lage

Wie geht es vermutlich weiter? Es empfiehlt sich, vor jeder Beurteilung
zunächst den Tatbestand zu klären.

Die CVP ist seit Beginn der 70er Jahre eine politisch autonome Partei.
Der «Politische Katholizismus» ist damals endgültig verabschiedet worden.



694 DIE CVP UND DIE KIRCHEN

Dass der von den Parteireformen 1970/71 angestrebte Zuwachs
nichtkatholischer Christen kleiner als erwartet ausgefallen ist, aber «grösser, als
dies die parteipolitischen Gegner der CVP in der Regel wahrhaben wollen»

15, tut nichts zur Sache.

aus politischer Sicht

Nichts könnte die zur Selbstverständlichkeit gewordene politische
Autonomie besser illustrieren als die Aussagen eines hochkarätigen CVP-
Parlamentariers, mit dem ich das Thema dieses Aufsatzes diskutierte. Sie
lassen sich wie folgt resümieren:

— Wenn die Kirche hier und heute zu uns spricht, muss sie bei der Verkündigung

unsere Zeit und unseren Ort mit den hiesigen Gegebenheiten
(Kultur, Zivilisation, Wissenschaft, Technik, Wirtschaft usw.) miteinbeziehen.

Sie soll mir helfen, mein Leben und unsere Zeit geistig und religiös

zu bewältigen. Sie soll die grossen Linien, die sich aus der Heilslehre

ableiten lassen, aufzeigen. Sie soll mir Kriterien liefern, die ich
beim konkreten Handeln anwenden kann.

— Dass die Kirche auch zu politischen Problemen etwas zu sagen hat, ja
sagen muss, ist für mich selbstverständlich. Aber die Kirche muss ihre
Grenzen kennen: Keine konkrete Aussage zu einem konkreten pohtischen

Problem — selbst dann nicht, wenn das Problem zur Kategorie
der hohen ethischen Werte gehört. Der konkrete Entscheid, das Ja oder
Nein zu einer Vorlage, fällt in die Eigenverantwortung des Politikers,
der alle Gesichtspunkte sorgfältig zu erwägen hat. Diese Verantwortung
kann und soll die Kirche mir nicht abnehmen. Übrigens lasse ich sie mir
gar nicht abnehmen. Ich entscheide nach reiflicher Prüfung der Sache
und in Einklang mit meinem Gewissen16.

— Die Kirche muss sich hüten, Partei zu werden. Sie muss sich sogar vor
dem blossen Anschein hüten, sie rede und handle wie eine Partei.
Dasselbe gilt für ihre Stäbe, die sich nicht zurückhaltend, sondern zu oft
äussern. Und sie pflegen sich so zu äussern, dass man den Eindruck
gewinnen muss, sie nähmen den Chefs nicht die Arbeit, sondern die
Verantwortung ab. Daher werden Äusserungen solcher Stäbe der Kirche

bzw. den Bischöfen selbst angerechnet17.
— Als Partei erscheint die Kirche gelegentlich auch in Hirtenschreiben.

Wenn «man» sich in einem Bettagsmandat «ernsthaft fragt», ob die
Schweizer Armee nicht zu viel Geld koste, und dieses Mandat
ausgerechnet in einer Zeit erscheint, da Unterschriften gegen die Armee
gesammelt werden, ist die Frage eine rhetorische. Man merkt die
Absicht und wird verstimmt. Solches Gebaren entwertet die Verkündigung

und die Kirche. Eine solche «Verkündigung» ist für mich Luft.



DIE CVP UND DIE KIRCHEN 695

und aus kirchlicher Sicht

Kirchlicherweise befasste sich der Bischof von Basel, Dr. Otto Wüst,
kürzlich in einem Vortrag vor dem VCU Solothurn mit der Thematik. Er
vertrat u. a. folgende Thesen18:

— Wesentliche Aufgabe der Kirche ist die Verkündigung des Heils. Dieser
Auftrag schliesst den Dienst im gesellschaftlichen Bereich nicht aus,
sondern ein, geht es doch um die Ordnung des Zusammenlebens von
Menschen19.

— Hier ist es Aufgabe der Kirche, jene sittlichen Grundwerte zu verkünden,

ohne deren Verwirklichung ein Zusammenleben nicht möglich ist.
Die Kirche ist verpflichtet, ihre Stimme zu erheben, wenn in der Gesellschaft

elementare Rechte des Menschen angetastet werden. Beim
Eintreten für diese Rechte bieten sich zwei Methoden an: Die Kirche kann
ihren Gläubigen persönlich ins Gewissen reden, oder sie kann öffentlich

Protest erheben.
— Bei politischen Fragen, die man in guten Treuen verschieden beantworten

kann, enthält sich die Kirche einer Parolenausgabe. VieUeicht
äussern wir unsere Meinung, fügen aber an, dass jeder nach seinem Gewissen

entscheiden soll. Das war der Fall bei der Asylgesetzrevision. Dass
Medien unsere Meinungsäusserung als Parole verkauft und den Hinweis

auf den persönlichen Gewissensentscheid dabei «vergessen»
haben, kann nicht uns angelastet werden. Nicht in guten Treuen
verschieden beantworten konnte bzw. kann man hingegen Fragen wie die
Aufhebung der konfessionellen Ausnahmeartikel oder die Einführung
der Fristenlösung20.

— Von der Verantwortung der Kirche ist die Verantwortung der einzelnen
Gläubigen oder von Gruppierungen (Parteien, Verbände) zu
unterscheiden. Diese sollen und müssen ihre Verantwortung wahrnehmen
und zum Ausdruck bringen.

IV. Vorläufiges Ergebnis oder: Wie geht es weiter?

Vergleicht man die Aussagen des Politikers und des Bischofs, so stellt
man, jedenfalls im Grundsätzlichen, weit mehr Konsens- als Dissens-
punkte fest. Es wird aber von der Anwendung dieser Prinzipien auf
konkrete politische Fälle abhängen, ob zwischen CVP und Kirche(n) ein
stärkeres gemeinsames Klima wieder aufleben bzw. geschaffen werden kann.

Das wird sich nicht ohne weiteres bewerkstelligen lassen. Einmal ist der
«Rhythmus» der Kirche von jenem der Partei verschieden. Die Partei
denkt und handelt national und lokal, die Kirche aber global. Spannungen



696 DIE CVP UND DIE KIRCHEN

zwischen diesen Denk- und Aktionskategorien sind gleichsam
vorprogrammiert.

Sodann gibt es nicht nur in der reformierten, sondern auch in der
katholischen «Kirche Schweiz» das, was man als «différentes églises à différentes
vitesses» umschreiben könnte. Es gibt hier wie dort «traditionelle» Christen,

weiter das grosse Mittelfeld der für die konzihare Öffnung der Kirche
aufgeschlossenen Christen und schliesslich die Christengruppen der
Befreiungstheologie, der globalen Sicherheit, der Dritten Welt, der Ökologie,

der heilen Ur- und Frühchristengesellschaft usw. Sind diese «Kirchen»,
gegebenenfalls welche davon, oder die Amtskirche der oder die
Gesprächspartner der CVP (und anderer Parteien)? Sollen solche Gespräche

institutionalisiert werden oder von Fall zu Fall anberaumt werden —
und nach welchen Kriterien? Mit welchen «Traktanden»? Zu was für
Ergebnissen sollten sie führen?

Diese Fragen mögen vorderhand offen bleiben. Man wird nach den
eidgenössischen Wahlen vom 18. Oktober 1987 ermessen können, ob und
wie lange sie aktuell bleiben — oder ob sich andere, zusätzliche stellen.
Denn Veränderungen in der schweizerischen Parteienlandschaft sind nicht
auszuschliessen.

1 Josef Zemp, Führer der «Jungen
Schule», wurde von der Bundesversammlung

in der Dezembersession 1891 in den
Bundesrat gewählt. Nach dem Tod von Philipp

Anton von Segesser (1888) galt Zemp
als der prädestinierte Vertreter des einstigen

Vororts Luzern. — 2 Referat vom
12. Dezember 1970 am Parteitag in
Solothurn. — 3 Reinhardt, a.a.O. (Anm. 2). —
4 Urs Altermatt, in: Urs Altermatt/Hans
Peter Fagagnini, Die CVP zwischen
Programm und Wirkhchkeit. Benziger, Zürich/
Köln 1979, S.30. - 5 Altermatt, a.a.O.

(Anm. 4), S.103f: «Die <Bernische
Volkspartei) war im letzten Fünftel des 19.
Jahrhunderts einer der treuesten Bundesgenossen

der damaligen katholisch-konservativen
Opposition. In den 1880er Jahren sprachen
Innerschweizer und Berner Konservative
von der Gründung einer — welche Ironie
der Geschichte! — Schweizerischen
Volkspartei).» — 6 Von den Pius-Päpsten regierte
Eugenio Pacelli als Pius XII. die Kirche von
1939 bis 1958. Sein Nachfolger Johannes
XXJTI. berief das Zweite Vatikanische Konzil

ein und öffnete die Kirche für den Dialog

mit der Welt. — 7 Vgl. hierzu vor allem
Altermatt, Der Weg der Schweizer Katholiken
ins Ghetto. Benziger, Zürich/Köln 1972. —
8 Zum Beispiel zwischen Prälat Dr. Josef
Meier, dem Generalsekretär des Schweizerischen

Katholischen Volksvereins, und
Dr. Martin Rosenberg, dem Generalsekretär

der KVP bzw. KCVP von 1940 bis 1968.
— 9 Ludwig Windthorst, früher Justizminister

des Königreichs Hannover, führte die
Zentrumspartei und war im deutschen
Kulturkampf der grosse Gegenspieler von
Reichskanzler Bismarck. — 10 Zitiert in
«Die CVP zwischen Programm und
Wirkhchkeit» (Anm. 4), S.78. — " Eine vergleichende

Darstellung solcher «Parolen» und
der tatsächlichen Ergebnisse in den
Volksabstimmungen ist zur Zeit an der Universität

Freiburg i. Ue. in Bearbeitung. — 12 Vgl.
dazu Arthur F. Utz, Der Bischof und die
pohtische Frage, in: Ethische und soziale
Existenz, Walberberg 1983, S.385: «An
sich erwartet der Katholik bischöfliche
Weisungen vom Bischof selbst.» — 13 Vgl. dazu

vorne, Schluss von Ziff. I. — 14 Ziffer 2 des

Grundsatzprogramms vom 21. Januar



DIE CVP UND DIE KIRCHEN 697

1978. - 15 Altermatt, a.a.O. (Anm. 4),
S. 102. — I6 Gleich dezidiert hat sich der
heutige Bundesrat und vormalige CVP-
Fraktionspräsident Arnold Koller an der
Gesprächstagung «Hat die Kirche ein pohtisches

Mandat?» vom 11./12. September
1976 in Bad Schönbrunn geäussert: «Die
Kirche hat ein sehr beschränktes direktes
pohtisches Mandat. Es ist im wesentlichen
auf die direkt aus der Offenbarung folgenden

Handlungsanweisungen beschränkt,
die vor allem negativer Art sind (z.B.
Schwangerschaftsunterbrechung). Zu
solchen pohtischen Fragen soll und muss die
Kirche ihre Stellungnahmen abgeben... Die
konkrete Anwendung der ethischen Prinzipien,

die sich aus dem EvangeHum ergeben,
auf die politischen Tagesfragen ist nicht
Sache der Kirche, sondern der gläubigen
Christen, vor allem auch der christlichen
Parteien, die in voller Mündigkeit diese

Konkretisierungsaufgaben zu übernehmen
haben... (S. 6). — " Vgl. dazu Josef Bruhin
an der in Anm. 16 erwähnten Tagung, S. 23:
«Die Verbindlichkeit von Verlautbarungen
und Stellungnahmen solcher Gruppen
hängt einmal davon ab, wieweit sie durch
das Amt gedeckt sind. Je mehr sich die
Bischöfe, die Bischofskonferenz usw. mit
einer solchen Gruppe oder mit der Arbeit
einer solchen Gruppe identifizieren, um so
mehr Autorität gewinnt die Arbeit der
Gruppe...» Ferner Utz, a.a.O. (Anm. 12):
«Ein besonderes Problem sind die Stellungnahmen

der bischöflichen Kommissionen
Justitia et pax>... Man weiss, dass in manchen

Diözesen der Welt die Mitglieder von
<Justitia et pax> einer ganz bestimmten
sozial- und wirtschaftspohtischen Orientierung

verhaftet sind, so dass kaum Stimmen
aus anderen Kreisen darin ein Echo finden
können. Man kann sich darum nicht
wundern, wenn einseitige Pohtik auf Kosten des
Ansehens des Bischofs gemacht wird, der in

seiner Vielgeschäftigkeit die Kommission
mit blindem Vertrauen wirken lassen

muss... Wenn der Bischof nicht selbst

regen Anteil an den Arbeiten seiner Kommission

nehmen kann, dann ist es besser, das

Epitheton (bischöflich) zu streichen und zu
erklären, es handle sich um eine Vereinigung

besonders engagierter Katholiken.»
(S. 385f.). — 18 Ich stütze mich auf persönliche,

während des Referats gemachte
Handnotizen. — 19 Vgl. auch Bruhin, a.a.O.

(Anm. 17): «Es ist nicht so, dass die Kirche
nur dann, wenn sie unfehlbare Glaubensund

Sittenwahrheiten vorzutragen hat,
etwas sagen darf, sondern sie darf durchaus

im Sinne des Dienstes und der
Mitverantwortung an all dem, was in der Welt
geschieht, ihre Meinung vortragen.» Aber
«eine solche Stellungnahme oder Vernehmlassung

(ist) deutlich von einer Norm oder
einem Gesetz abzuheben» (S.25f.). —
20 Vgl. hierzu Utz, a.a.O. (Anm. 12): «In Fragen

wie der Abtreibung gibt es keine
Kompromisse. Hier hat der Bischof unbesehen
der pohtischen Reaktion zur göttlichen
Wahrheit zu stehen. Die oft angeführte
Begründung, dass man im pohtischen Leben
oft das geringere Übel wählen müsse, weü
sonst noch Schlimmeres geschähe, ist irrig.
Es gibt Handlungen, die in sich schlecht
sind, die darum im entscheidenden Fall nur
mit einem klaren Nein behandelt werden
können, wie immer die politischen Folgen
aussehen mögen.» (S. 382). Zu Fragen, die
unterschiedlich beantwortet werden können,

bemerkt Bruhin a.a.O. (Anm. 17):

«...je mehr wir in reine Sachfragen und
pohtische Optionen hineingeraten, (sind)
auch verschiedene Stellungnahmen unter
Christen möghch. Auch das gilt es beim Lesen

kirchlicher Verlautbarungen zu beachten.

Was vorgetragen wird, ist eine
Meinung. Ich kann durchaus eine andere vertreten.»

(S. 26).


	Die CVP und die Kirchen

