
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Die internationale Krisenregion:
«Naher Osten» — von innen beleuchtet

Zu Erich Gyslings Buch «Zerreissprobe in Nahost»

Erich Gyslings ausgezeichnetes
Buch1 zwingt zu einer Revision eines
Klischees: im deutschsprachigen
Kulturraum ist die Kontrastierung
«Journalist/Wissenschaftler» gleichermassen
bei beiden darin angesprochenen
Gruppen etabliert. Gysling stellt jedoch
in seinem neuen Buch eine Brücke zwi1
sehen beiden her.

In seinem Vorwort schreibt Gysling,
dass er ursprünglich ein «Porträtbuch»,
das über die Vermittlung von «aktuali-
tätsbezogenem Wissen» hinausgeht,
schreiben wollte; er will einen «Einblick

in die Wertvorstellungen jener
Menschen die im Umkreis des
nahöstlichen Konflikts leben», vermitteln
und erkennt ohne Umwege, dass dies
sachkundig nur «vor dem Hintergrund
geschichtlicher Ereignisse» geschehen
kann, weshalb er das ursprüngliche
Konzept erweiterte. Erich Gysling
spricht arabisch und reist regelmässig
in die Region; er hat mit Israelis und
Palästinensern, mit islamischen
Fundamentalisten und mit ihren Kritikern
gesprochen. Er hat für sein Buch das
Fachschriftentum über die Region
gelesen, vor allem die «Quellen im
arabischen Original», wie er im Vorwort
schreibt. Gysling erlangte dabei sein
Wissen aus erster Hand, wie z.B. Kapitel

VII über islamische Fundamentalisten

in Ägypten überzeugend belegt.
Welche Einsichten vermittelt Gysling
über den Nahen Osten?

Die zentrale Konfliktzone und der
zentrale Konflikt

Die Fachdiskussion über den Nahen
Osten wird von zwei Perspektiven
dominiert: Globalismus und Regionalismus.

Die Globalisten sichten die vielen

Konflikte im Nahen Osten durch
die Brille globaler Konflikte. Es gibt je
eine konservative (auf den Ost-West-
Konflikt bezogene) und eine linke, mit
dem «tiers mondisme» ideologisch
belastete (auf den Nord-Süd-Konflikt
bezogene) Sichtweise. Die Regionali-
sten studieren den Nahen Osten und
berichten über ihn aus regionaler
Perspektive. Immerhin haben sie den Vorzug,

die Region für sich zu verstehen,
mit ihr vertraut zu sein. Doch steht der
Nahe Osten nicht für sich alleine etwa
als «arabische Welt» oder gar «islamische

Welt» da. Der Nahe Osten ist ein
regionales System der Weltordnung.
Dennoch spiegelt diese Region nicht
den globalen Konflikt (Ost-West oder
Nord-Süd) wieder; sie hat ihre
Eigendynamik. Journalisten und
Wissenschaftler, die über diesen Teil unserer
Welt schreiben, müssen zwei Fähigkeiten

besitzen, wenn sie ihrem Gegenstand

gerecht werden wollen: sie müssen

in der Lage sein, die Region von
innen zu beleuchten und gleichzeitig
deren internationale Verflechtungen zu
erkennen. Erich Gyslings Beitrag
erfüllt beide Erfordernisse.



644 KRISENREGION NAHER OSTEN

Der Nahe Osten ist kein geographischer,

sondern ein politischer Begriff
und umfasst deshalb auch neben den
arabischen vorderasiatischen Ländern
— zusammen mit den nicht-arabischen
Staaten Iran, Israel und der Türkei —
auch den arabischen Teil Nordafrikas
(Maghreb). In dieser Weltregion lassen
sich zwischen dem Golf, dem Roten
Meer, den arabisch-israelischen Grenzen

und dem West-Sahara-Gebiet
mindestens ein halbes Dutzend Konfliktzonen

lokalisieren. Unter ihnen ragt der
arabisch-israelische bzw. der
jüdischpalästinensische Konflikt hervor. Mit
ihnen beginnt deshalb Erich Gysling.
Er weiss zu unterscheiden zwischen
dem Staatenkonflikt, der zwischen
Israel und den arabischen Staaten
ausgetragen wird und dem jüdisch-palästinensischen

Konflikt, der zwischen
Zionismus und den Palästinensern — also
nicht auf staatlicher Ebene — stattfindet.

Er zeigt, dass ein einfacher Friede
zwischen den arabischen Staaten und
Israel noch längst keinen Frieden im
Nahen Osten bedeutet, solange dieser
eine Lösung der Palästinenserfrage
nicht umfasst. Hier steht nicht Recht
gegen Unrecht, sondern: Recht gegen
Recht, d.h. Lebensrecht gegen Lebensrecht.

Gysling illustriert dies am
Beispiel der Jerusalem-Frage. Es geht
nicht bloss um ein Territorium, um eine
Stadt. Jerusalem steht gleichermassen
für Juden, Christen und Muslime als
ein Symbol; für alle Beteiligten «ist
Jerusalem das eigentliche geistige
Zentrum». Zwischen 1948 und 1982 haben
Araber und Israelis fünf regionale
Kriege (1948,1956,1967,1973,1982)
geführt, die die Frage des Lebensrechtes

für Palästinenser und Juden, d.h.
die eines friedlichen Zusammenlebens
beider Völkergruppen nicht nur nicht
gelöst, sondern in die Ferne gerückt

haben. Man könnte einwenden, dass
der 1979 unterschriebene
ägyptischisraelische Friedensvertrag einen
Lichtblick in der tristen nahöstlichen
Situation darstellte. Erich Gysling
weiss jedoch das Vertragswerk (im
Anhang abgedruckt), adäquat
einzuordnen.

Camp David —

Ein Friede für den Nahen Osten?

In Camp David trafen sich drei
Staatsoberhäupter, die
verständlicherweise völlig unterschiedliche
Interessen und Intentionen hatten und
nicht ganz in Einklang zu bringende
Ziele verfolgten. Sadat stand unter dem
Druck, einerseits die für Ägypten nicht
mehr erträgliche Kriegslast zu beenden
und anderseits neue Finanzquellen für
sein ökonomisch beinahe zusammenbrechendes

Land zu erschliessen. Eine
Perspektive hierfür war für ihn die
Öffnung zum Westen, die auch mit dem
Preis der Annäherung an Israel zu zahlen

war. Die USA sind ja dessen
Schutzmacht. Nur die USA können die
ökonomischen Erwartungen
(Wirtschaftshilfe) Ägyptens erfüllen. Präsident

Carter stand unter einem anderen
Druck: er musste einen Erfolg nachweisen,

der eine zweite Amtsperiode
ermöglichen würde. Begin stand unter
keinem Zwang; unter den drei Politikern

war er der einzige, der strategische

Kalkulationen hatte und nicht
unter dem Druck einer konkreten — zu
einem opportunen Verhalten veranlassenden

— Situation handelte. Gysling
schreibt: «Begin und die ihn
umgebende Mannschaft fassten bereits
früh den Entschluss, den Verzicht an
Sicherheit im Süden aufzuwiegen
durch eine Festigung des Griffes über
die seit 1967 besetzten Gebiete Cisjor-



KRISENREGION NAHER OSTEN 645

danien und Gaza-Streifen sowie durch
einen Wink mit dem Zaunpfahl gegenüber

der PLO im Libanon.» Schliesslich

führten die Camp-David-
Verhandlungen gerade zur Neutralisierung

der Südflanke Israels. Ägypten ist
der einzige militärisch in einem regionalen

Krieg mit Israel ernst zu
nehmende arabische Staat. Mit Camp
David erlangte die Begin-Regierung
die Freiheit, die Siedlungspolitik in den
besetzten Gebieten, und zwar intensiver

als bisher (Kosten von 1977 bis
1984: 3,5 Milliarden US S), fortzusetzen.

Auch gewann Israel militärische
Handlungsfreiheit im Norden. Die
Libanon-Invasion im Juni 1982 bestätigt

das. Zwar enthalten die Camp-
David-Vereinbarungen eine Klausel
über die Palästinenser, in der von
Autonomie die Rede ist. In der Realität
galt jedoch Begins Interpretation, da
Israel seine Truppen in den besetzten
Gebieten hatte. Auf einer Pressekonferenz,

der Gysling beiwohnte, definierte
der damalige israelische Verteidigungsminister

Dayan Autonomie als Rückzug

der israelischen Armee aus den
besetzten Städten, «d.h. wir positionieren

unsere Einheiten ausserhalb dieser
Städte». Gysling kommentiert: «Was
blieb denn da noch von Autonomie,
von Selbstverwaltung übrig?»

Camp David brachte dem Nahen
Osten nicht den erhofften Frieden.
Ägypten war die wichtigste arabische
Karte im Pokerspiel der Araber mit
Israel: Anerkennung des Staates Israel
bei Abzug dieses Staates aus den
besetzten Gebieten (auch: Resolution
242 des UNO-Sicherheitsrates, Text in
Gyslings Anhang). Ohne einen Druck
aus der Südflanke braucht keine israelische

Regierung eine solche Vorleistung
für die Anerkennung eines Lebensrechts

zu erbringen. Der ägyptisch¬

israelische Friedensvertrag war ein
strategisch orientierter Separatfriede.
Um zu einem umfassenden Frieden zu
gelangen, muss man sowohl eine
Lösung für die Palästinenserfrage
finden, als auch die anderen arabischen
«Front»-Staaten mit einschliessen.
Hierzu gehört an vorderster Stelle
Syrien. Ich habe in einer früheren
Abhandlung, in «Beiträge zur Konflikt-
Forschung» (Heft 2/1984) die Formel
geprägt: «Kein Krieg gegen Israel ohne
Ägypten, aber kein Frieden mit Israel
ohne Syrien». Gysling ist sich dieser
geostrategischen Situation bewusst.

«Kein Weg führt an Syrien vorbei»:

Trotz der Tatsache, dass Syrien
alleine nach dem Libanon-Krieg von
1982 sowjetische Waffen im Wert von 2

Milliarden US S erhalten hat, stellt es
keine militärische Gefahr für Israel dar.
Denn Israel ist im regionalen Kontext
eine unüberwindbare militärische
Grösse. Syrien hat jedoch eine grosse
strategische Bedeutung, die gleichermassen

von den regionalen Akteuren
und von den Supermächten gewürdigt
wird. Die syrische Führung gehört
ideologisch einer Fraktion der Ba'th-
Partei an. Gysling erkennt, dass hier
keine Ideologie-Fracht wie zu Zeiten
Nassers vorliegt. Generell kann man
eine Verringerung der Bedeutung von
Ideologie in der Aussenpolitik arabischer

Staaten in der Post-Nasser-
Periode beobachten. Nicht aus
ideologischen Gründen verbündet sich die
syrische Führung mit der Sowjetunion,
sondern auf der Basis einer flexiblen
regionalen Kalkulation. «Flexibilität
heisst Pragmatismus, ideologische
Zwänge gibt es nicht Flexibilität
bedeutet auch, dass Syrien zwar in



646 KRISENREGION NAHER OSTEN

Worten eisern gegen Israel polemisiert,
dass es aber einem wirklichen Konflikt
dennoch seit mehr als einem Jahrzehnt
ausweicht» Hafez al-Assad kennt die
Schranken seiner militärischen Macht;
sie mag für eine Intervention im Libanon

ausreichen; gegenüber Israel ist sie
aber völlig unterlegen. Dennoch ist
Syrien eine Figur, ohne deren Kalkulation

kein Schachspiel in jener Region
gespielt werden kann, es ist aber keine
fernbediente Schachfigur. Diese Figur
ist, genau wie die israelische, keine
Stellvertreterfigur für Grossmächte.
Gysling begreift diesen Sachverhalt,
den viele über internationale Politik
professionell arbeitende Fachkollegen
nicht in den Griff bekommen. Es handelt

sich hier um einen regionalen Konflikt

mit einer Eigendynamik. Anderseits

sind die Supermächte durch
Bündnisse mit den regionalen Akteuren

in den Konflikt involviert; sie können

aber diese Verbündeten nicht nach
Beheben bewegen. Im Gegenteil, die
regionalen Akteure können ihre
«Schutzmächte» in eine Konflikteskalation

hineinverwickeln, die sogar den
Supermacht-Konflikt angeht. Gerade
diese Erkenntnis zwingt uns dazu,
regionale Konflikte — darunter den
nahöstlichen an erster Stelle — genauer
zu analysieren. Gysling hebt hervor,
«dass Damaskus sich mehrmals über
sowjetische Wünsche hinweggesetzt
hat». Ähnliches gilt für Israel gegenüber

den USA.
Die wichtigste Veränderung in

Syrien während der vergangenen zwei
Jahrzehnte ist ein radikaler Wandel in
der Struktur der politischen Eliten.
Albert Hourani spricht von einer
«Realisierung der Städte im Nahen
Osten». Diese Städte wachsen nicht
durch Verstädterungsprozesse,
sondern durch Landflucht und nehmen

somit selbst einen ländlichen Charakter

an. Kairo und Casablanca sind die
besten Beispiele. Dort sind immerhin
noch die Eliten städtisch. In Syrien sind
dagegen die bildungs- und besitzbürgerlichen

traditionellen Damaszener
Famüien, zu denen der Rezensent
gehört (vgl. Schweizer Monatshefte
Oktober 1986), völlig verdrängt worden:

«Ihre Positionen wurden nun
mehr und mehr von Leuten mit
ländlichem Hintergrund wahrgenommen
und insbesondere von Angehörigen
der Minderheitsgruppen in der
syrischen Bevölkerung.» Präsident Assad
sprach mit Gysling «auf eine den
ländlichen Ursprung verratende Weise».
Die bisherigen Eliten waren, auch

wenn sie eine radikale Politik des arabischen

Nationalismus vertreten haben,
in ihrer Orientierung eher westlich,
weil die meisten ihrer Angehörigen
eine westliche Bildung hatten. Auch die
erste syrische Offiziersgeneration der
post-kolonialen Periode war noch
vorwiegend städtisch, ja Damaszener
Herkunft. Ich erinnere mich an meinen
Vater, der sich vorwarf: «Unsere Söhne

waren uns zu schade für die Militärakademien;

wir haben unsere Kinder
Ärzte und Ingenieure werden lassen
und an europäische Universitäten
entsandt. Die Militärakademien blieben
den Bauernkindern überlassen.» Die
Folge war unübersehbar. Noch während

der fünfziger Jahre hatte die
syrische Armee viele Damaszener
Offiziere. Der von Offizieren mit diesem
sozialen Hintergrund getragene
Militärputsch im September 1961, als

Damaszener Offiziere gegen die
Überfremdung der syrischen Armee mit
ägyptischen Vorgesetzten die Vereinigung

mit Ägypten auflösten, war ihre
letzte Handlung. Denn bereits nach
dem Putsch der Ba'thisten von 1963



KRISENREGION NAHER OSTEN 647

und in den darauffolgenden Jahren
wurden diese Damaszener Offiziere
entlassen; die syrische Armee wurde
ruralisiert, wobei die aus Nordsyrien
stammenden Alawiten (eine schi'iti-
sche Sekte), zu denen der einstige
Luftwaffenoffizier Assad gehört, das
Übergewicht erlangten. Die heutige politische

Elite Syriens ist vorwiegend alawi-
tisch.

Allerdings wird die Entscheidung im
politischen System von einer einzigen
Person betrieben. Die politische Macht
ist personifiziert. Daher trifft Gyslings
Formel zu: «Ebenso wie im Rahmen
Nahost kein Weg an Syrien vorbeiführt,
so führt im Innern Syriens kein Weg an
Assad vorbei.»

Von integrativen zu spaltenden
Ideologien

Im gut informierten Kapitel über
den arabischen Nationalismus in Gyslings

Buch trifft die am Ende formulierte

Verbindung zwischen arabischer
Germanophilie und Hitler-Begeisterung

nicht zu2. Die Nationsidee ist im
Nahen Osten ein Import aus Europa —
zunächst frankophil, dann germano-
phil. Es handelt sich allerdings nicht
bloss um den Import einer Idee. Die
Struktur unserer Welt ist nationalstaatlich

geworden, seitdem die erstmals in
Frankreich geborene Idee der «Nation»
zunächst in Europa, dann im Rahmen
der europäischen Eroberung der Welt
universalisiert wurde. Bezogen auf den
Nahen Osten, d.h. auf die Auflösung
des Osmanischen Reiches und das

Hervorgehen moderner Staaten im
Anschluss an die Dekolonisation
nenne ich diesen Prozess in «Vom
Gottesreich zum Nationalstaat» (Frankfurt
1987). Der Nationalismus, vor allem
der panarabische Nationalismus, zielte

darauf ab, die Araber aller Religionen
und jedweder ethnischen Herkunft (als
Araber gilt jeder, der arabisch spricht
— der Begriff ist also nicht rassebezogen)

in einem arabischen Nationalstaat
zu vereinigen. Das wichtigste Produkt
dieser panarabischen Ideologie war die
unter Nassers Führung gebildete Vereinigte

Arabische Republik im Jahre
1958 (zwischen Syrien und Ägypten),
die im September 1961 ihr Ende fand.
Als die israelische Armee die politischen

Systeme der beiden Vertreter der
panarabischen Ideologie, Nasser in
Ägypten und die syrische Ba'th-Partei
in Syrien, in sechs Tagen total besiegte,
erlitt die panarabische Ideologie ihre
heftigste Legitimitätskrise. Anstelle der
integrativen Ideologie des Panarabis-
mus treten seitdem spaltende Ideologien

auf: verschiedene Spielarten des
Islamismus sowie des Klientelismus,
d. h. lokal-ethnische bzw. sektiererische

Loyalitäten. Gyslings Buch enthält zwei

ausgezeichnete Kapitel über diesen
Gegenstand. Das eine Kapitel befasst
sich mit dem Islamismus in Ägypten
und das andere (Kapitel VIII) mit dem
Libanon, dem Paradebeispiel von
Lokalismen aller Art (religiös, ethnisch
und sozial).

Der Islam, der seinem Anspruch
nach eine vereinigende Kraft sein soll,
wirkt heute im Nahen Osten auf
verschiedenen Ebenen als eine spaltende
Kraft. Schon in Kapitel II «Haus des

Friedens, Haus des Krieges», zeigt
Gysling am Beispiel der Palästinenser

(etwa Ì3 Prozent sind Christen), welche

Spannungen zwischen christlicher
und islamischer Zugehörigkeit in der
Politik entstehen. Die ersten Väter des
arabischen Nationalismus waren
vorwiegend Christen. Ihre Motivation war
deutlich: In einer säkularen Nation
können arabische Christen vollwertige



648 KRISENREGION NAHER OSTEN

Bürger sein, während sie in einer
islamischen Gemeinschaft als «Dhimmi»,
d.h. als eine geschützte Minderheit
(Bürger zweiter Klasse) toleriert werden.

Auch in Ägypten, wo es eine wichtige

christliche Minderheit (die Kopten)

gibt, hat die Politisierung des
Islams in diesem Sinne eine spaltende
Wirkung. Gysling nennt diesen Prozess
eine «Re-Politisierung des Sakralen»
anstelle des bisher geläufigen Begriffes
der Re-Islamierung. Re-Islamierung
bedeutet sprachlich «Wieder-Islamisie-
rung». Doch was heute geschieht, ist
die Wieder-Politisierung des Islams, der
zuvor durch säkulare Ideologien
entpolitisiert worden ist.

Gysling unterscheidet im Ägypten-
Islamismus-Kapitel (VII) zwischen
Fundamentalisten und Neofundamen-
talisten. Die ersten sind traditionelle
Muslime, zu denen heute auch die
Muslimbrüder in Ägypten gehören, die
zwar das islamische Recht, die Schari'a,
einführen wollen, dennoch legal
wirken. Die Neo-Fundamentalisten sind
dagegen die «islamischen Gruppen»
(Gama'at Islamiyya), d.h. «die in der
Illegalität arbeitenden Extremisten».
Für beide jedoch bietet sich die
Moschee als Wirkungsplatz. Die
zunehmende Zahl privater Moscheen
— im Unterschied zu staatlich kontrollierten

— spricht für die wachsende
Bedeutung des politischen Islams.

Spaltet die Re-Politisierung des
Sakralen in Ägypten Muslime und
Christen bzw. gemässigte und extremistische

Islamisten, so hat derselbe Prozess

eine weit stärkere Wirkung im
Libanon. Dort erstarkte die bisher
politisch unbedeutende schi'itische
Gemeinschaft zu einer der bedeutendsten

kriegführenden Parteien des
blutenden Landes. Libanesische Schi'iten

kämpfen gegen Christen und sunnitische

Palästinenser und werden dabei
auf allen Ebenen von Iran unterstützt.
Gysling schreibt: «Die meisten Schi'iten
waren als Bauern abhängig von Feudalherren,

die zu den anderen
Glaubensbekenntnissen gehörten.» Heute aber
habe sich die Situation geändert. «Der
Schi'ismus, traditionell eine Religion
der Klagenden, wurde zu einem
Glaubensbekenntnis von Aktivisten.»
Woran liegt das?

Dem schwelenden sozialen, in seiner
Erscheinungsform konfessionell
wirkenden Konflikt im Libanon (sozial
rivaüsierende Schichten gehören zu
unterschiedlichen Konfessionen) wurde

durch die Plästinenser zu einem
Ausbruch verholfen. Dies geschah seit
1970, als das militärische Potential der
PLO von Jordanien nach Libanon,
nach dem dortigen Bürgerkrieg von
September 1970, aus dem König Hussein

siegreich hervorging, verlegt
wurde. Es hat nicht lange gedauert, bis
die Palästinenser indirekt zu einem
offenen Ausbruch des Bürgerkrieges
im Libanon 1975 beitrugen. Was die
Schi'iten anbelangt, so spielte der
Imam Musah Sadr, der ja ein Iraner
war, eine grosse Rolle bei den
Bewusstseinsveränderungsprozessen
der zuvor gedemütigten libanesischen
Schi'iten. Niemand hat noch in den
siebziger Jahren daran gedacht, dass
die Schi'iten, die bisher auf der
niedrigsten Stufe der Gesellschaft waren, so
weit gehen würden, für sich den ersten
Rang im Libanon zu beanspruchen.
Das tun sie heute mit dem Hinweis,
dass sie bevölkerungsmässig die
grösste Konfession des Landes darstellen.

Immerhin konnte die PLO im
Libanon balancierend wirken. Als die
Israelis ihre Invasion im Juni 1982 im
Libanon durchführten, die PLO ver-



KRISENREGION NAHER OSTEN 649

trieben und dann selbst von schi'iti-
schen Terroraktionen vertrieben wurden,

entstand ein Vakuum, das selbst
die syrischen Truppen nicht zu füllen
vermochten. Die Schi'iten haben es mit
iranischer Unterstützung getan. Selbst
sie sind heute in eine radikale Gruppierung,

die Hizballah (Partei Gottes von
Scheich Fadlallah, der für einen
schi'itisch regierten Libanon eintritt)
und in die «gemässigte» Amal-Miliz
gespalten. Kürzlich spaltete sich die
Amal-Miliz in zwei, inzwischen einander

bekämpfende Gruppierungen. So
abstossend die Rhetorik des panarabischen

Nationalismus war, so sehr sehnt
man sich heute angesichts der spaltenden

Kräfte des Islamismus und des
Klientelismus nach ihm zurück.

Wo bleiben die Supermächte?

Zu klären bleibt, welche Rolle die
Supermächte spielen. Dem Thema
widmete Gysling das abschliessende
Kapitel. Die USA und die Sowjetunion
bilden ein bi-polares System, das die
Weltordnung bestimmt; sie können die
Regionen und deren lokale Akteure für
ihre Interessen einschalten, nicht aber
voll lenken.

Die sowjetischen und die amerikanischen

Interessen in der Region sind
gleichermassen geo-strategisch, politisch

und auch ökonomisch motiviert.
Der Ölfaktor spielt für die USA und
auch für die Sowjetunion eine zentrale
Rolle, wenngleich das sowjetische
Angewiesensein auf nahöstliches Öl in
die Zukunft prospektiert wird. Die
USA benötigen das nahöstliche Öl
heute und importieren bereits etwa
einen Drittel ihres Bedarfs aus jener
Region.

Gegenwärtig hat die Sowjetunion

eigene Probleme zu bewältigen. Das
spiegelt sich in einem geringeren Interesse

an der nahöstlichen Region, die
auch mit einer Schwächung der
sowjetischen Position dort korrespondiert,

wider. «In der sowjetischen
Aussenpolitik spielt der Nahe Osten heute
eine weniger bedeutsame Rolle als
früher.»

Die USA haben unter der Reagan-
Administration kein ausgearbeitetes
Nahost-Konzept. Man kann nicht den
Nahen Osten in ein demokratisches,
die amerikanischen Interessen verteidigendes

Land Israel und in
amerikafeindliche Terroristen unterteüen.
«Amerika befindet sich im Jahr 1986 in
tiefer Unsicherheit, was seinen Kurs
gegenüber Nahost angeht», stellt Gysling

fest. Von der Reagan-Administration
wird der Terrorismus «als ursächlichen

Grund und nicht als Resultat des

Konflikts in Nahost» angeprangert.
Über die amerikanischen
Bombardierungsaktionen in Libyen kann man
geteilter Meinung sein, jedenfalls —

macht Gysling geltend — können sie

«ein fehlendes Konzept in der Aussenpolitik

nicht ersetzen».
Erich Gysling hat eine hervorragende,

leicht lesbare Einführung in die
komplexen regionalen Konflikte des

Nahen Ostens und deren interne und
externe Faktoren vorgelegt. Die Lektüre

dieser Einführung ist spannend;
unsere Rezension soll zu dieser Lektüre

anregen, sie aber nicht ersetzen.

Bassam Tibi

1 Erich Gysling, Zerreissprobe in Nahost.

Menschen, Schicksale, Traditionen.
Benziger Verlag, Zürich-Köln 1986, 308
Seiten. Der Band enthält einen Dokumen-
taranhang, eine Zeittafel, ein Glossar wichtiger

Begriffe sowie ein Literaturverzeichnis.

— 2 Die arabische Germanophilie ba-



650 KRISENREGION NAHER OSTEN

siert, wie ich in meinem von Gysling zitierten

Buch über den arabischen Nationalismus

aufzeige, auf den politischen Ideen der
deutschen Romantik (vor allem Herder und
Fichte). Primär geht es darum, eine Nation
als Kulturgemeinschaft (Gemeinsamkeit
der Sprache, Geschichte und kulturellen
Herkunft) im Gegensatz zur französischen
Idee der Gleichsetzung von Nation/Natio¬

nalstaat zu definieren. Es ist unbestreitbar,
dass Hitler auch seine Anhänger im Nahen
Osten hatte, allerdings muss man zwischen
arabisch-nationaler Germanophilie und
Hitler-Begeisterung unterscheiden. Johann
Gottfried Herder, das Idol arabischer
Nationalisten, gehört in der deutschen
Geschichte zur Aufklärung, ist nicht Vorläufer
Hitlers.

Aus Penelopes Sicht

Zu Inge Merkel: «Eine ganz gewöhnliche Ehe»

Über einen dreizehnjährigen Knaben

finden sich in dem Roman «Eine

ganz gewöhnliche Ehe» die folgenden
Sätze: «Die weichen, aber vollkommenen

Formen und Bewegungen des Kindes

brachen auseinander zum chaotischen

Unmass des Halbwüchsigen.
Kindliche Schmächtigkeit, ungleich-
massig aufgeschossen, schlaksig die
Gliedmassen, Hände und Füsse zu gross
im Verhältnis zur übrigen
Körperbeschaffenheit; kurz, die ganze unselige
Ungestalt dieser Wachstumsphase,
bewohnt und zusätzlich gequält von
einer ratlosen, verworrenen Seele. Nicht
Knabe, nicht Mann, ein Zwitterwesen,
das sehr ungenau in der Welt stand und
sich dieser Ungenauigkeit schämte und
darunter litt, weil er nicht wusste, dass
sie vorüberging. Der zutrauliche Frohsinn

des Kindes war in schroffe Abweisung

umgeschlagen. Heimlich sehnte er
sich nach der Geborgenheit und den
vertrauten Zärtlichkeiten der Mutter,
war. wütend, dass er litt, und empfand
dieses Leiden als Schmach für seine
Männlichkeit. Ein harmloses Wort oder
eine Geste konnte ihn tief verletzen. Er
stolperte hinaus und hockte stunden¬

lang, mit dem Dasein hadernd,
irgendwo draussen im unzugänglichen
Abseits der Hänge und Wälder der
Insel.»1

Der so beschrieben wird, heisst
Telemach und ist der Sohn des Odysseus.
Die Stelle steht — etwa am Ende des

ersten Drittels — in Inge Merkels
Roman von Odysseus und Penelope
und ist charakteristisch für das Experiment,

das hier gewagt worden ist. Die
Odyssee wird, vorwiegend aus der
Sicht der zurückgelassenen Frau, als

Ehegeschichte erzählt: Der Mann zieht
hinaus, er geniesst seinen Einfluss im
Rat und im Heer, es verlangt ihn nach
Taten und Abenteuern. Die Frau
versteht ihn und weiss, dass er zurückkehren

wird. Was sie jedoch in der langen
Abwesenheit des Gatten erduldet, was
in ihr vorgeht und wie sie es verarbeitet,

ist der Hauptgegenstand dieses klugen

und heiter-ironischen Romans. Da
gibt es keine eifernde Behauptung
weiblicher Positionen, aber viel
Lebensklugheit. Da werden die
ruhmsüchtigen Griechen nicht zu törichten
Kriegsgurgeln und renommiersüchtigen

Feldherren verwandelt, nur damit



ZU INGE MERKEL 651

die Weisheit und Güte, die Herzlichkeit
und Lebensklugheit ihrer Frauen um
so herrlicher erstrahlen. Die Männer
haben ihre Schwächen, gewiss, und
Inge Merkel erzählt davon, wo immer
ihr die alte Geschichte, die Homer
erzählt, dazu Gelegenheit bietet, zum
Beispiel, wenn es um den Entschluss
geht, wegen Helenas Treulosigkeit
gegen Troja in den Krieg zu ziehen,
oder wenn sie daran denkt, wie ihr
Odysseus sieben Jahre in der Grotte
Kalypsos den sanften und warmen
Liebkosungen der Nymphe erlegen ist,
zwar wissend, dass das Mädchen an
Klugheit und Energie mit Penelope
nicht zu vergleichen war, aber verführt
durch die Tändeleien der Hübschen
mit ihrem «flechtenschönen Köpfchen»,
in dem sie kaum «etwas drinnen
hatte...»

Man muss seinen Homer nicht kennen,

um diese sprachlich gepflegte und
im Ausdruck höchst bewusste
Nacherzählung geniessen zu können. Aber
es hat seinen Reiz, das Heldenepos im
Hintergrund präsent zu haben. Bei
Inge Merkel ist es kein Heldenepos
mehr, sondern eine gewöhnliche
Geschichte, noch dazu die Geschichte
einer «ganz gewöhnlichen Ehe». Götter
kommen darin kaum noch vor,
Kriegsgetümmel nur insoweit, als es Voraussetzung

für das ist, was in Haus und
Hof zu Ithaka geschieht. Nicht des Dulders

wirkungsvoll ausgeschmückte
Erzählungen stehen im Mittelpunkt. Er
erinnert sich auf der letzten Seereise,
die ihn nach Hause führt, eher beiläufig
der Begegnung mit Nausikaa und
schlägt dabei im Geiste ein wenig das
Rad, weil er sich einbildet, er habe als
doch schon etwas verwitterter und
angegrauter Mann das liebliche Bräutchen

weit stärker fasziniert als der
junge Schnösel von Bräutigam. Im

Gedanken an Kalypso schwingt dann
mehr Selbstkritik mit. Unsereiner ist
sterblich, und da stellen sich eben

Müdigkeiten ein, sagt er sich. Ihm war's

gegen Ende der sieben Jahre nicht
mehr so sehr und vor allem nicht mehr
immer ums Tändeln zu tun.

Breiteren Raum nimmt in dieser
Nacherzählung in Prosa, die durch
«Chorlieder» gegliedert wird, den Chor
der Moiren etwa, den Chor der verwaisten

Mütter, den Chor der horchenden
Mägde, die Geschichte von Penelope
und Telemach ein, die Geschichte von
Eurykleia, der treuen Amme und
Schaffnerin. Was diese Menschen fühlen

und denken, wie sie hoffen und
verzweifeln, darüber wird berichtet, und
ausführlicher als bei Homer.

Auch hier bewährt sich Inge Merkel
als Beobachterin nicht nur, sondern als

Schriftstellerin, die das Beobachtete
exakt und anschaulich vorträgt. Ihre
Sprache ist immer sachlich, genau und
gelassen. Und doch trifft sie einen Ton,
der die Erzählung heraushebt aus dem
nur noch Gewöhnlichen. Die uralte
Geschichte vom Auszug, von den
Irrfahrten und von der Heimkehr des

Gatten, vom Abschied und von der langen

Wartezeit für die Gattin, sie
verleiht dieser Prosa einen eigenen
Rhythmus, einen Schwung, der uns
ahnen lässt. welch hohe Kunst es ist,
das Alltägliche und Gewöhnliche zu
feiern. Das ist hier geleistet, und freilich
auch die ernste Auseinandersetzung
zwischen der Frau und dem Mann, der
endlich heimgekehrt ist. Er erzählt ihr,
in der Kammer an ihrer Seite liegend,
von Ruhm und Ehre der Männer, und
sie macht ihn damit glücklich, dass sie

ihm sagt, sie habe davon in Liedern
erfahren, die man längst über die
Heldentaten der Griechen singe. Aber
dann merkt sie doch auch an, wie viel



652 ZU INGE MERKEL

besser es vielleicht gewesen wäre, den
endlosen Streit und die Belagerung
frühzeitig abzubrechen, wie viele
Frauen dann noch ihre Männer hätten
und wie viele Kinder noch ihre Väter.
Du denkst wie eine Frau, sagt er da,
und gleich darauf: «Nicht, dass ihr nicht
recht hättet, ihr Weiber, mit euren
nüchternen Argumenten.» Auch er halte
zum Leben und nicht zum Tode. Aber
wenn die Männer eben «im Haufen»
seien, dächten sie anders oder gar
nicht: «Da steigt uns das Heldentum aus
den Gedärmen. Pfauhähne sind wir
dann und stelzen daher und schlagen
Räder, sind geschwollen, dass jedes
Härchen der Haut sich steil emporrichtet,

und so ein Wort wie (Ehre> kann uns
Tränen der Ergriffenheit auspressen,
und wir vergessen den Tod.» Da also
kommen Männersache und Frauensache

doch noch zur Sprache. Doch ist
der Dialog eingebettet in einen Raum
der Liebe, der gegenseitigen Achtung
und verständigen Toleranz. Odysseus
ist heimgekehrt und spürt, dass er
verstanden wird. Und Penelope hat nicht
umsonst auf ihn gewartet. Sie spürt,
dass sie allein das Ziel seines Auszugs
und seiner Irrfahrten war.

Was soll uns eine Geschichte wie
diese? Anstelle einer Einführung
veröffentlicht die Verfasserin einen
Briefwechsel, den sie mit einem
naturwissenschaftlich gesinnten Freund geführt
haben will. Ihr Thema, die Ehe, meint
dieser Freund, sei gewiss unerschöpflich.

Aber warum in aller Welt dazu
Homer bemühen? Da sei doch alles
«zusätzlich durchzittert von Schultre-
mor». Sie habe ihre Gründe, erwidert
sie. Homers Gestalten nämlich seien
Musterbilder der Menschheit und keiner

Zeitmode unterworfen. Damit hat
sie gewiss recht; aber es so offen zu
sagen, braucht allerdings Mut. Den hat

Inge Merkel. Die Form des Zusam-
mengehörens, die man Ehe nenne, fügt
sie noch bei, sei keine Modelaune. Man
wechsle Geschlecht und Geschlechterbeziehung

nicht saisonbedingt. Sie

wolle nicht hoffen, der Freund sei ein

Opfer jener neuerdings verbreiteten
Mode, die das Wort «Ehe» nur noch
hämisch ausspreche, lieber von
«Zweierbeziehung» rede und dabei betone,
die dürfe dann nicht etwa auf Kosten
der «Selbstfindung» und der
«Selbstverwirklichung» gehen. Man habe ja
tatsächlich in neuerer Zeit herausgefunden,

was man bislang Mann und
Frau genannt habe, seien — abgesehen
von anatomischen Kleinigkeiten —

lediglich «Rollen», je nach Kulturkreis
«dem einen Geschlecht vom andern
aufoktroyiert zwecks Unterdrückung und
Ausbeutung». Das Vergnügen an
diesem einleitenden Briefwechsel geht von
der höchst ironischen Apostrophierung

gängiger Meinungen aus. Der
Freund etwa schreibt: «Sehe ich einen
Mann nach absolviertem Säuglingskurs,
gewissenhaft sein Baby wickelnd, im
Park sitzen, während die dazugehörige
Gattin an ihrer Selbstverwirklichung
arbeitet, macht mich das zutiefst ängstlich.

Ich habe dann immer die Vision
vor Augen, dass die Menschheit — einer
seltsamen Nostalgie nach Urzuständen
aufsitzend — sich Milliarden von Jahren
der Evolution zurück in die Ursuppe
stürzt.» So geht es da zu, vergnüglich
und vielleicht ein wenig an der Frage
vorbei, warum Homer bemüht werde.
Eine Antwort gibt es nicht. Es sei denn,
man nimmt den Roman als geglückten
Versuch, die Odyssee als ganz gewöhnliche

Ehegeschichte zu erzählen. Es

springen dabei überraschende
Erkenntnisse heraus. Der veränderte
Blick auf eine uralte Sage erweist sich
als ergiebig.



ZU INGE MERKEL 653

Eine sensationelle Neuerscheinung,
für die man den zeitgemässen Werbespruch

leicht finden könnte, ist dieser
Roman nicht. An der Buchmesse
könnte er leicht übersehen werden,
überhört auch im Lärm der Aktualitä¬

ten. Aber er wird Jahre danach noch da
sein und seine Leser finden

Anton Krättli
' Inge Merkel, Eine ganz gewöhnliche

Ehe. Odysseus und Penelope. Roman. Residenz

Verlag, Salzburg und Wien 1987.

Gehobelte und ungehobelte Späne

Zu den Aufzeichnungen von Wolfgang Hildesheimer und Elias Canetti

Wo gehobelt wird, da fallen die
Späne. Diese handfeste Handwerkerweisheit

wird in der Werkstatt der
Schriftsteller zum Problem: Fallen die
Späne des Schreibens unbemerkt unter
den Tisch, werden sie ausradiert und
vergessen? Wirft man sie mit Absicht in
den Papierkorb, als überflüssigen
Wortballast, damit das Schreiben erst anheben

und abheben kann? Oder werden
sie umgekehrt besonders sorgfältig
aufgehoben, sogar noch gefeilt und poliert,
so dass sich daraus ein zweites Werk
ergibt? Dann werden Einfall und
Abfall plötzlich gleichwertig und
komplementär; sie beginnen sich wechselseitig

zu befragen und übertragen so
den Schaffensprozess des Schriftstellers,

den sie dokumentieren, in produktiver

Weise auf den Leser. Ihm zeigt
sich an der Qualität der Späne die
Schärfe des angesetzten Hobels.

Diesen Blick in ihre Werkstatt haben
jetzt zwei Schriftsteller fast gleichzeitig
ermöglicht, so dass sich ein Vergleich
aufdrängt: Wolfgang Hildesheimer und
Elias Canetti. Bei beiden ist der Blick
auf den Schreibtisch auch ein Rückblick

in eine lange und reiche
Schreibbiographie. Doch so unterschiedlich
wie ihre Werke ist auch das, was nicht
in sie eingebaut werden konnte, was

sich gegen grössere epische
Zusammenhänge sperrt.

Wolfgang Hildesheimer hält Nachlese1

auf einem Schreibtisch, den er 1984
abgeräumt hat: Damals proklamierte er
das Ende der Fiktion, tabula rasa. Wie
um mit dieser Proklamation vollständig
ernst zu machen, leert Hildesheimer
nun auch die unteren Schubladen seines

Schreibtischs und füllt damit die
Seiten eines schmalen Bandes. Der
Widerspruch zum Ende des fiktiven
Schreibens ist nur scheinbar: Hildesheimer

dokumentiert mit dem in lockerer

Chronologie geordneten Notizmaterial

die Spur seines Werks bis zu den
Mitteilungen an Max2, mit dem er in
einem literarischen salto mortale
höchst artistisch, aber auch
zynischverzweifelt die eigene dichterische
Sprache dekonstruierte. Das neue
Buch räumt die Trümmer weg, dem
Ende der Fiktion auch insofern treu,
als es den sprachlichen Sperrmüll nur
noch deponiert, ohne mit ihm einen
neuen Zusammenhang zu begründen
— jeder Zusammenhang würde schon
die falsche Fiktion von Sinn implizieren.

Neben wichtigen, sperrigen
Gedankensplittern und querliegenden
Aphorismen wird auf den Seiten des
Buches auch einiges aufbewahrt und



654 HILDESHEIMER UND CANETTI

aufgebahrt, von dem man sich leicht
hätte trennen können. Unter den Tisch
gefallen wäre damit jedoch auch der
wohltuende Leichtsinn von Hildesheimers

Sprachspielereien; aus Angst vor
dem Absturz in aphoristischen Tiefsinn
«treibt» Hildesheimer sein «Unwesen
vor sich her über weite Zwiespälte und
triftige Gründe». Einfälle und Abfälle
säumen gleichberechtigt einen literarischen

Weg, den Hildesheimer schon
längst hinter sich hat. Am Nach-Leser
ist es, in dieser literarischen Schnitzeljagd

einem Autor nachzuspüren, der
sich aus dem Staube seiner Werkstatt
gemacht hat, auf und davon.

Ganz anders Elias Canetti. In seinen
Aufzeichnungen 1973—1985 mit dem
Titel Das Geheimherz der Uhr* hält er
fest: «In diesen Zerrissenheiten bin ich

ganz. Ohne sie wäre ich verstümmelt.»
Nahtlos reihen sich diese Aufzeichnungen

an seine früheren, die unter
dem Titel Die Provinz des Menschen*
die Jahre 1942—1972 umfassten. Parallel

zu seiner grossen Autobiographie,
die schon auf drei Bände angewachsen
ist5, sichert Canetti in den Aufzeichnungen

die Spuren seines schreibenden
Ichs und setzt die Autobiographie
gleichzeitig bis in die Gegenwart fort.
Die Autobiographie wird von den
Aufzeichnungen zwar immer wieder reflektiert

und verteidigt — insofern gibt
Canettis neues Buch wichtige Einblicke
in seine Schreibwerkstatt. Gleichzeitig
aber stellen die Aufeichnungen in ihrer
Fragmentarik den grossen
Erzählzusammenhang der Autobiographie auch
in Frage: «Die Gefahr einer Lebensgeschichte»,

heisst es einmal, und, schärfer

noch: «Gefangen in einer Lebensgeschichte»,

denn: «Die Summe eines
Lebens, weniger als seine Teile.» Auch
Canetti zweifelt also an der Fiktion des
Zusammenhangs, doch gestaltet er

seine Aufeichnungen als eigenständige
aphoristische Alternative zur Autobiographie.

Weil gerade in diesen kleinsten
Sprach-Teilen das schreibende Ich sich
als ein «ganzes» erkennen will, muss es

jeden dieser Splitter gleichermassen
polieren, um sich in diesen Facetten
seiner eigenen Welt spiegeln zu können.

In Canettis umfangreichen
Aufzeichnungen gibt es denn auch, anders
als bei Hildesheimer, nichts, was
abfällt. Kein Satz, an dem Canettis
meisterhafte Formulierungskunst nicht
gefeilt hätte. Kein Span bleibt ungehobelt.

In nie nachlassender Intensität
stiftet Canettis Sprache einen
Zusammenhang der Fragmente, über die Dis-
paratheit der Inhalte hinweg. So
entsteht, paradox, gerade in den Fragmenten

ein äusserst dichter Text, ohne
Leerzeilen: «Erkläre nichts. Stell es hin.
Sag's. Verschwinde.» Dem Leser wird
zugemutet, seine Position zu jedem
einzelnen Satz neu zu bestimmen: «Lesen,
bis man keinen Satz mehr versteht, das

erst ist Lesen.» Doch der apodiktische
Anspruch dieses Satzes, des Einzelsatzes

überhaupt, wird an anderer Stelle
selbstkritisch relativiert: «Betrunken
von Einwandlosigkeit wirft er mit
Einzelsätzen um sich.» So findet sich zu fast
jedem Satz ein Gegen-Satz, zu jedem
Spruch ein Wider-Spruch. Mit ihren
Widersprüchen greifen die Sätze
ineinander; gegenseitig verzahnt, halten
sie sich gegenseitig in Bewegung. Es
entsteht ein dynamisches «Ganzes», die
in sich gebrochene, nach vorn offene,
unabgeschlossene Spur von Canettis
geistiger Biographie.

Ein ungebrochenes Vertrauen in die
Schärfe seines Werkzeuges, in die
Geschliffenheit seiner Sprache, ermöglicht

es Canetti, trotz aller Bescheidenheit

dem Leser entschieden Bescheid
zu sagen: «Wenn alles einstürzt: es soll



HILDESHEIMER UND CANETTI 655

gesagt sein.» Die Sprache selbst scheint
nicht einstürzen zu können. Sie ist
für Canetti weniger das ureigenste
Medium des Gedankens, sondern eher
ein Werkzeug, mit dem das Denken
ausgreift, einholt und zupackt: «Sätze
wie Enterhaken, die nach allen Schiffen
des Denkens ausgreifen.» Auch dieser
Einzelsatz mitsamt seiner gewaltsamen
Metaphorik hat aber an anderer Stelle
seine selbstkritische Replik: «Nicht
mehr zubeissen, den Mund der Sätze
offenlassen.» Das hiesse, provokativ zu
verstummen und gerade damit die
Zähne zu zeigen. So ist denn Canettis
Sprachkraft auch zwischen den Zeilen
immer präsent; auch die Leerzeilen
sind noch formuliert. Gerade sie werden

zum sakralen Raum, in dem die
gemeisselten Sätze Canettis ihre Aura
entfalten und in dem der Leser
aufgefordert ist zu stummer Betrachtung,
nicht zur kritischen Lektüre zwischen
den Zeilen. Aber auch diese Sakralisie-
rung der Sprache entgeht Canettis
kritischer Selbsteinsicht nicht: «Was die
Sprache anlangt, bist du ein Frömmler.
Sie ist dir unantastbar. Du verabscheust
selbst die, die sie untersuchen.* Obwohl
Canetti sich auch in diesem Text immer
wieder von Karl Kraus distanziert, hat
er doch seinen unbedingten
Sprachglauben von ihm geerbt — dies
allerdings ohne jene Verhärtung der
Sprache zum unerbittlichen Gebiss
einer gnadenlosen Moral, wie sie
Canetti an Kraus immer wieder
erschreckt. Mit Kraus aber teilt er den
heiligen Ernst gegenüber der Sprache,
der jedes Sprachexperiment, jedes
Spiel mit der Sprache von Anfang an
verbietet. In der allerersten der
Aufzeichnungen heisst es programmatisch,
dass «auf den grössten Teil» der «Substanz

des Lebens» verzichtet, «wer sich
auf Experimente mit der Sprache ein-

lässt». Es sei, «als würde er unaufhörlich
nur mit einem kleinen Finger spielen».

Hier lässt sich die Distanz Canettis
zu Hildesheimer genau bezeichnen:
Hildesheimer spielt in seiner Nachlese

nur mit diesem kleinen Finger, wohl
erst noch dem der linken Hand. Und
doch erklingt in seinen fahrlässigen
Sprachspielereien die Grundmelodie
einer tiefen Sprachskepsis. Mit ihr
begründet Hildesheimer auf dem
Umweg über einen bekannten Satz von
Günter Eich, wieso ihm endgültig der
Mund offengeblieben sei: «Günter
Eich: (Schriftsteller sein, heisst die Welt
als Sprache sehen. > Das würde er heute
nicht mehr sagen. Heute würde die Welt

ihm die Sprache verschlagen, daher
wäre er auch kein Schriftsteller mehr.
Die Welt hat sich von der Sprache weltweit

entfernt.» Eine Sprache ohne Welt
wird frei für das Spiel, annulliert sich
aber letztlich auch selbst — diese
doppelte Konsequenz seiner Sprachskepsis,

die eigentlich eine gewendete
Weltskepsis ist, bleibt in Hildesheimers
Nachlese dokumentiert. Demgegenüber

proklamiert Canetti ganz zu
Beginn seiner Aufzeichnungen: «Der
Prozess des Schreibens hat etwas
Unendliches.» Die uralte Magie des
Benennens und Taufens, mit dem sich
die Sprache die Welt einverleiben will,
muss bis an ihr Ende immer neu in
Gang gesetzt werden. Nicht zufällig
kommen Canettis Aufeichnungen
immer wieder auf das Problem des

«Namens» zurück, während Hildesheimer

die Welt von den Namen
absprengt, indem er mit ihnen spielt.
Ihm ist nichts heilig. Am wenigsten die
letzten Dinge: Im Spiel mit
Grabinschriften und Todesanzeigen kalauert
er scheinbar über ein Thema hinweg,
das seinen Text genauso grundsätzlich
bestimmt wie den Canettis: den Tod.



656 HILDESHEIMER UND CANETTI

Schwarz ist eine Grundfarbe beider
Autoren, nicht erst in diesen
Alterswerken. Doch die Schriftzüge, die sie
daraus formulieren, könnten nicht
verschiedener sein: Hildesheimer versucht
den Tod zu überspielen, Canetti rennt
gegen ihn an. Hildesheimer beruft sich
auch hier auf Günter Eich, dessen
letzte Worte er überliefert: «Ich will gar
nichts mehr, ich will spielen.»
Hildesheimers Sprachspiele, bei denen die
Uhr immer schon fünf nach zwölf zeigt,
machen damit ernst, als Versuch, den
«schmerzhaften und darüber hinaus
entsetzlich peinlichen Akt des Sterbens»
spielerisch zu umschreiben. Das Tabu
des Todes wird dadurch allerdings
nicht aus der Welt geschafft. In der
Umschreibung bestätigt es sich ebenso
wie im Schweigen. Im Angesicht des
Todes muss die Sprache abdanken. Es
ist deshalb kein Zufall, dass Hildesheimer

seine ästhetische Überlebensutopie

in einem Bild entdeckt. In einem
Fragment, das offenbar nicht in den
Marbot zu integrieren war, beschreibt
er die «sublime Anmut», mit der auf
einem Bild von Giotto die Engel den
gekreuzigten Christus umschweben,
obwohl sie weinen und heulen.
Hildesheimers Fragmente hoffen auf diese
anmutige Leichtigkeit gegenüber dem
Tod, auch wenn sie ihn nicht engelhaft
beweinen, sondern höhnisch umflattern.

Canetti dagegen wünscht sich den
«Mut, dem Tod ins Gesicht zu spucken.»
Für die grosse Konfrontation mit dem
Tod, die er sucht, braucht er einen Gegner

mit einer Physiognomie. Doch
obwohl der «Tod» von der ersten bis
zur letzten Seite der Aufzeichnungen
das grosse Thema bleibt, ist Canettis
kämpferischer Vorsatz so grossartig
wie aussichtslos. Am Tod nämlich
scheitert die Magie des Benennens. Die

Enterhaken der Sprache, nach dem
Totenschiff ausgeworfen, greifen zu
kurz. Das Wort «Tod» bleibt leichen-
blass. Canetti fragt sich denn auch in
einem sehr selbstkritischen Abschnitt:
« Was aber gewinnst du durch die
unaufhörliche Wachheit dieses Bewusstseins
vom Tode ?» Trotzdem scheint es gegen
den Schnitter Tod nur zu helfen, immer
neue und schärfere Formulierungen zu
schleifen. Die Unendlichkeit des
Schreibens, auf die Canetti setzt,
schiebt das Ende hinaus. Seine Sätze

legt er dem Tod als Steine in den Weg,
er greift rhetorisch in die Speichen des
Räderwerks und ist sich doch bewusst,
dass der Weg abwärts führt, unaufhaltsam.

Retardierung statt Verdrängung —

Canetti kehrt die Richtung unseres
alltäglichen Einsatzes gegen den Tod um,
doch ein Kraftakt ist seine grossartige
Leistung nicht minder: «Das Gewicht
aller Gestorbenen ist ungeheuer, was für
Kraft erfordert es, ein Gegengewicht
aufzustellen.» Canettis Sätze haben dieses

Gewicht, die Kraft des Pamphlets,
dafür aber nicht die schwerelose
Anmut von Giottos Engeln.

Canetti verbeisst sich jedoch in
seinen Aufzeichnungen nur inhaltlich in
den Tod. Gleichzeitig löst er sich von
ihm in der Form. Die Aufeichnungen
setzen sich auch in dieser Hinsicht der
grossen Autobiographie entgegen.
Diese ist, als «Summe» des Lebens, auf
den Tod angewiesen und hingeschrieben,

der erst den bilanzierenden Strich
zieht. «Sein Freund, der alles rund
haben will und darum am Tode festhält»
— dies ist Canetti selbst als sein
Autobiograph. In den Aufeichnungen
erkennt er diesen Grundwiderspruch
der Autobiographie: «Es ist schwer, ein
Leben zu schreiben und die Vergänglichkeit

in nichts anzuerkennen.» Der
Widerspruch löst sich in den Aufzeich-



HILDESHEIMER UND CANETTI 657

nungen: Hier ist der Tod nicht Schlussstrich,

unter dem summiert und gerundet

wird, sondern Sammellinse, die
bündelt und wieder zerstreut, so offen
und widersprüchlich wie das Leben,
das sich in ihm bricht. Die gewichtigen
Sätze von Canettis Aufeichnungen —
wie auch, in ihrer Weise, die luftigen
Papierfetzen von Hildesheimers Nachlese

— ziehen so die Summe des
Lebens als Differenz seiner Teile.

Peter Utz

1

Wolfgang Hildesheimer: Nachlese.

Suhrkamp Verlag Frankfurt a.M. 1987. —
2 Wolfgang Hildesheimer: Mitteilungen an
Max über den Stand der Dinge und anderes.

Suhrkamp Verlag Frankfurt a.M. 1983. —
3 Elias Canetti: Das Geheimherz der Uhr.
Aufzeichnungen 1973—1985. Carl Hanser
Verlag München 1987. — 4 Elias Canetti:
Die Provinz des Menschen. Aufzeichnungen

1942—1972. Carl Hanser Verlag München

1973. — 5 Elias Canetti: Die gerettete
Zunge (1977), Die Fackel im Ohr (1980),
Das Augenspiel (1985) (alle Carl Hanser
Verlag, München).

Tommaso Landolfi — Phantasie und Brechung

Italo Calvino hat den älteren Kollegen

— Landolfi lebte von 1908 bis
1979 — hoch geschätzt, eine Auswahl
in zwei Bänden seiner Erzählungen
getroffen und eingeleitet. Band I ist
jetzt bei Rowohlt erschienen, während
ein Freiburger Verlag die lange Erzählung

«Cancroregina» mit einem
aufschlussreichen Nachwort von Vincenzo
Orlando publiziert.

Es war Heinrich Ledig Rowohlt, der
schon 1947 in seiner Zeitschrift
«Story» — in diesem Jahr als Buch
gesammelt — eine Erzählung Landolfis
veröffentlicht hat, die 1966 wiederum
in der Auswahl seiner Erzählungen in
der Bibliothek Suhrkamp erschien.
Doch ging es vierzig Jahre von jener
Entdeckung bis zu einem neuen
Ansatz, der diesmal — so scheint es —
ein Durchbruch sein mag. Allerdings
müssten dann auch einige der meist
kurzen Romane übersetzt werden.
Zwei dieser Romane sind in Paris
erschienen, wo sich André Pieyre de
Mandiargues seit langem für den Italiener

einsetzt.

Mehr als zwanzig Bücher Landolfis
sind erschienen, von denen die meisten
seit langem vergriffen waren — immer
noch ist es der Roman «La pietra
lunare» — und nunmehr nach und nach
in einer Gesamtausgabe herauskommen.

Dazu kam unlängst mit «Il gioco
della torre» — das Turmspiel — eine

Sammlung kurzer Erzählungen, die
meist als «elzeviro» auf der dritten
Seite des «Corriere della Sera» zu lesen

waren.
Unter den Erzählungen des

vorliegenden Bandes I ist «Gogols Frau»
wohl die berühmteste. Landolfi, der
Gogol wie andere Russen übersetzt
und ihnen auch kritische Studien
gewidmet hat, lässt einen Freund des

Schriftstellers, der bekanntlich auch in
Rom gelebt hat, den Chronisten spielen,

der die seltsamen Vorgänge um
diese «Frau» — eine aufblasbare
Gummipuppe, der immer wieder neue
Gestalt gegeben werden kann — schildert.

Die Hassliebe zu diesem scheinbar

nicht völlig unbeseelten Wesen
nimmt ein grotesk grausiges Ende.



658 ZU TOMMASO LANDOLFI

«Cancroregina» ist die Geschichte
eines Wahnsinnigen, der ein Gerät zur
Mondfahrt baut und den Ich-Erzähler
als Begleiter gewinnt, der nach dem
Tod des Erbauers weiter kreist und
selber in Wahnsinn versinkt.

Doch finden wir in Band I Geschichten

ohne solche Phantastik, die tiefer
berühren, insbesondere «Maria
Giuseppa». Landolfi ist ein Abseitiger,
schwer einzuordnen, wenngleich die
Verbindung von Novelle oder Roman
mit der Fabelwelt und der Phantastik in
Italien Tradition hat — das Volksbuch
der Italiener ist nicht die Göttliche
Komödie, sondern Pinocchio! In der
neuen Literatur reicht sie von Bontem-
pelli bis zu Dino Buzzati und zu
Calvino selber.

Bei einem starken Naturempfinden
unter Verstrickungen der Liebe und
Reiseabteuern verbinden sich Landolfis

Erzählungen mit Reflexionen, mit
Betrachtungen der Sprache selber.
Landolfi ist Poet in seiner Prosa,
konventioneller in seiner Lyrik. Eines
Tages ging ihm, wie er schreibt, die
«Dritte Person» verloren; es erschienen
nunmehr tagebuchähnliche Reflexionen

wie «Rien va» und «La bierre du
pêcheur» (Das Bier des Fischers, die
Bahre des Sünders? — der Doppelsinn
faszinierte den Autor).

Doch auch die Erste Person kommt
ihm abhanden. «Ich bin vergeblich auf
der Spur jenes andern: meiner selbst».
Würmer, Spinnen, Kröten spielen in
vielen Erzählungen eine erschrek-
kende, aber auch mitleiderregende
Rolle.

Landolfi hat nicht erlaubt, dass auf
den Umschlägen seiner Bücher
Klappentexte erschienen und lange Zeit gab
es nur eine Photographie von ihm: das
Gesicht durch die rechte Hand
bedeckt. Doch da ist eine Mischung

von Sichverbergen und Histrionismus,
die zu den andern Widersprüchen von
Naivität und Gelehrsamkeit, Erzählsuada

und Brechung passt. Landolfi,
der auch ein Schauspiel in Versen über
einen Fürsten Landolfo des elften
Jahrhunderts geschrieben hat und einen
Canzoniere, mit Sonetten in barocker
Manier durchsetzt, ist der Vergangenheit

zugewendet: «Ich frage mich,
warum ich so geringes Interesse an der
Zukunft habe und sogar eine Abscheu
vor ihr.» Und doch kam er im faschistischen

Italien wegen Regimefeindlichkeit
in Haft. Es ist für ihn typisch, dass

er sich darüber nie geäussert hat, während

andere, denen nichts dergleichen
widerfahren war, sich ihres Antifaschismus

rühmten.
Leben und Literatur Landolfis

gehen in den Erzählungen völlig
unabhängige Wege. Die Übergänge von Alltag

zum Unheimlichen, von Gestaltung
zu Entstaltung sind unmerklich und
leise. Humor, auch Komik sind nie fern.
Dieser Schriftsteller hat zu
verschiedenartige Themen und auch Manieren
des Schreibens, als dass ein kurzer Hinweis

ihn definieren könnte. Immerhin
sind progressive Verdunkelungen,
Rückzüge aus anfänglichen Gewissheiten

charakteristisch. Dass er, der
leidenschaftliche Glückspieler, den
Calvino im Casino von San Remo
beobachtete, das Verlieren als den
eigentlichen Sinn des Spielens sah,
verwundert nicht.

François Bondy

Tommaso Landolfi: Nachtschatten,
Erzählungen Band I, ausgewählt von Italo
Calvino, Rowohlt, Reinbek; Cancroregina.
Die «Krebskönigin» oder Eine seltsame
Reise zum Mond. Erzählung, Beck &
Glückler, Freiburg i. Br.


	Das Buch

