
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 6

Artikel: Eugène Delacroix : Dichtung und Malerei : Bemerkungen zu einigen
Tagebuchnotizen, im Hinblick auf die Ausstellung im Kunsthaus Zürich

Autor: Guignard, Elise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elise Guignard

Eugène Delacroix — Dichtung und Malerei

Bemerkungen zu einigen Tagebuchnotizen, im Hinblick
auf die Ausstellung im Kunsthaus Zürich '

Am 22. Juni 1863 notiert Delacroix in sein Skizzenheft: «Le premier
mérite d'un tableau est d'être une fête pour l'œil. Ce n'est pas à dire qu'il n'y
faut pas de la raison: c'est comme les beaux vers, toute la raison du monde ne
les empêchent pas d'être mauvais, s'ils choquent l'oreille.» Sieben Wochen
später, am 13. August, ist Delacroix fünfundsechzigjährig gestorben. Die
Notiz ist als letzte Eintragung ins grosse dreibändige Tagebuch2
aufgenommen worden.

Die beiden Sätze sind keine epochale Theorie, sie könnten auch von
einer Reihe anderer Autoren stammen. Warum denn das Zitat? Es enthält
Kernworte, die sich im Journal vom ersten Datum, dem 3. September
1822, bis zum Ende wiederholen, es verweist auf die Verwandtschaft von
Malerei und Dichtung und auf das Verhältnis von sinnlichem Erlebnis und
rationaler Komponente im Kunstwerk. Bildende Kunst und Literatur und
bedingt ebenfalls die Musik verbinden sich in Delacroix' Schaffen und
Denken in stimulierender Abhängigkeit. Aus dem Tagebuch und aus dem
Œuvrekatalog ist zu ersehen, welche Stoffe den Maler interessieren; denn
von der Jugend bis ins Alter kommentiert er seine Lektüre; vom Oktober
1824 bis September 1847 gibt es allerdings wegen der grossen öffentlichen
Arbeiten, die alle seine Kräfte beanspruchen, keine Eintragungen. Dem
Werkkatalog ist zu entnehmen, dass die Mehrzahl der Bildtitel literarische
Motive sind. Falls man noch historische Sujets und Allegorien dazuzählt,
so wird der Anteil anderer Stoffe wie Porträt, allgemeine Figurendarstellungen,

Tierszenen oder sogar Stilleben gering.
Als Oberbegriff, der das breite Spektrum von Delacroix' Lektüre

charakterisiert, eignet sich «Weltliteratur». Als Delacroix neunundzwanzig
Jahre alt war, ist der Begriff von Goethe geprägt worden, und was zu jener
Zeit darunter verstanden wurde, das vermag die Liste der Werke zu
veranschaulichen, mit denen sich Delacroix lesend und illustrierend beschäftigt
hat. Mit der Antike und dem Alten und Neuen Testament, mit der italienischen

Renaissance und der französischen Klassik, mit den Autoren der
Aufklärung wie Diderot und Voltaire setzt er sich genau so auseinander
wie mit Shakespeare, mit Walter Scott, mit Lord Byron. Dank dem «weit-



500 VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG

literarischen» Vermittlergeist, der um die vorletzte Jahrhundertwende
herrschte, waren ihm auch deutsche Klassik und Romantik nicht fremd.
Die abendländische Dichtung war dem Maler ein unerschöpflicher Fundus
an Bildvorwürfen. «Um ein Sujet zu finden... brauche ich bloss ein Buch zu
öffnen; es gibt welche, die mich nie enttäuschen Dante, Lamartine,
Byron, Michelangelo», notiert er am 11. April 1842, und vierunddreissig
Jahre später schreibt er im Journal, er habe die Kommentare von Lamartine

zur Ilias gelesen und bemerkt dazu: «Cette lecture réveille en moi
l'admiration de tout ce qui ressemble à Homère, entre autres de Shakespeare, du
Dante».

Vor der erstaunlichen Menge und Vielfalt des Lesestoffes stellt sich die
Frage nach der Art der Motive, die die bildnerische Phantasie des Malers
anregen, und nach der Besonderheit der Gestalten, die er in seine Formund

Farbsprache übersetzt. Und ausserdem: Wie textnah ist die Übertragung

von einem Medium ins andere? Ich greife zwei Dichter heraus, denen
nichts Gemeinsames eignet, deren Namen jedoch von den ersten bis zu
den letzten Tagebuchseiten erwähnt werden. Falls sich in den bildnerischen

Umsetzungen ihrer Werke Verwandtes oder irgendwie Übereinstimmendes

findet, so darf mindestens die Hypothese gewagt werden, diese
Bilder manifestieren einen allgemeiner geltenden Umwandlungsprozess.
Es gibt zwar auffällig wenig Illustrationen zur Göttlichen Komödie; die
kunstvolle Komposition und Rhythmus und Klang der Sprache haben den
Maler derart beeindruckt, dass er das Werk sein Leben lang gleichsam
umkreist und sich gescheut hat, Einzelszenen herauszuholen und in seinen
individuellen Bereich zu versetzen, sie mit seiner eigenen Problematik zu
verbinden. Als junger Mensch begegnet er der Dichtung noch naiv, völlig
frei und offen, ohne Hemmung vor der Grossartigkeit des Ganzen. Intuitiv
wählt er ein Thema zur Darstellung, welches sowohl für sein eigenes, erst
im Entstehen begriffene Œuvre als auch für die damals fünfhundert Jahre
alte Divina Commedia so viel Bedeutsames enthält, dass es für beide als
Keimzelle bezeichnet werden kann. Das 1822 entstandene Bild heisst
«Dante und Vergil in der Unterwelt» oder «Die Dantebarke».

Dante und sein Führer Vergil sind auf ihrem Gang durch die Unterwelt
zu einer kritischen Stelle gelangt, nämlich an die Schwelle von der obern
zur untern Hölle. Die ersten fünf, die oberen Höllenkreise, dort, wo diejenigen

zum ewigen Tod verurteilt sind, die im Leben ausschliesslich ihren
Trieben gefrönt haben, haben die zwei Wanderer ohne störende Hindernisse

durchschritten. Im Achten Gesang sind sie auf der Fahrt zum sechsten

Höllenkreis. Hier beginnt das Reich des Urbösen, hier sind die Erzbösen,

die sich ihrer Bosheit bewusst sind und sie im Leben willentlich ausgelebt

haben. In zwei Gesängen führt der Dichter mit eindrücklichen Metaphern

die prinzipielle Scheidung durch zwischen triebhaft sündiger und



VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG 501

¦'***»' >»,;.

rf*

Abbildung I: Eugene Delacroix, La Barque de Dante. 1822. Öl aufLeinwand,
189 X 241,5 cm. Musée du Louvre.

absichtlich sündiger Tat. Die Dramatik des Achten Gesanges — der literarische

Stoffe der Dantebarke — ist ungeheuer; erst der Neunte bringt die
Lösung. Dante und Vergil geraten als Individuen in eine existenzielle Krise.
Vergils Hoffnungen sinken, sein Schützling verliert den Mut weiterzugehen.

Es gilt, einen Kampf zu bestehen, aber beiden fehlen die Kräfte.
Wie nimmt der Maler die inhaltsschwere bildliche Sprache auf und

überträgt sie in seine Vorstellungswelt? Nicht ein «winzig kleines Schiff»,
wie es im Texte heisst, sondern eine kräftige Barke setzt Delacroix, die
ganze Breite beanspruchend, auf die Leinwand. Dante und Vergil werden
vom zornigen Phlegias, dem Fährmann, über den Styx, «das tote Rinnsal»
zur Città di Dite, zum Eintritt in die untere Hölle gefahren. «Hässlich
zugerichtete, mit Schlamm bedeckte, wuterfüllte Schatten tauchen auf. Laute
Schmerzenstöne im Ohr und das Auge weit nach vorn gespannt», erreichen
sie die Stadt Dis «wie Flammen rot, gleich als wäre sie dem Feuer entstiegen».

Delacroix fasst allein die Fahrt übers Wasser ins Auge. Von der
Höllenstadt mit den vielen hundert höhnisch grinsenden, auf den Mauern hok-
kenden Teufeln gibt er nur eine weit entfernte, gespenstische Silhouette an.
Sein Interesse gilt der Verzweiflung der Verdammten. Nackte, nicht mit



502 VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG

Schlamm besudelte Gestalten drängen sich zur Barke, versuchen sogar, mit
den Zähnen sich festzuhalten. Sie möchten den Kontakt mit «einem, der da
ohne Tod hinschreitet durch das Reich des toten Volkes». Aus weissschäu-
menden, dunklen Wellen leuchten ihre muskulösen Leiber heraus. Zum
wilden Gebaren der Nackten kontrastieren Dante im antikisierenden langen

Gewand, Vergil in der roten Toga, den Dichterkranz im Haar.
Die bildnerische Darstellung hat einen losen Zusammenhang mit der

literarischen Vorlage. Delacroix gewichtet die Akzente anders und organisiert

sie nach seiner subjektiven inneren Gesetzmässigkeit. Er berücksichtigt

nicht die knappen Binnenerzählungen des Gesanges und keine
anekdotischen Details, eher erfindet er neue oder tippt eine Episode an, ohne
sie aber eindeutig zu kennzeichnen. Da ist beispielsweise jener Verdammte
— es könnte Filippo Argenti sein — der über den hintern Bootsrand zu
klettern versucht. Delacroix nennt ihn den «besten Kopf meines Bildes»,
und noch im Jahre 1853 erinnert er sich daran, dass er ihn mit äusserster
Schnelligkeit und Begeisterung gemalt habe, während ihm sein Freund die
Verse vorlas, deren Klang und Rhythmus ihn «elektrisierten».

Für Delacroix ist eine Dichtung ein geistig-sinnliches Erlebnis; er lässt
das Werk als Ganzes auf sich wirken und merkt sich die dramatischen
Höhepunkte, die Szenen, in denen die Protagonisten ihre grösste Aktivität
zeigen. Der Achte Gesang «elektrisierte» den Maler, wühlte ihn im Innersten

auf, stimulierte dermassen stark seine Schaffenslust, dass er sich dreissig

Jahre später noch an die Wirkung erinnert. Die Überquerung des Styx
eignet sich zur Bilddarstellung. Fahrten übers Wasser sind seit alters her
als Metaphern verstanden worden. Delacroix hat das Motiv, «Schiffe in
stürmischen Wellen», oft gestaltet, es ist immer, ungeachtet des jeweiligen
Titels, als Symbol für das Schicksal des Menschen zu betrachten. Das
Hauptthema des Achten Gesangs ist jedoch nicht die ereignisreiche Fahrt,
sondern die Problematik des Bösen, nämlich wie schon erwähnt, die
Unterscheidung zwischen willentlich und triebhaft Bösem. Vermutlich ist
sich Delacroix dessen nicht bewusst geworden, im Tagebuch jedenfalls
äussert er sich nicht in diesem Sinn. Hingegen hat ihn die Not der beiden
Wanderer erschüttert. In ihre kritische Lage fühlte er sich ein. Dante und
Vergil geraten an eine Grenze ihres Willens; Vergils Macht im Jenseits ist
am Ende. Ohne göttliche Einwirkung kommen sie nicht weiter. Die zwei
erleben zum ersten Male ihre Beschränkung. Diese Thematik, auch wenn
sie ein Leser nur ahnt, verleiht dem Canto die unheimliche, die «elektrisierende»

Spannung.
So oft wir versuchen, das immense Œuvre von Delacroix zu

überschauen, während jedes Ausstellungsbesuches oder auch bloss beim
Durchblättern seiner Zeichnungen, stellen wir fest, dass immer wieder
Grenzsituationen des Menschenlebens ihn beschäftigen. Siegen oder



VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG 503

Abbildung 2: Eugene Delacroix, Skizze zu «Sardanapal».

Unterliegen — es drängt ihn, diese lapidaren Gegensätze bildnerisch zu
formulieren. Er malt den Menschen, das Tier, die Kreatur, die sich wehrt
gegen den Tod, die sich aufbäumt. Kämpfer, Überlegene und Sterbende,
Leidende und Tote stellt er dar. Ja, er inszeniert eigentliche Tötungsorgien.
Ich verweise auf das grosse Gemälde «Der Tod des Sardanapal» von 1827.
Die Bildidee entstammt dem romantischen Drama des Zeitgenossen
Byron. Die Dichtung inspirierte Delacroix nach seinen eigenen Worten zu
einem Massaker. Sklaven erstechen die schönen, nackten Haremsmädchen.

Sardanapal, der assyrische Herrscher, thront auf seinem Prunkbett
über der äusserst turbulenten Szene. In Byrons Versen ist dazu keine
direkte Entsprechung zu finden. Im Drama stirbt Sardanapal auf dem
Scheiterhaufen, den er sich, nachdem seine Lage im Kampf um den Thron
aussichtslos geworden war, im eigenen Palast hat aufschichten lassen. Die
Lieblingssklavin, eine Griechin, entzündet den Scheiterhaufen und geht
mit ihrem Gebieter in den Tod.

Delacroix zeigt Sardanapal, überspitzt gesagt, als sadistischen Lüstling.
Der Dichter hingegen inszeniert seinem Helden den einzig ihm würdigen
Tod. Wohl ergibt sich Sardanapal der Sinnenlust nach orientalischer
Manier, aber in Krieg und Gefahr ist er weder ein Weichling noch ein Feigling,

und erst in der schicksalshaften Ausweglosigkeit verlässt er im
selbstgewählten Feuertod die «Bühne des Lebens». Delacroix verzeichnet den
Charakter des Königs, er entstellt das Ende des Helden; der Schluss und
die Grundidee der Dichtung sind verändert. Der Maler beabsichtigte



504 VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG

jedoch keineswegs, den Text zu entstellen, ihm ging es darum, eine
Gesamtschau zu geben. Die fünf Akte sollen in einem Bild in faszinierend
orientalischer Atmosphäre anschaulich werden. Orient heisst in Delacroix'
Sprache: Vehemenz von Kampflust und Liebeslust, töten und lieben in
einem Rausch. Er malt Sardanapal auf rotsamtenem, seidigschimmerndem
Lager, wie er, den Kopf in die Hand gestützt, dem Eunuchen zuschaut, der
am Fussende einer jungen Frau den Dolch in die Brust stösst. Eine andere,
halb entblösste Frau lehnt ihren Kopf hingebungsvoll an des Königs
Unterschenkel. Das Prunkbett, die Bilddiagonale markierend, und die beiden

Zweiergruppen, die eine in gelöster, gelassener Haltung, die andere in
grausig-schöner Mordgebärde sind die Hauptakzente der Komposition. In
ihrem Umfeld wälzt sich ein schwer durchschaubarer Knäuel von
Menschen- und Tierkörpern, von Gegenständen und Architekturfragmenten
aller Art.

Delacroix tendiert nach einer Synthese von schwelgerischer Sinnlichkeit
und Brutalität, von weiblicher, sanfter Schönheit und animalisch Wildem.
Das Bild gibt die Summe aller Szenen wider; das Drama erscheint so als
einzige grossartige Vorbereitung zum Sterben des Sardanapal. Der assyrische

König herrscht auch über seinen eigenen Tod. Der ideelle Gehalt und
die formale Struktur dieses Bildes manifestieren nicht allein Delacroix'
eigenwillige Interpretation der literarischen Vorlage, sondern sie geben
darüber hinaus einen Fingerzeig auf die Doppelnatur des Malers. In seinen
Schriften und in seiner Malerei kommt immer beides zum Ausdruck,
sowohl der Wille zur Klarheit und Übersicht, als auch völlige, leidenschaftliche

Hingabe. Seiner Lebtag ringt er in seinem Werk um den Ausgleich;
als junger Mann äussert er: «Ce qu 'il y ade plus réel en moi, ce sont ces
illusions que je crée avec ma peinture. Le reste est un sable mouvant.» Diese
Illusionen, die er schuf, die gründen immer wieder in Lektüreerlebnissen.
Byron und Shakespeare seien die stärksten Anreger, weil jener sich oft in
schwülstigen Schilderungen ergehe und dieser voll überraschender Einfälle

sei, notiert der Fünfzigjährige und fügt bei, klassische Dichtung eigne
sich weniger zur Illustration, da sei das Sprach- und Sinngefüge derart
dicht, dass solchen Werken nichts zu entnehmen sei, worüber der Maler
dann selber verfügen dürfe.

Der leidenschaftliche Byron hat in Delacroix einen «insatiable désir de
produire» geweckt. Kein anderer Dichter hat seine Schaffenslust derart
überborden lassen. Von diesem Engländer habe er gelernt, gesteht der
Maler noch in seiner Spätzeit, im Jahre 1857, dass es ohne Kühnheit keine
Schönheit gebe. «Il faut presque être hors de soi, amens, pour être tout ce
qu'on peut être.» Im Zeichen Byrons schaffen, ist ein Sich-Berauschen an
Wort und Bild, ist ein Fest für die Sinne — «une fête pour l'œil». Im Zeichen
Dantes schaffen, heisst: Disziplin. Innere Sammlung. «Recueille-toi ...et ne



VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG 505

pense qu'au Dante.» «Recueillement» ist kein «fête pour l'œil», sondern
Besinnung.

«Pense à Dante. Relis-le.» Eine Aufforderung an sich selbst; Sätze dieser
Art finden sich periodisch im Tagebuch. Dantes Werk bleibt ein Massstab.
Delacroix hat begriffen, dass die Göttliche Komödie nur darum ihre
überzeitliche Gültigkeit behält, weil der gewaltige Stoff bis ins Detail durchgestaltet

ist. Der Maler gibt keine Analyse der Divina Commedia; er erfasst
intuitiv die geniale Durchdringung von Form und Gehalt, das was wir
heute das Poetische nennen. «C'est cela que j'ai toujours rêvé sans le définir.
Sois en peinture précisément cela!» Die Vereinigung von Raison und Imagination

— in Dantes Werk sah oder ahnte er sie verwirklicht.
Die alles durchpulsende Raison, die klare fassliche Struktur bewunderte

der Maler in der klassischen französischen Tragödie, in den Schriften
Diderots, im Denken Voltaires. In Shakespeares Dramen, in Goethes Faust
auch, in Byrons Szenen spürt er eine Einbildungskraft, die er seiner eigenen

eng verwandt empfindet. Eine Imagination, die sich im Grenzenlosen,
im Viel- und Reichgestaltigen, in sprunghaften Veränderungen entfaltet.
Auf der Leinwand ist sie wahrzunehmen in flackernden, über die Flächen
eilenden Farbabläufen, in kühner überraschender Lichtführung, in der
expressiven Figurengebärde. Solch leidenschaftlichem Malergestus
entsprechen die Duelle, die Kriegsdarstellungen, die Massaker. Wenn wir
diese BUder die eigentlichen Kampfbilder nennen, so sind die meisten
übrigen Werke Delacroix' als uneigentliche Kampfbilder zu bezeichnen;
denn Auseinandersetzung, Ausspielen von Gegensätzen ist das lebenslange

und lebensbestimmende Grundthema.
Die vielfigurigen Kompositionen lassen eine mehr oder weniger

ähnliche Anlage erkennen. Oft ist ein einzelner oder eine kleine Figurengruppe

von einer Menschenmenge abgesetzt; sie wirkt einer bewegten
oder einer statischen Masse entgegen, sie ist allgemein: Orientierungshalt.
Die dominante Gestalt fesselt als erste das Auge des Betrachters. Sie
verkörpert die zentrale Aktion, von da aus soll die Gesamtszene erfasst werden.

Der Betrachter wird aktiviert, mitzustreiten, mitzuleiden im dramatischen

Geschehen, das sich auf dem Bilde ereignet, einzugreifen in den Dialog,

der da stattfindet. Ich erinnere an die «Dantebarke» auf dem dunkeln
Styx mit den verzweifelt herandrängenden Verdammten — in grossartiger
Gegenbewegung die beiden aufrechten Dichtergestalten. Es wäre zum
Vergleich heranzuziehen das in schäumenden Wogen treibende, überfüllte
«Schiff des Don Juan»; auch hier: eine einzige, gelassen dasitzende, ruhige
Gestalt. Und es wären zu vergleichen die verschiedenen Fassungen von
«Christus auf dem See Genezareth». Das Boot in den wilden Wellen und
Christus schlafend inmitten der aufgeregten Insassen.

Aus dem Tagebuch erfahren wir, wie intensiv sich Delacroix mit der



506 VOR DER DELACROIX-AUSSTELLUNG

Organisation der Bildfläche, seien es Leinwände, oder seien es Wände in
sakralen oder profanen Gebäuden beschäftigt hat. Michelangelo und
Rubens sind die meistgenannten Vorbilder. Anderseits verraten seine
Notizen, wie sehr er sich beim Malen vergessen konnte, wie auf einmal klar
Geplantes von impulsiven Form- und Farbvariationen verdrängt wurde.
Das Eruptive und das Geplante, das sinnlich Rauschhafte und die Raison
in Einklang zu bringen, innerhalb diesem Spannungsbogen entwickelt sich
Delacroix' Leben und Werk vom Anfang bis zum Ende. Der Leitsatz zieht
durchs ganze Journal: «Il faut combattre ou crever. Dimicandum!» Ebenso
oft und ebenso eindringlich kehrt der Begriff «Imagination» wieder. Zum
Kämpfen, zum Arbeiten kann man sich aufraffen; aber die Imagination
lässt sich nicht erzwingen. Imagination bedeutet gemeinhin Einbildungsoder

Vorstellungskraft oder Phantasie. Delacroix versteht darunter noch
mehr, er meint nicht nur die Eingebung der guten Bildidee, sondern auch
die Gnade des guten Gelingens. «Dimicandum» muss daher heissen: es ist
zu kämpfen, es ist zu arbeiten, bis das entstehende Werk einen Zustand
erreicht, da sich das Gelingen auf einmal ergibt, auf einmal das Fest fürs
Auge da ist.

1 Kunsthaus Zürich, 5. Juni bis 23.
August 1987: Eugène Delacroix (1798-1863),
Gemälde, Zeichnungen, Graphik. Victor
Hugo (1802-1885), Zeichnungen. Organisation:

Harald Szeemann. — 2 Journal de

Eugène Delacroix. 3 Bände. Herausgegeben

nach dem Originalmanuskript; Einführung

und Anmerkungen von André Joubin.
Librairie Pion, Paris 1932.

Tiqer-Schibe,
gäbig, guet

U gSChwilld «Sandwich», die milde
...aus Emmentaler,^,.,

«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzell
und Emmentaler

«Delicrem», die rahmige
...besonders leicht schmelzend

¦ '*er

*5^^Ä*

i.e
oau,ao9

&0*«*«
sVe

«*»<^e5C


	Eugène Delacroix : Dichtung und Malerei : Bemerkungen zu einigen Tagebuchnotizen, im Hinblick auf die Ausstellung im Kunsthaus Zürich

