
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 6

Artikel: Die Unlust am Text : Behagen und Unbehagen bei der Lektüre von
Stifters "Nachsommer"

Autor: Langenbacher, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Langenbacher

Die Unlust am Text

Behagen und Unbehagen bei der Lektüre von Stifters
«Nachsommer»

«Lese das Buch, langweilig, schlafe darüber ein,
im Schlafträume ich weiterzulesen, erwache vor
Langeweile und dies dreimal.» (H. Heine)

Die Unlust am Text nimmt ihren Anfang mit der schriftlichen Fixierung
von Sprache überhaupt. Schon die Ikonographie der religiösen Trägheit
«Acedia» zeigt uns zuweilen einen bei der Lektüre der Heiligen Schrift
eingenickten Mönch oder Laien, den Kopf schräg zur Seite gerückt, das Buch
aufgeschlagen neben sich. Sein Schlaf aber kann, wie es die Kirchenväter
wollen, nicht jener eines Gerechten sein, denn schlechte Träume reissen
immer wieder seine Augen auf und zwingen sie gewissensvoll zum Text
zurück, erneut ins Buch hinein.

Das Buch ist der Ort der Versuchung wie der Versöhnung, Ort der Ent-
blössung, wie des Schutzes. Es liegt aufgeschlagen neben dem Verzückten,
wie neben dem von Dämonen geplagten Antonius. Es gehört zur liegengelassenen

Gerätschaft der Melancholie, liegt geschlossen auf deren Schoss,
halb von ihrem herabsinkenden Arm verdeckt, es liegt auf dem Tische
Fausts, der erschöpft von seinen Worten und Zeichen zur Phiole greift.
Jene von Heine gesichtete «leibhaftige Göttin der Langeweile» aber, «das

Haupt gehüllt in eine bleierne Kapuze», trägt nicht nur wie er zu sehen
meint «Klopstocks Messiade» in der Hand. Auch der profane Text träumt
und wacht zuweilen in seinem Leser schlecht.

Es dürfte kein Zufall sein, wenn ein literarisches Werk, das an den Figuren

die es schafft, nicht nur die Langeweile, sondern psychisch ambivalente
und ungesicherte Regungen insgesamt säuberlich einzudämmen und
zurückzubehalten versucht, von der Kritik selbst der Langeweile bezichtigt
wird. Wenn Adalbert Stifter, um dessen «Nachsommer» es hier geht,
Gewässer malt — er führt über seine Malerei ein Tagebuch, in das er akri-
bisch, in fast zwanghaft anmutender Selbstkontrolle Ort, Gegenstand,
Monat, Tag, Stunden, ja sogar Minuten des Malens einträgt —, so scheint
er bemüht zu sein, Bewegung in gesicherte Ruhe überzuführen, aufzufan-



490 ZU STIFTERS «NACHSOMMER»

gen und als gezähmte wieder auszubreiten. Denn entweder ist das Gewässer,

auch wenn es als Flusslauf auf den Bildbetrachter zuführt, spiegelglatt
und in horizontaler Linienführung eher gelegt als gemalt (Fabriksgarten in
Schwandorf, 1835) oder wie bei seinen Bildern von Wasserfällen (Felspartie,

1841, Flussenge, 1848) in den gegenläufigen Bewegungen kompositorisch

neutralisiert, als Ganzes aufgehoben, so dass es im Bildganzen immer
harmonisch und «still» eingebettet bleibt; auch hier beim stürzenden Wasser

überwiegt die horizontale Linie.
Diese merkwürdig eingefrorenen, stehenden Gewässer und Wasserläufe

Stifters, denen die Ruhe des Bildganzen zu gefährden sichtlich untersagt
bleibt, vermitteln optisch unmitttelbar, was sich im «Nachsommer», im
utopischen Bemühen um die Schönheit «als erfüllender Ruhe in der allseitigen
Übereinstimmung aller Teile zu einem Ganzen», an menschlicher Subjektivität

abspielt. Die Fixierung der Zeit des Maltagebuchs und die stehenden
Flussläufe finden sich dort wieder in der Art und Weise, wie Stifter nicht
nur mit sprachlich bewegter, sondern mit Subjektivität überhaupt umgeht.
Auch diese lässt sich wie Wasser nur mit Restriktionen und nicht ohne
Schaden zu nehmen in jene «allseitige Übereinstimmung» des Bildganzen
überführen. Die Langeweile bei der Lektüre Stifters hat aber gerade auch
als Faszinosum mit dieser «Überführung» zu tun.

Schon in einer der ersten öffentlichen Rezensionen des «Nachsommers»
taucht denn auch, neben dem in der Folge in ermüdender Regelmässigkeit
immer wieder zu hörenden Vorwurf «weitläufiger Schilderei», die Kritik
auf, die Stifterschen Figuren seien «wandelnden Tapetenfiguren» gleich;
«ohne psychologischen Inhalt» gingen sie «dem Strom der Welt sorgfältig aus
dem Wege». Auch heisst es dort, es sei «... kein pulsierender Mittelpunkt
gefunden, zu dem die Betrachtungen zurückkehren, wie in einem Organismus

das Blut von und zum Herzen geht...» und weiter «... Von mehr als
1300 sind es zwei, buchstäblich zwei bis drei Seiten, aufweichen das Klopfen
eines menschlichen Herzens zu vernehmen ist, so leise, so sehr aus der
Entfernung, als notwendig ist, um nicht zu einer künstlerischen Erzählung werden

und mehr, als den angedeuteten kleinen Raum einnehmen zu müssen.»
Gerade dieses entfernte, leise und kleinräumige Klopfen des Herzens, das

eingedämmt als Puls des Textes, am Rande des Verstummens immer
gerade eben noch zu hören ist, hat nun aber mit der am Text selbst erlebten,

äusserst ambivalenten Leselangeweile zu tun, einer Langeweile, die
sich als den Lektürevorgang hemmend wie treibend erweist.

Neben dem immer wieder anzutreffenden Vorwurf «langweilig uferlos
und atomisierender Schilderei», der sich am Ideal stark handlungsbezoge-
nen Erzählens orientiert, gibt es in der Rezeption Stifters von allem
Anfang an auch eine gewisse Hellhörigkeit für die durch Langeweile nicht
nur gehemmte, sondern auch beförderte Ökonomie des Lesens. So meint



ZU STIFTERS «NACHSOMMER» 491

schon der Rezensent der Zeitung «Europa» in seiner, einige Monate nach
dem Erscheinen des «Nachsommers» verfassten Kritik, nachdem er sich

beklagt, dass bei Stifters Figuren «niemals die Flamme der Leidenschaft
über den Köpfen zusammenschlägt»: «Er geht darin so weit (in der breiten
Schilderung, d. A.), dass man das Buch oft genug als zu langweilig und
weitschweifig beiseite werfen will, aber da kommt wieder einmal eine Stelle, die
selber geist- und gemütvoll, auch unsern Geist beschäftigt oder zu unserem
Gemute spricht, es kommt z.B. eine mit feinem Sinne ausgestaltete Naturszene,

eine sinnige Reflexion oder ein geistreiches Raisonnement, kurz —

man findet seine Teilnahme plötzlich aufs neue geweckt und liest mitfrischer
Lust weiter.»

Diese von Stifter an seinen Figuren permanent zurückgebundene
Flamme der Leidenschaft, diese nur innerlich lodernde Flamme der
Subjektivität und des Begehrens beleuchtet in ihrer dauernden Brechung in
sprachlicher Ordnung noch durch ihr «geistreiches Raisonnement»
hindurch eine zugleich langweilige, aber gerade im darin spürbar Unterschlagenen

aufregend magische, monotone Szenerie. Langweilig wird diese,
weil sie den Pulsschlag von Subjektivität und Leidenschaft nie recht an die
glattpolierte, «marmorierte» Oberfläche eines «lückenlosen natürlichen
Zusammenhangs» ausschlagen lässt; aufregend wird sie, da sie gerade die
Bewegung des Sichverbergens und Vertiefens in die gesicherte «Unschuld
der äussern Dinge» selbst nicht durchwegs zu verbergen vermag; weil
gerade an dieser glatten Oberfläche, die dicht und ohne Unterbrechung zu
sein hat, das Auge sich, durch die an ihr erlebten Langeweile, für die kleinsten

Risse und Brüche, die sich bedrohlich und bodenlos zeigen, schärft.
So sitzt im «Nachsommer» Heinrich mit Natalie nach eher stockendem

Gespräch, in dem sie sich einmal mehr höflich und zurückhaltend gegenseitig

die äussere, unmittelbare Umgebung abgeschildert haben, im Freien
auf einer Bank: «Mir war es seltsam, dass ich mit Natalien allein unter der
Esche der Felderrast sitze. Ihre Fussspitzen ragten in den Staub der vor uns
befindlichen offenen Stelle hinaus, und der Saum ihrer Kleider berührte
denselben Staub. In der Krone der Esche rührte sich kein Blättchen: denn
die Luft war still.» Solche kleine «offene Stellen», welche die äussere Welt in
sich zurückziehen und auszublenden scheinen, sind es, welche den Leser
im ausholend «langweilig» Entbreiteten unvermittelt abrutschen lassen, ihn
mit der kleinen Absenz unaussprechlicher Subjektivität ins Ungesicherte
treiben; sie sind die fast unbemerkbaren, kleinen, magnetischen Pole, welche

die Lektüre vorwärtsziehen.
Nach der ersten Ankunft Nataliens im «Rosenhaus», die Heinrich erst

hinter dem Gitter des Gartenhags stehend unbemerkt verfolgt, um sich
sogleich der Unanständigkeit bezichtigend, verwirrt auf sein Zimmer
zurückzuziehen: «Mehr konnte ich nicht denken Ich blieb immer in der



492 ZU STIFTERS «NACHSOMMER»

Tiefe des Zimmers sitzen. Ich ging weder zum Fenster, noch ging ich in den
Garten, noch verliess ich überhaupt das Zimmer, obwohl eine ziemlich
lange Zeit ruhig und still verfloss. Ich wollte lesen oder schreiben, und tat es

dann doch wieder nicht.» Der unveräusserliche Wunsch, weil er alle
willkürlichen Regungen als uneigentlich verneint — «... aber wenn ein Über-
mass von Wünschen und Begehren in uns ist so hören wir nur diese immer
an und vermögen nicht die Unschuld der Dinge ausser uns zufassen ...»—,
kann zu seiner Sprache, seinem Denken nicht finden, zieht sich zurück in
die Tiefe, wo im Ausblenden der Welt auch die «Schicht» der unschuldigen
äussern Dinge porös wird, zerfällt, aber nur bevor sie im weltbesprechenden

Diskurs, der die Dinge nur jenseits der Leidenschaft als gesicherte
sieht, sogleich wieder hergestellt wird.

Noch einmal ist es Heinrich, der am Fenster steht, an dem sich ein
solches kurzes Einziehen und Wiederausbreiten der gesicherten Dinge in
einer unerwarteten, ungesicherten Regung abspielt: «Ein ganz gleicher sehr
schön grüner Rasen, der durch keine Blumengebüsche oder dergleichen
unterbrochen war, sondern nur den weissen Sandweg enthielt, breitete sich
über die gedehnte Dachung des Hügels, auf der das Gebäude stand, hinab.
Auf dem Sandweg aber gingen Natalie und Gustaf herauf. Ich sah in die
schönen, jugendlichen Angesichter, sie aber konnten mich nicht sehen, weil
sie ihre Augen nicht erhoben. Sie schienen in traulichem Gespräche begriffen
zu sein, und bei ihrer Annäherung — an dem Gange an der Haltung an den

grossen dunklen Augen an den Zügen der Angesichter — sah ich wieder
recht deutlich, dass sie Geschwister seien. Ich sah auf sie so lange ich sie
erblicken konnte, bis sie endlich der dunkle Torweg aufgenommen hatte.

Jetzt war die Gegend sehr leer.

Ich blickte kaum aufsie.

Allgemach entwickelten sich aber wiederfreundlich Felder Wäldchen und
Wiesen im Gemisch, ich erblickte Meierhöfe rings herumgestreut, hie und da
ergänzte ein weisser Kirchturm in der Ferne, und die Strasse zog einen lichten

Streifen durch das Grün.»
In unartikulierbarem Begehren tut sich das sonst sorgfältig sprachlich

ausgebreitete «Gemisch», an dessen gesicherte Wirklichkeit dieses sich
hält, plötzlich als «sehr leere Gegend» auf. Damit das «Unerwartete» und das
«Unzählbare» zurückgedämmt bleibt, muss alles andere, unter dessen sich
selber vergessen lassenden Schutz es sich begibt, aufgezählt, gezeigt, wieder

entwickelt und abgeschildert werden. Aber «von diesem Eigentum
umringt, wie von einem Freund, der nie wankt und nicht die Treue bricht»,
kann sich das zuinnerst Eigene nur noch als befremdendste Gefahr
manifestieren.

Dieses objektive Ausblenden in der Unsagbarkeit der Subjektivität —
der Leser erfährt es als ein Schwinden, als kleiner Wirbel und Entzug —



ZU STIFTERS «NACHSOMMER» 493

spielt sich einmal gar als ein kommunikatives ab. Natalie und Heinrich,
spazierend, die Umgebung durch welche sie gehen zugleich als Sprachvorlage

besprechend und begehbar machend, stehen unvermittelt vor einer
Schlucht. Im gemeinsamen Blick in die Tiefe tut sich diese auch als gemeinsame

innere auf, durch die sie hindurch wie zwei plötzlich gegeneinander
gewendete Spiegel kommunizieren. Sogleich schliesst sich aber in der
wiedergefundenen Brechung der Rede, die sorgsam bespricht, aber nicht zu
sagen wagt, was sie fühlt, die aufgebrochene Oberfläche wieder zusammen:
«Die Gesträuche an dem Wege, die Steinmauern die sie hier so gerne um die
Felder legen, ein Birkenwäldchen mit kleinsten Dingen die unter den Stämmen

wachsen, die Wiesen die sich in eine Schlucht hinabziehen, und die
Baumwipfel welche aus der Schlucht heraufstehen, hat man unmittelbar vor
Augen, in Ebenen eilt man schnell vorbei. Hier ist gerade so eine Schlucht,
wie ich sprach. Wir blieben ein Weilchen stehen, und sahen in die Schlucht
hinab. Beide sprachen wir gar nichts. Endlich fragte ich sie, woher sie denn
wisse, dass ich Spanisch lerne Die Gespräche wurden allgemeiner und
betrafen meistens die Gegenstände welche man eben entweder in nächster
Nähe oder in grosser Entfernung sah. »

Es ist Thomas Mann, wie er in einem Brief an Fritz Strich vermerkt,
gerade «im besten Wiederlesen Stifters begriffen», der diese Dialektik von
Langeweile und Sensation, von monoton gespiegelter Oberfläche und
unaussprechbarer, bedrohlicher Tiefe als erster bemerkt. So schreibt er in
seinem Brief vom 17. November 1945: «Ich sehe seitdem in dem
merkwürdigen Schulrat einen der grössten und ermutigendsten Ehrenretter der
Langeweile. Es ist doch mehr und anders als das bekannte noble ennui. Es
ist ein stiller, blasser, pedantischer Zauber, der fester hält, als das meiste
Interessante und einem demonstriert, was, welches Mass von Langweiligkeit
unter Umständen möglich ist, möglich gemacht werden kann — was für den
Erzähler eine sehr wichtige und in sich selbst geradezu aufregende Erfahrung
ist. Aber was für ein aufregender, ausserordentlicher, alle Augenblicke ins
Extreme, man kann schon sagen: Pathologische vorstossender Erzähler der
Mann ausserdem und trotzdem ist... Das Sensationellwerden der Langeweile

ist ohnehin im schönsten Sinne unheimlich.»
Dieses unheimliche «Sensationellwerden» der Langeweile findet am

Rande jener kleinen «Risse» im ordentlich alles benennenden Diskurs statt,
der sich in der «Unschuld der Dinge» wortreich verarmt bespricht. Diese
Risse sind die eigentlichen Transformatoren des Textes. Durch sie
hindurch verwandelt sich Langeweile in Neugier und Spannung, weil in ihnen
das Eigentliche zwar anwesend, aber immer ungesagt bleibt, durch sie
hindurch erhält aber auch erst das solid und breit Besprochene seinen verweisenden

Charakter auf bedrohliche Unsagbarkeit. Die sprachliche Natural-
haut, die sich die Stifterschen Figuren die Welt besprechend umlegen,



494 ZU STIFTERS «NACHSOMMER»

schützt und entblösst zugleich: Je stärker sie sich abzudichten versucht, um
so tiefer erscheinen ihre Poren.

Zuweilen wird aber diese Haut auch transparent und dünn: Kurz nachdem

Risach mit Heinrich, seine Gerätschaft betrachtend und beredend,
ihn als seinesgleichen erkennt, «... ihr empfängt also das Gefühl von den

Gegenständen, und trägt es nicht in dieselben hinein ...», steht Heinrich im
freien Gelände, wo ihm im Duktus des objektiven Benennens der Dinge
dieses Benennen unvermittelt zum sanften «Streicheln» Nataliens wird:
«Ich geriet nach und nach in das Reden, da man mich fragte, und sah, dass

ich Antwort zu geben wusste. Ich nannte die Berge, deren Spitzen erkennbar
hervortraten, ich nannte auch Teile von ihnen, ich bezeichnete Täler, deren

Windungen zu verfolgen waren, zeigte Schneefelder, bemerkte die Einsattelungen,

durch welche Berge oder ganze Gebirgszüge zusammenhingen oder
getrennt waren und suchte Richtungen zu verdeutlichen, in denen bekannte
Gebirgsortschaften lagen oder bekannte Menschenstämme wohnten. Natalie
stand neben mir, hörte sehr aufmerksam zu und fragte sogar um einiges.»

So wird der natürliche Zusammenhang der Dinge zwar lückenlos
benannt, aber der Vorgang des Benennens selbst weist gerade auf die
Lücke, auf das darunter sich Sagen-wollende, sich aber nicht Aussprechendürfende

hin. Die Schuldigkeit unveräusserter, zurückbehaltener Emotionen

vermag nicht, wie sie möchte, vollkommen in der Unschuld der äussern

Dinge aufzugehen.
An anderer Stelle gewinnt dieses sachliche Fragen und Antworten, dieses

Zeigen, das gerade indem es beredt von sich wegweist, die Dinge doch
wieder unterschwellig mit dem Rest des sich unmittelbar nicht Sagen-wol-
lenden beschlägt, einen geradezu erotischen Unterton. Wieder schauen
Natalie und Heinrich Seite an Seite ins ferne Gebirge. Natalie, nachdem
Heinrich des längeren vom Gebirge im allgemeinen gehandelt hat: «Ach
nennt mir doch einige von den Spitzen, die wir von hier aus sehen können.»
Heinrich: «Das ist die Kargratspitze, die ihr über dem Eise als höchste seht

und rechts ist die Glommspitze und dann der Ethern und das Krumm-
horn. Links sind nur zwei, der Aschkogel und die Sente. Ich sehe sie, sagte
sie, ich sehe sie.» Und wenig später: «Ich würde es lieben, mir Dinge aus
solchem Marmor machen zu lassen...»

Durch die unschuldige Benennung der Dinge hindurch ergreifen Natalie
und Heinrich, der versichert, er könne den Marmor beschaffen, voneinander

Besitz. Die endlose «breite Schilderei» hat gerade darin ihren sensationellen

Unterton: Die besprochene Welt ist immer zum Umschlagen in die
sprechende bereit, die der verschütteten Subjektivität und ihren Ansprüchen

zur Sprache verhilft.
Die Figuren des «Realisten» Stifter, dem jedes Atom im Organismus des

Universums gleich wichtig zu sein scheint, mit ihrer merkwürdig erstarrten,



ZU STIFTERS «NACHSOMMER» 495

aber aufregenden Scheu vor der Realität des inneren Menschen, sind zwar
mit ihren endlosen, übersichtlichen Gängen durch Landschaft, Kunst,
Wissenschaft und Gärten, die sie wie die Rosen in Risachs Garten mit
Namensetikettchen säuberlich bezeichnen, beredte Orientierungszentren
der Weltaneignung, selber aber — und Heinrich spricht es eigens aus —

sind sie nur «Einschiebsel» in der Übermacht der von ihnen ausgebreiteten
und bezeichneten Welt. Zugleich aber scheint es, als machten sie sich in
ihrer sprachlosen Innerlichkeit erst konsistent, um in ihrer eigenen, geordneten

Welt, in der rigiden symbolischen Ordnung, die sie sich selber
entzieht, in der sie sich aber dauernd zu brechen haben, nicht ganz unterzugehen.

Nur noch das Ungesagte und Unsagbare steht schliesslich vor ihrer
völligen Selbstaustreibung. Im permanenten sprachlichen Griff auf die
gesicherte äussere Wirklichkeit — ein Griff der sich wie am Rande eines

Abgrunds an die sichtbaren, beschreibbaren Dinge hält — wird diese äussere

Wirklichkeit aber immer wieder selbst, in den Brüchen und Rissen,
die sich in ihr auftun müssen, schuldig, weil sich nie die ganze Subjektivität
in ihr vergessen kann, weil sie hinterrücks auch noch sagen muss, was diese

Subjektivität, auf sie zeigend ohne eigene Sprache von sich selber meint.
Diese gewaltige Verdrängungsarbeit, welche der sanfte, aber satte Diskurs

der Figuren und der Text als Ganzes leisten, nur von wenigen, aber
um so tieferen Lücken versehrt, ist es, welche die Langeweile der Lektüre
als sensationellen Stau und Bedeutungshunger erschafft. Die wenigen Stellen,

an denen dieses helle, aber nachtwandlerische Besprechen der Dinge
bricht, lassen auch den Leser erschreckt «erwachen». Gerade dieses Absak-
ken und Abrutschen zu etwas, dessen sich sprachlich nicht habhaft werden
lässt, ist es, welches durch die Langeweile hindurch Lust erzeugt. Die
aufregende Langeweile Stifters ist, dass man noch in den ausladendsten
Passagen diese Brüchigkeit und immer latente Anfälligkeit der Welt, die nur
als Textur etwas bedrohlich Ungewisses und Kontingentes überspannt,
spürt. Denn diese ganze, besprochene Wirklichkeit der Dinge bewegt sich
wie auf Eis, unter dem die unberechenbare «Flamme der Leidenschaft» als

unveräusserte Subjektivität und Innerlichkeit die Tragfähigkeit immer
aufzuschmelzen droht. Die zwanghaft eingehaltene, aber selbstvergessene
Pedanterie der Weltaneignung — der Leser erlebt sie mit fortschreitender
Lektüre als eine unangenehme Inkludenz in dem ihn hermetisch umstellenden

Text — weist aber gerade auf jenes hin, das sich darin vergessen soll.
Die langatmige, sich als Erziehung und Entwicklung ausgebende Bewegung

der Brechung des Subjekts zum «Freund der Wirklichkeit der Dinge»,
in der es ans gesicherte Sprachstromnetz «allseitiger Übereinstimmung»
und «natürlichen Zusammenhanges» angeschlossen wird, entzieht diesem
erst die innere Wirklichkeit in der es sich nur noch als Unterbrechung
erfährt. Diese Unterbrechungen sind die Umschlagstellen der Langeweile



496 ZU STIFTERS «NACHSOMMER»

in Sensation, der Unlust in Lust, an ihnen spielt sich die Dialektik von
Versagen und Zeigen, von Sterilität und heimlicher Erotik ab; denn durch sie
wird die Erzähl- und Besprechbarkeit als Hülle und Bedeckung gefährdet
und demontiert.

Hiervon ausgehend könnte man schliesslich versucht sein, die Ambivalenz

der Leselangeweile bei Stifter mit der Terminologie Roland Barthes
zu fassen, die hinter dem Lektürevorgang ein «gespaltenes Subjekt» vermutet,

ein Janusgeschöpf, das im Text immer zugleich die «Beständigkeit seines

Ichs», wie dessen «Sturz» geniesst. Wenn Barthes deshalb vom Prozess
der Lektüre sagt, dass der Leser in seiner Lust am Text diese Beständigkeit
seines Ichs als gesicherte Kulturarbeit geniesst, in seiner Wollust aber sich
in den Lücken und Unterbrechungen des Textes mit Angst aber zugleich
Genuss verliert, so gäbe dies auch für die unheimlich sensationelle Langeweile

bei Stifter eine Erklärungsgrundlage ab. Die Unlust oder Langeweile
bei Stifter wäre dann die zwanghaft überstrapazierte Lust an der diskursiven

Beständigkeit des Ichs, die, an den Figuren vorgeführt, auch den Leser
strapaziert, ihn aber gerade dadurch zubereitet für die wenigen Unterbrechungen,

in denen er sich, mit den Figuren verlierend, vertieft. Wenn Barthes

selbst von der Langeweile bei der Lektüre schreibt, *... sie ist nicht
weit von der Wollust entfernt: es ist die Wollust wie man sie von den Ufern
der Lust aus sieht...», so trifft dies auch für die Langeweile bei Stifter zu:
Sie liegt im ohnmächtigen Versuch, jene Wollust, verstanden als ungesicherte

Subjektivität, vollständig ans Ufer der Lust, verstanden als diskursive

Beständigkeit des Ichs, zu ziehen. Ein langweiliger, zugleich äusserst
faszinierender Versuch. Langweilig, weil an dem breiten, ausladenden Ufer
literarische Figur wie Leser in ihrem Anspruch auf sich veräussernde
Subjektivität durch den Text ausgetrocknet werden, faszinierend, weil gerade
dadurch ein Mangel und Durst entsteht, der sich in die kleinste Vertiefung
als ein unermessliches Grundwasser wirft.


	Die Unlust am Text : Behagen und Unbehagen bei der Lektüre von Stifters "Nachsommer"

