Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 6

Artikel: Die Unlust am Text : Behagen und Unbehagen bei der Lektire von
Stifters "Nachsommer"

Autor: Langenbacher, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Andreas Langenbacher

Die Unlust am Text

Behagen und Unbehagen bei der Lektiire von Stifters
«Nachsommer»

«Lese das Buch, langweilig, schlafe dartiber ein,
im Schlaf trdume ich weiterzulesen, erwache vor
Langeweile und dies dreimal.» (H. Heine)

Die Unlust am Text nimmt ihren Anfang mit der schriftlichen Fixierung
von Sprache iiberhaupt. Schon die Ikonographie der religiosen Tragheit
«Acedia» zeigt uns zuweilen einen bei der Lektiire der Heiligen Schrift ein-
genickten Monch oder Laien, den Kopf schrag zur Seite geruckt, das Buch
aufgeschlagen neben sich. Sein Schlaf aber kann, wie es die Kirchenvater
wollen, nicht jener eines Gerechten sein, denn schlechte Traume reissen
immer wieder seine Augen auf und zwingen sie gewissensvoll zum Text
zuruck, erneut ins Buch hinein.

Das Buch ist der Ort der Versuchung wie der Versohnung, Ort der Ent-
blossung, wie des Schutzes. Es liegt aufgeschlagen neben dem Verziickten,
wie neben dem von Damonen geplagten Antonius. Es gehort zur liegenge-
lassenen Geratschaft der Melancholie, liegt geschlossen auf deren Schoss,
halb von ihrem herabsinkenden Arm verdeckt, es liegt auf dem Tische
Fausts, der erschopft von seinen Worten und Zeichen zur Phiole greift.
Jene von Heine gesichtete «leibhaftige Gottin der Langeweile» aber, «das
Haupt gehiillt in eine bleierne Kapuze», tragt nicht nur wie er zu sehen
meint «Klopstocks Messiade» in der Hand. Auch der profane Text traumt
und wacht zuweilen in seinem Leser schlecht.

Es diirfte kein Zufall sein, wenn ein literarisches Werk, das an den Figu-
ren die es schafft, nicht nur die Langeweile, sondern psychisch ambivalente
und ungesicherte Regungen insgesamt sauberlich einzudammen und
zuruckzubehalten versucht, von der Kritik selbst der Langeweile bezichtigt
wird. Wenn Adalbert Stifter, um dessen «Nachsommer» es hier geht,
Gewasser malt — er fiihrt iiber seine Malerei ein Tagebuch, in das er akri-
bisch, in fast zwanghaft anmutender Selbstkontrolle Ort, Gegenstand,
Monat, Tag, Stunden, ja sogar Minuten des Malens eintragt —, so scheint
er bemiht zu sein, Bewegung in gesicherte Ruhe iiberzufiihren, aufzufan-



490 ZU STIFTERS «<NACHSOMMER>»

gen und als gezahmte wieder auszubreiten. Denn entweder ist das Gewas-
ser, auch wenn es als Flusslauf auf den Bildbetrachter zufiihrt, spiegelglatt
und in horizontaler Linienfiihrung eher gelegt als gemalt (Fabriksgarten in
Schwandorf, 1835) oder wie bei seinen Bildern von Wasserfallen (Felspar-
tie, 1841, Flussenge, 1848) in den gegenldufigen Bewegungen komposito-
risch neutralisiert, als Ganzes aufgehoben, so dass es im Bildganzen immer
harmonisch und «still» eingebettet bleibt; auch hier beim stiirzenden Was-
ser uberwiegt die horizontale Linie.

Diese merkwiirdig eingefrorenen, stehenden Gewasser und Wasserlaufe
Stifters, denen die Ruhe des Bildganzen zu gefahrden sichtlich untersagt
bleibt, vermitteln optisch unmitttelbar, was sich im «Nachsommer», im uto-
pischen Bemtihen um die Schonheit «als erfiillender Ruhe in der allseitigen
Ubereinstimmung aller Teile zu einem Ganzen», an menschlicher Subjekti-
vitat abspielt. Die Fixierung der Zeit des Maltagebuchs und die stehenden
Flusslaufe finden sich dort wieder in der Art und Weise, wie Stifter nicht
nur mit sprachlich bewegter, sondern mit Subjektivitat iberhaupt umgeht.
Auch diese ldsst sich wie Wasser nur mit Restriktionen und nicht ohne
Schaden zu nehmen in jene «allseitige Ubereinstimmung» des Bildganzen
uberfuhren. Die Langeweile bei der Lektiire Stifters hat aber gerade auch
als Faszinosum mit dieser «Uberfiihrung» zu tun.

Schon in einer der ersten offentlichen Rezensionen des «Nachsommers»
taucht denn auch, neben dem in der Folge in ermiidender Regelmassigkeit
immer wieder zu horenden Vorwurf «weitldufiger Schilderei», die Kritik
auf, die Stifterschen Figuren seien «wandelnden Tapetenfiguren» gleich;
«ohne psychologischen Inhalt» gingen sie «dem Strom der Welt sorgfaltig aus
dem Wege». Auch heisst es dort, es sei « .. kein pulsierender Mittelpunkt
gefunden, zu dem die Betrachtungen zuriickkehren, wie in einem Organis-
mus das Blut von und zum Herzen geht .. .» und weiter « .. Von mehr als
1300 sind es zwei, buchstablich zwei bis drei Seiten, auf welchen das Klopfen
eines menschlichen Herzens zu vernehmen ist, so leise, so sehr aus der Ent-
fernung, als notwendig ist, um nicht zu einer kiinstlerischen Erzdhlung wer-
den und mehr, als den angedeuteten kleinen Raum einnehmen zu miissen.»
Gerade dieses entfernte, leise und kleinraumige Klopfen des Herzens, das
eingedammt als Puls des Textes, am Rande des Verstummens immer
gerade eben noch zu horen ist, hat nun aber mit der am Text selbst erleb-
ten, ausserst ambivalenten Leselangeweile zu tun, einer Langeweile, die
sich als den Lekturevorgang hemmend wie treibend erweist.

Neben dem immer wieder anzutreffenden Vorwurf «langweilig uferlos
und atomisierender Schilderei», der sich am Ideal stark handlungsbezoge-
nen Erzahlens orientiert, gibt es in der Rezeption Stifters von allem
Anfang an auch eine gewisse Hellhorigkeit fiir die durch Langeweile nicht
nur gehemmte, sondern auch beforderte Okonomie des Lesens. So meint



ZU STIFTERS «<NACHSOMMER» 491

schon der Rezensent der Zeitung «Europa» in seiner, einige Monate nach
dem Erscheinen des «Nachsommers» verfassten Kritik, nachdem er sich
beklagt, dass bei Stifters Figuren «niemals die Flamme der Leidenschaft
tiber den Kopfen zusammenschlagt»: «Er geht darin so weit (in der breiten
Schilderung, d. A.), dass man das Buch oft genug als zu langweilig und weit-
schweifig beiseite werfen will, aber da kommt wieder einmal eine Stelle, die
selber geist- und gemiitvoll, auch unsern Geist beschdftigt oder zu unserem
Gemuiite spricht, es kommt z. B. eine mit feinem Sinne ausgestaltete Natur-
szene, eine sinnige Reflexion oder ein geistreiches Raisonnement, kurz —
man findet seine Teilnahme plotzlich aufs neue geweckt und liest mit frischer
Lust weiter.»

Diese von Stifter an seinen Figuren permanent zuruckgebundene
Flamme der Leidenschaft, diese nur innerlich lodernde Flamme der Sub-
jektivitat und des Begehrens beleuchtet in ihrer dauernden Brechung in
sprachlicher Ordnung noch durch ihr «geistreiches Raisonnement» hin-
durch eine zugleich langweilige, aber gerade im darin spiirbar Unterschla-
genen aufregend magische, monotone Szenerie. Langweilig wird diese,
weil sie den Pulsschlag von Subjektivitat und Leidenschaft nie recht an die
glattpolierte, «marmorierte» Oberflache eines «liickenlosen natiirlichen
Zusammenhangs» ausschlagen lasst; aufregend wird sie, da sie gerade die
Bewegung des Sichverbergens und Vertiefens in die gesicherte «Unschuld
der aussern Dinge» selbst nicht durchwegs zu verbergen vermag; weil
gerade an dieser glatten Oberflache, die dicht und ohne Unterbrechung zu
sein hat, das Auge sich, durch die an ihr erlebten Langeweile, fiir die klein-
sten Risse und Briiche, die sich bedrohlich und bodenlos zeigen, scharft.

So sitzt im «Nachsommer» Heinrich mit Natalie nach eher stockendem
Gesprach, in dem sie sich einmal mehr hoflich und zuruckhaltend gegen-
seitig die aussere, unmittelbare Umgebung abgeschildert haben, im Freien
auf einer Bank: «Mir war es seltsam, dass ich mit Natalien allein unter der
Esche der Felderrast sitze. Ihre Fussspitzen ragten in den Staub der vor uns
befindlichen offenen Stelle hinaus, und der Saum ihrer Kleider beriihrte
denselben Staub. In der Krone der Esche riihrte sich kein Blittchen: denn
die Luft war still.» Solche kleine «offene Stellen», welche die aussere Welt in
sich zuriickziehen und auszublenden scheinen, sind es, welche den Leser
im ausholend «/angweilig» Entbreiteten unvermittelt abrutschen lassen, ihn
mit der kleinen Absenz unaussprechlicher Subjektivitat ins Ungesicherte
treiben; sie sind die fast unbemerkbaren, kleinen, magnetischen Pole, wel-
che die Lektiire vorwartsziehen.

Nach der ersten Ankunft Nataliens im «Rosenhaus», die Heinrich erst
hinter dem Gitter des Gartenhags stehend unbemerkt verfolgt, um sich
sogleich der Unanstindigkeit bezichtigend, verwirrt auf sein Zimmer
zurickzuziehen: «Mehr konnte ich nicht denken ... Ich blieb immer in der



492 ZU STIFTERS «NACHSOMMER»

Tiefe des Zimmers sitzen. Ich ging weder zum Fenster, noch ging ich in den
Garten, noch verliess ich iiberhaupt das Zimmer, obwohl eine ziemlich
lange Zeit ruhig und still verfloss. Ich wollte lesen oder schreiben, und tat es
dann doch wieder nicht.» Der unverausserliche Wunsch, weil er alle will-
kiirlichen Regungen als uneigentlich verneint — «... aber wenn ein Uber-
mass von Wiinschen und Begehren in uns ist so horen wir nur diese immer
an und vermogen nicht die Unschuld der Dinge ausser uns zu fassen .. .» —,
kann zu seiner Sprache, seinem Denken nicht finden, zieht sich zurtick in
die Tiefe, wo im Ausblenden der Welt auch die «Schich#» der unschuldigen
aussern Dinge poros wird, zerfallt, aber nur bevor sie im weltbesprechen-
den Diskurs, der die Dinge nur jenseits der Leidenschaft als gesicherte
sieht, sogleich wieder hergestellt wird.

Noch einmal ist es Heinrich, der am Fenster steht, an dem sich ein sol-
ches kurzes Einziehen und Wiederausbreiten der gesicherten Dinge in
einer unerwarteten, ungesicherten Regung abspielt: «Ein ganz gleicher sehr
schon griiner Rasen, der durch keine Blumengebiische oder dergleichen
unterbrochen war, sondern nur den weissen Sandweg enthielt, breitete sich
liber die gedehnte Dachung des Hiigels, auf der das Gebdude stand, hinab.
Auf dem Sandweg aber gingen Natalie und Gustaf herauf. Ich sah in die
schonen, jugendlichen Angesichter, sie aber konnten mich nicht sehen, weil
sie ihre Augen nicht erhoben. Sie schienen in traulichem Gespriche begriffen
zu sein, und bei ihrer Anniherung — an dem Gange an der Haltung an den
grossen dunklen Augen an den Ziigen der Angesichter — sah ich wieder
recht deutlich, dass sie Geschwister seien. Ich sah auf sie so lange ich sie
erblicken konnte, bis sie endlich der dunkle Torweg aufgenommen hatte.

Jetzt war die Gegend sehr leer.

Ich blickte kaum auf sie.

Allgemach entwickelten sich aber wieder freundlich Felder Wildchen und
Wiesen im Gemisch, ich erblickte Meierhofe rings herumgestreut, hie und da
erganzte ein weisser Kirchturm in der Ferne, und die Strasse zog einen lich-
ten Streifen durch das Griin.»

In unartikulierbarem Begehren tut sich das sonst sorgfaltig sprachlich
ausgebreitete «Gemisch», an dessen gesicherte Wirklichkeit dieses sich
halt, plotzlich als «sehr leere Gegend» auf. Damit das «Unerwartete» und das
«Unzdhlbare» zuriickgedammt bleibt, muss alles andere, unter dessen sich
selber vergessen lassenden Schutz es sich begibt, aufgezahlt, gezeigt, wie-
der entwickelt und abgeschildert werden. Aber «von diesem Eigentum
umringt, wie von einem Freund, der nie wankt und nicht die Treue bricht»,
kann sich das zuinnerst Eigene nur noch als befremdendste Gefahr mani-
festieren.

Dieses objektive Ausblenden in der Unsagbarkeit der Subjektivitat —
der Leser erfahrt es als ein Schwinden, als kleiner Wirbel und Entzug —



ZU STIFTERS «NACHSOMMER> 493

spielt sich einmal gar als ein kommunikatives ab. Natalie und Heinrich,
spazierend, die Umgebung durch welche sie gehen zugleich als Sprachvor-
lage besprechend und begehbar machend, stehen unvermittelt vor einer
Schlucht. Im gemeinsamen Blick in die Tiefe tut sich diese auch als gemein-
same innere auf, durch die sie hindurch wie zwei plotzlich gegeneinander
gewendete Spiegel kommunizieren. Sogleich schliesst sich aber in der wie-
dergefundenen Brechung der Rede, die sorgsam bespricht, aber nicht zu
sagen wagt, was sie fuhlt, die aufgebrochene Oberflache wieder zusammen:
«Die Gestrauche an dem Wege, die Steinmauern die sie hier so gerne um die
Felder legen, ein Birkenwildchen mit kleinsten Dingen die unter den Stam-
men wachsen, die Wiesen die sich in eine Schlucht hinabziehen, und die
Baumwipfel welche aus der Schlucht herauf stehen, hat man unmittelbar vor
Augen, in Ebenen eilt man schnell vorbei. Hier ist gerade so eine Schlucht,
wie ich sprach. Wir blieben ein Weilchen stehen, und sahen in die Schlucht
hinab. Beide sprachen wir gar nichts. Endlich fragte ich sie, woher sie denn
wisse, dass ich Spanisch lerne ... Die Gespriche wurden allgemeiner und
betrafen meistens die Gegenstinde welche man eben entweder in ndchster
Ndhe oder in grosser Entfernung sah.»

Es ist Thomas Mann, wie er in einem Brief an Fritz Strich vermerkt,
gerade «im besten Wiederlesen Stifters begriffen», der diese Dialektik von
Langeweile und Sensation, von monoton gespiegelter Oberflaiche und
unaussprechbarer, bedrohlicher Tiefe als erster bemerkt. So schreibt er in
seinem Brief vom 17. November 1945: «Ich . .. sehe seitdem in dem merk-
wiirdigen Schulrat einen der grossten und ermutigendsten Ehrenretter der
Langeweile. Es ist doch mehr und anders als das bekannte noble ennui. Es
ist ein stiller, blasser, pedantischer Zauber, der fester hdlt, als das meiste
Interessante und einem demonstriert, was, welches Mass von Langweiligkeit
unter Umstinden moglich ist, moglich gemacht werden kann — was fiir den
Erzdhler eine sehr wichtige und in sich selbst geradezu aufregende Erfahrung
ist. Aber was fiir ein aufregender, ausserordentlicher, alle Augenblicke ins
Extreme, man kann schon sagen: Pathologische vorstossender Erzihler der
Mann ausserdem und trotzdem ist ... Das Sensationellwerden der Lange-
weile ist ohnehin im schonsten Sinne unheimlich.»

Dieses unheimliche «Sensationellwerden» der Langeweile findet am
Rande jener kleinen «Risse» im ordentlich alles benennenden Diskurs statt,
der sich in der «Unschuld der Dinge» wortreich verarmt bespricht. Diese
Risse sind die eigentlichen Transformatoren des Textes. Durch sie hin-
durch verwandelt sich Langeweile in Neugier und Spannung, weil in ihnen
das Eigentliche zwar anwesend, aber immer ungesagt bleibt, durch sie hin-
durch erhalt aber auch erst das solid und breit Besprochene seinen verwei-
senden Charakter auf bedrohliche Unsagbarkeit. Die sprachliche Natural-
haut, die sich die Stifterschen Figuren die Welt besprechend umlegen,



494 ZU STIFTERS «<NACHSOMMER»

schutzt und entblosst zugleich: Je starker sie sich abzudichten versucht, um
so tiefer erscheinen ihre Poren. '

Zuweilen wird aber diese Haut auch transparent und dunn: Kurz nach-
dem Risach mit Heinrich, seine Geratschaft betrachtend und beredend,
ihn als seinesgleichen erkennt, «...ihr empfangt also das Gefiihl von den
Gegenstanden, und tragt es nicht in dieselben hinein . . .», steht Heinrich im
freien Gelande, wo ithm im Duktus des objektiven Benennens der Dinge
dieses Benennen unvermittelt zum sanften «Streicheln» Nataliens wird:
«Ich geriet nach und nach in das Reden, da man mich fragte, und sah, dass
ich Antwort zu geben wusste. Ich nannte die Berge, deren Spitzen erkennbar
hervortraten, ich nannte auch Teile von ihnen, ich bezeichnete Tiler, deren
Windungen zu verfolgen waren, zeigte Schneefelder, bemerkte die Einsatte-
lungen, durch welche Berge oder ganze Gebirgsziige zusammenhingen oder
getrennt waren und suchte Richtungen zu verdeutlichen, in denen bekannte
Gebirgsortschaften lagen oder bekannte Menschenstamme wohnten. Natalie
stand neben mir, horte sehr aufmerksam zu und fragte sogar um einiges.»

So wird der natirliche Zusammenhang der Dinge zwar luckenlos
benannt, aber der Vorgang des Benennens selbst weist gerade auf die
Lucke, auf das darunter sich Sagen-wollende, sich aber nicht Aussprechen-
durfende hin. Die Schuldigkeit unverausserter, zuriickbehaltener Emotio-
nen vermag nicht, wie sie mochte, vollkommen in der Unschuld der aus-
sern Dinge aufzugehen.

An anderer Stelle gewinnt dieses sachliche Fragen und Antworten, die-
ses Zeigen, das gerade indem es beredt von sich wegweist, die Dinge doch
wieder unterschwellig mit dem Rest des sich unmittelbar nicht Sagen-wol-
lenden beschlagt, einen geradezu erotischen Unterton. Wieder schauen
Natalie und Heinrich Seite an Seite ins ferne Gebirge. Natalie, nachdem
Heinrich des langeren vom Gebirge im allgemeinen gehandelt hat: «Ach
nennt mir doch einige von den Spitzen, die wir von hier aus sehen konnen.»
Heinrich: «Das ist die Kargratspitze, die ihr iiber dem Eise als hochste seht
... und rechts ist die Glommspitze und dann der Ethern und das Krumm-
horn. Links sind nur zwei, der Aschkogel und die Sente. Ich sehe sie, sagte
sie, ich sehe sie.» Und wenig spater: «Ich wiirde es lieben, mir Dinge aus sol-
chem Marmor machen zu lassen . . .»

Durch die unschuldige Benennung der Dinge hindurch ergreifen Natalie
und Heinrich, der versichert, er konne den Marmor beschaffen, voneinan-
der Besitz. Die endlose «breite Schilderei» hat gerade darin ihren sensatio-
nellen Unterton: Die besprochene Welt ist immer zum Umschlagen in die
sprechende bereit, die der verschiitteten Subjektivitat und ihren Anspru-
chen zur Sprache verhilft.

Die Figuren des «Realisten» Stifter, dem jedes Atom im Organismus des
Universums gleich wichtig zu sein scheint, mit ihrer merkwiirdig erstarrten,



ZU STIFTERS «<NACHSOMMER>» 495

aber aufregenden Scheu vor der Realitét des inneren Menschen, sind zwar
mit ihren endlosen, tibersichtlichen Gingen durch Landschaft, Kunst, Wis-
senschaft und Girten, die sie wie die Rosen in Risachs Garten mit
Namensetikettchen sauberlich bezeichnen, beredte Orientierungszentren
der Weltaneignung, selber aber — und Heinrich spricht es eigens aus —
sind sie nur «Einschiebsel» in der Ubermacht der von ihnen ausgebreiteten
und bezeichneten Welt. Zugleich aber scheint es, als machten sie sich in
ihrer sprachlosen Innerlichkeit erst konsistent, um in ihrer eigenen, geord-
neten Welt, in der rigiden symbolischen Ordnung, die sie sich selber ent-
zieht, in der sie sich aber dauernd zu brechen haben, nicht ganz unterzuge-
hen. Nur noch das Ungesagte und Unsagbare steht schliesslich vor ihrer
volligen Selbstaustreibung. Im permanenten sprachlichen Griff auf die
gesicherte aussere Wirklichkeit — ein Griff der sich wie am Rande eines
Abgrunds an die sichtbaren, beschreibbaren Dinge halt — wird diese dus-
sere Wirklichkeit aber immer wieder selbst, in den Briichen und Rissen,
die sich in ihr auftun miissen, schuldig, weil sich nie die ganze Subjektivitat
in ihr vergessen kann, weil sie hinterriicks auch noch sagen muss, was diese
Subjektivitit, auf sie zeigend ohne eigene Sprache von sich selber meint.
Diese gewaltige Verdrangungsarbeit, welche der sanfte, aber satte Dis-
kurs der Figuren und der Text als Ganzes leisten, nur von wenigen, aber
um so tieferen Liicken versehrt, ist es, welche die Langeweile der Lekture
als sensationellen Stau und Bedeutungshunger erschafft. Die wenigen Stel-
len, an denen dieses helle, aber nachtwandlerische Besprechen der Dinge
bricht, lassen auch den Leser erschreckt «erwachen». Gerade dieses Absak-
ken und Abrutschen zu etwas, dessen sich sprachlich nicht habhaft werden
lasst, ist es, welches durch die Langeweile hindurch Lust erzeugt. Die auf-
regende Langeweile Stifters ist, dass man noch in den ausladendsten Pas-
sagen diese Briichigkeit und immer latente Anfalligkeit der Welt, die nur
als Textur etwas bedrohlich Ungewisses und Kontingentes uberspannt,
spurt. Denn diese ganze, besprochene Wirklichkeit der Dinge bewegt sich
wie auf Eis, unter dem die unberechenbare «Flamme der Leidenschaft» als
unverausserte Subjektivitat und Innerlichkeit die Tragfahigkeit immer auf-
zuschmelzen droht. Die zwanghaft eingehaltene, aber selbstvergessene
Pedanterie der Weltaneignung — der Leser erlebt sie mit fortschreitender
Lektiire als eine unangenehme Inkludenz in dem ihn hermetisch umstel-
lenden Text — weist aber gerade auf jenes hin, das sich darin vergessen soll.
Die langatmige, sich als Erziehung und Entwicklung ausgebende Bewe-
gung der Brechung des Subjekts zum «Freund der Wirklichkeit der Dinge»,
in der es ans gesicherte Sprachstromnetz «allseitiger Ubereinstimmung»
und «natiirlichen Zusammenhanges» angeschlossen wird, entzieht diesem
erst die innere Wirklichkeit in der es sich nur noch als Unterbrechung
erfahrt. Diese Unterbrechungen sind die Umschlagstellen der Langeweile



496 ZU STIFTERS «<NACHSOMMER»

in Sensation, der Unlust in Lust, an ihnen spielt sich die Dialektik von Ver-
sagen und Zeigen, von Sterilitat und heimlicher Erotik ab; denn durch sie
wird die Erzahl- und Besprechbarkeit als Hiille und Bedeckung gefahrdet
und demontiert.

Hiervon ausgehend konnte man schliesslich versucht sein, die Ambiva-
lenz der Leselangeweile bei Stifter mit der Terminologie Roland Barthes
zu fassen, die hinter dem Lektiirevorgang ein «gespaltenes Subjekt» vermu-
tet, ein Janusgeschopf, das im Text immer zugleich die «Bestindigkeit sei-
nes Ichs», wie dessen «Sturz» geniesst. Wenn Barthes deshalb vom Prozess
der Lekture sagt, dass der Leser in seiner Lust am Text diese Bestandigkeit
seines Ichs als gesicherte Kulturarbeit geniesst, in seiner Wollust aber sich
in den Licken und Unterbrechungen des Textes mit Angst aber zugleich
Genuss verliert, so gabe dies auch fiir die unheimlich sensationelle Lange-
weile bei Stifter eine Erklarungsgrundlage ab. Die Unlust oder Langeweile
bei Stifter wire dann die zwanghaft liberstrapazierte Lust an der diskursi-
ven Bestandigkeit des Ichs, die, an den Figuren vorgefiihrt, auch den Leser
strapaziert, ithn aber gerade dadurch zubereitet fiir die wenigen Unterbre-
chungen, in denen er sich, mit den Figuren verlierend, vertieft. Wenn Bar-
thes selbst von der Langeweile bei der Lektiire schreibt, «. .. sie ist nicht
weit von der Wollust entfernt: es ist die Wollust wie man sie von den Ufern
der Lust aus sieht .. .», so trifft dies auch fiir die Langeweile bei Stifter zu:
Sie liegt im ohnmachtigen Versuch, jene Wollust, verstanden als ungesi-
cherte Subjektivitit, vollstandig ans Ufer der Lust, verstanden als diskur-
sive Bestandigkeit des Ichs, zu ziehen. Ein langweiliger, zugleich ausserst
faszinierender Versuch. Langweilig, weil an dem breiten, ausladenden Ufer
literarische Figur wie Leser in ihrem Anspruch auf sich veraussernde Sub-
jektivitat durch den Text ausgetrocknet werden, faszinierend, weil gerade
dadurch ein Mangel und Durst entsteht, der sich in die kleinste Vertiefung
als ein unermessliches Grundwasser wirft.



	Die Unlust am Text : Behagen und Unbehagen bei der Lektüre von Stifters "Nachsommer"

