
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 5

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gebt mir das steinerne Herz»

Jurek Becker, «Bronsteins Kinder» '

Das Buch

Der Satz, den der Titel zitiert, steht
auf der ersten Seite des neuen Romans
von Jurek Becker. Der Student Hans
Bronstein, zugleich Hauptfigur und
Erzähler der Geschichte, sagt im Rückblick

auf das, was er erlebt hat und
wovon er zu berichten gedenkt, wenn man
ihn vor den goldenen Thron riefe und
nach dem einen grossen Wunsch fragte,
brauchte er nicht lange zu überlegen:
«Gebt mir das steinerne Herz.» Er hat
vor Jahresfrist seinen Vater verloren,
mit dem er die Wohnung teilte. Die
Familie seiner Freundin Martha hat den
Verwaisten zu sich genommen. Aber es
ist nicht der Verlust des Vaters allein,
der den bitteren Wunsch erklärt. Die
Liebe zu Martha ist ebenfalls gestorben,

und obgleich der junge Bronstein
zum Studium auf der Universität
zugelassen ist — der Roman spielt in der
DDR, die Abiturienten müssen sich
dort um einen Studienplatz bewerben
und dann darauf warten, wie über sie
entschieden wird —, verbreitet sich
etwas wie Hoffnungslosigkeit, sobald
Bronstein zu erzählen beginnt.

Das ist nicht völlig überraschend
und dennoch beängstigend. Jurek Bekker,

der 1937 in Lodz (Polen) geboren
ist, erlebte seine Kindheit im Ghetto
und im Konzentrationslager. Er ist ein
Überlebender. Erst nach dem Krieg, als
er nach Berlin kam, lernte er Deutsch,
machte Abitur und studierte Philosophie.

Seine erfolgreiche Laufbahn als
Schriftsteller in der DDR, der rasch

auch im Westen grosse Anerkennung
fand, endete vorerst damit, dass er aus
der SED ausgeschlossen wurde, nachdem

er gegen die Ausbürgerung von
Wolf Biermann protestiert hatte. Darauf

gab er auch den Austritt aus dem
Schriftstellerverband und wechselte —

mit Genehmigung der DDR-Behörden
— nach Westberlin hinüber. Da lebt er
zumeist, ein offiziell für einen längeren
Urlaub im westlichen Ausland autorisierter

Bürger der DDR, dessen nach
1978 entstandene Werke jedoch nur in
der Bundesrepublik verlegt worden
sind. Er schreibt von seiner überschatteten

Kindheit und Jugend; er ist ein
Jude, der als Kind gerade noch der
Vernichtung entging, die sein Volk traf.
Aber sein erstes Buch, «Jakob der Lügner»,

das ihn mit einem Schlag berühmt
machte, ihm hohe Anerkennung und so
bedeutende Auszeichnungen wie den
Heinrich-Mann-Preis in der DDR und
— im Westen — den Charles-Veillon-
Preis für den europäischen Roman
einbrachte, war nicht ein Buch der
Hoffnungslosigkeit. Seine Titelfigur, der
Eisverkäufer und Kartoffelpuffer-Kocher

Jakob Heym, hält die
Miteingeschlossenen in einem polnischen
Ghetto durch Lügengeschichten bei

gutem Mut. Er behauptet, ein Radio zu
besitzen (worauf im Ghetto die Todesstrafe

stünde), und er gibt damit seinen
erfundenen Nachrichten vom raschen
Vormarsch der russischen Befreier die
Würde der Wahrheit. Die Zahl der



408 ZU JUREK BECKER

Selbstmorde im Ghetto geht zurück.
Und er selbst, der Geschichtenerzähler,
bisher ein Mann, dem weder Beachtung

noch Wertschätzung zuteil geworden

war, steigt auf der sozialen Stufenleiter

immer höher, wird geachtet und
geliebt. Freilich, als er seinem Freund
gesteht, es sei alles nur gelogen, erhängt
sich der. Am Ende fährt dann auch
Jakob mit den andern Ghettobewohnern
ins Todeslager. In diesem Roman von
Jurek Becker gibt es Sätze, die sich
einprägen. «Hört auf, euch das Leben zu
nehmen, bald werdet ihr es brauchen»,
ist einer davon, und ein anderer: «Die
Leute brauchen keine Medizin so sehr
wie Hoffnung.»

Und jetzt also, schon auf der ersten
Seite des neuen Romans, siebzehn
Jahre nach dem bewunderten und
berühmten Erstling, der Satz: «Gebt mir
das steinerne Herz.» Damals lebensunwürdige,

objektiv nicht lebbare
Wirklichkeit besiegt durch die Kraft der
Hoffnung; jetzt immerhin
Zukunftsmöglichkeiten, ein junger Mann vor
dem Antritt seines selbstgewählten
Studiums der Philosophie, Krieg und
Verfolgung ferne, fast schon
entschwundene Vergangenheiten, aber
nun innere Leere, Kälte und Versteinerung.

In «Bronsteins Kinder» liegt ein
Buch vor, das formal, stilistisch, in seiner

Konzeption und Durchführung
hohen literarischen Rang beanspruchen
darf. Drei Schichten überlagern sich,
zwei davon unterscheiden sich durch
die Erzählzeit, das Jetzt und das
Damals, die dritte ist ausserhalb der Zeit.
In einer Irrenanstalt lebt Bronsteins
ältere Tochter, die ihre Eltern in der Zeit
der Verfolgung bei fremden Leuten
versteckt hatten und die seither von
Anfällen der Aggression heimgesucht
wird, unberechenbar und unerklärlich,
aber offenbar Grund genug zur Inter¬

nierung. In dieser Schwester des jungen
Bronstein (er ist neunzehn Jahre alt,
Elle schon über dreissig) ist die böse
Zeit lebendig geblieben, gegenwärtig
und unheimlich. Der Vater und der
Bruder lieben Elle, besuchen sie, und
der Bruder erhält auch Briefe von ihr.
Einer davon ist — etwa in der Mitte des
Buches — im Wortlaut abgedruckt, in
der eigenwilligen Orthographie eines
Menschen, der nach innen lebt,
abgeschirmt vom Lauf der Welt. In diesem
Brief gibt es die Stelle:

«andauernd glaubst du dass sich an
Andererstelle

mehr finden lässt als dort wo du bist
dir fehlt die Lust am Verweilen
in dieser Beziehung könntest du dir an

Deinerschwester
ein Beispiel nehmen denn ich bin

immer noch hier
in diesem Wirrenhaus...»

Hans, der Empfänger dieses Briefes
und die Hauptfigur des Romans,
zugleich der Erzähler, der — im Präsens
— über seine Lebensumstände im
«Jetzt» (1974) und — im Imperfekt —

über die dramatischen Entdeckungen
im «Damals» (ein Jahr zuvor, als sein
Vater noch lebte) berichtet, ist tatsächlich

nicht mehr sicher, wohin er gehört.
Nach dem Tod seines Vaters haben ihn
befreundete Juden, zugleich die Eltern
seiner Freundin Martha, in ihre Familie
aufgenommen. Aber seit er entdeckt
hat, dass sein Vater und andere jüdische

Nazi-Opfer in dem Wochenendhaus

am Waldrand, das der Gymnasiast

heimlich als Refugium seiner
Zusammenkünfte mit Martha aufgesucht
hat, einen ehemaligen Aufseher des

Konzentrationslagers Neuengamme
gefangenhalten und verhören, kann er
sich nicht länger mit der Generation
seines Vaters, mit den Opfern solida-



ZU JUREK BECKER 409

risieren. Er rebelliert gegen die Anmassung

der späten Rächer, ja er hilft dem
Gefesselten, er lässt ihn laufen.
Zwischen Vater und Sohn gibt es Spannungen.

Der Sohn belügt den Vater, der
Vater versteht den Sohn nicht mehr.
Die Vergangenheit ist nicht vergangen,
sie sucht die ehemaligen Opfer heim,
indem diese nun selbst den Verhörrichter

zu spielen beginnen, und sie wirft
den Gymnasiasten Hans aus dem
Geflecht hoffnungsvoller Beziehungen, in
denen er ein Zuhause und etwas
Wärme hätte finden können. Mit dem
Vater kommt er nicht mehr zurecht,
bevor diesen ein plötzlicher Tod hinwegrafft.

Und erloschen ist auch seine
Liebe zu Martha, jetzt, da er im Haus
ihrer Eltern mit ihr unter einem Dach
wohnt.

Das Abitur schafft er ohne grosse
Mühe, das Studium steht ihm offen.
Aber es fehlt ihm die Motivation. «Du
solltest dir überlegen, zu wem du
gehörst», sagt er einmal zu sich selbst. Er
weiss es nicht mehr. Die Entdeckung
im Häuschen am Waldrand und der
Tod des Vaters haben ihn aus
Beziehungen herausgerissen, die nicht
tragfähig genug waren. Die Unversöhnlich-
keit der Vätergeneration vermag der
junge Mann nicht mehr zu verstehen.
Er kann darauf seine eigene Zukunft
nicht aufbauen, und ausserhalb der
paar menschlichen Beziehungen, die
nach der Zerstörung und der Vernichtung

noch übrig waren, gibt es für ihn
nichts, was ihn aufzufangen und seinem
Leben einen Sinn zu geben vermöchte.
Die Schule ist für den Gymnasiasten
nichts weiter als eine Pflicht. Und der
Staat — die Geschichte spielt in der
DDR — ist zwar eine akzeptierte Realität,

aber keine Motivation für den jungen

Bronstein.
Was Jurek Becker seit dem Buch

«Jakob der Lügner» immer wieder
aufgegriffen hat, etwa in «Der Boxer»,
einem Roman, der 1976 erschien, aber
auch in kürzeren Erzählungen, ist also
auch Gegenstand dieses bitteren und
beängstigenden Werks: autobiographische

Erfahrungen lassen ihn nicht los.
Aber da ist noch eine andere Komponente

dabei als das Thema Ghetto und
Konzentrationslager. Der Ausschluss
aus der Partei war für Becker auch ein
Verlust an Heimat, das Leben als

DDR-Bürger in Westberlin oder — für
einige Zeit — in den USA ist eine Art
von Ortlosigkeit. 1980 erschienen,
allerdings nur im Westen, die Erzählungen

«Nach der ersten Zukunft.»
Darin findet sich eine «Ansprache vor
dem Kongress der unbedingt Zukunftsfrohen».

Einer, der aus dem Verein
ausgetreten ist, benützt die Gelegenheit
dazu, seine Gründe darzulegen. Er
warnt die Verbliebenen davor, die
Misslichkeiten des Tages mit dem
Glück einer versprochenen Zukunft zu
bekämpfen. Eben das aber hat doch
seinerzeit Jakob, der Lügner, getan.
Damals freilich gab es keinen Ausweg.
Jetzt aber müssten die Verbliebenen
doch eher die Gründe der Fortgegangenen

untersuchen. Es fiel damals auf,
wie zaghaft, ja vorsichtig derartige
Vorschläge geäussert wurden. Kritische
Gedanken zu äussern, ist in
gesellschaftlichen Verhältnissen, in denen es

«ringsum von Leuten wimmelt, die
scheinbar voller Zustimmung sind»,
besonders schwierig. Die Formulierung
geht auf einen Lehrer, die Hauptfigur
im Roman «Schlaflose Tage» zurück.
Und in der Erzählung «Grossvater» (in:
«Nach der ersten Zukunft») sagt der
Erzähler zu seinen ihn bestürmenden
Enkeln, manchmal habe er Gedächtnislücken,

und nur um seine Zuhörer
nicht zu enttäuschen, erfinde er dann



410 ZU JUREK BECKER

halt etwas hinzu. Wenn ihm dann, bei
einer späteren Wiederholung der
Erzählung, der richtige Fortgang wieder
einfalle, müsse er blitzschnell entscheiden

zwischen dem, was seine Zuhörer
nun für Wahrheit halten, und der
Wahrheit selbst. Es könne dann
geschehen, dass er als Flunkerer dastehe,
nur weil ihm die Wahrheit wieder
eingefallen sei. Die Geschichte schliesst
damit, dass der Grossvater bekennt, er
möchte natürlich, dass seine Geschichten

ankämen. Nun sei aber im Laufe
der Jahre mancherlei wirklich geschehen,

«worüber ihr nie und nimmer
zufrieden wärt, wenn ihr es hörtet». Seine
Devise sei es darum, so nah wie möglich

an die Wahrheit heranzugehen.
«Am allerwohlsten fühlt sich der Erzähler

nämlich, wenn links und rechts von

seinem Weg noch etwas Wahrheit
übrigbleibt, zum Ausweichen sozusagen.»

In so komfortabler Erzählersituation
befindet sich der Schriftsteller Jurek
Becker, seinem neusten Roman nach

zu schliessen, offenbar nicht. Der
Erfinder von Geschichten, der
charmante, traurige und lustige Causeur
von einst sieht keine Ausweichmöglichkeiten

mehr. Er hat ein eindrückliches,
formal konsequentes und in der
Durchführung seines Themas makelloses
Buch geschrieben, zugleich ein Buch
der Kälte und der verlorenen
Hoffnung.

Anton Krättli

' Jurek Becker, «Bronsteins Kinder.»
Roman, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main
1986.

Die Signatur der Welt

«Schriftsteller sein, heisst die Welt als
Sprache sehen», der Satz von Günter
Eich könnte über den neuen Erzählungen

von Hermann Burger stehen, vor
allem über der Titelgeschichte, dem
zentralen, auch umfangreichsten Text
des Bandes, begleitet allerdings von der
verzweifelten Frage: Und was geschieht
mit einem, dem die Sprache so radikal
abhanden kommt, dass er nicht einmal
mehr lesen kann? ' «Blankenburg. Zu-
standsbericht eines Leselosen», heisst
der Titel der Erzählung.

Das Thema ist ungewöhnlich. Vom
Nichtschreibenkönnen schreiben viele
Autoren; Burger, wohl als erster, zielt
auf die komplementäre Ergänzung
dazu, den Zustand der Leselosigkeit.

Bedenkt man, wie wenig zahlreich
heute die wirklichen Leser sind, dann
wird einem das Nichtlesenkönnen
jener, die gerne lesen möchten, als ein
Problem einer winzigen Minderheit
vorkommen, als Spezialfall eines
Spezialfalls. Doch hinter der scheinbaren
Ausnahme zeichnen sich die Schatten
einer allgemeinen Erfahrung ab:

«Hören Sie, pflegen Nervenärzte wissen

zu wollen, manchmal Stimmen?
Eben nicht, gnädige Frau, die Bücher-
wie Vogel- wie Blumen- wie Baum- wie
Stein-Stimmen sind verstummt.» Ein
Schlüsselsatz, witzig formuliert.
Leselosigkeit, so gesehen, ist nicht nur eine
Randerscheinung, sondern der Kern
einer tiefen Depression, der Leselose



ZU HERMANN BURGER 411

ist nicht nur blind und taub für die
Bücher, sondern für die Signatur und die
Stimmen der Welt schlechthin, unfähig,
auch nur einen Buchstaben im Buch
der Schöpfung zu lesen. «Jedes Ding hat
seinen Mund zur Offenbarung», heisst
es bei Jakob Böhme, dessen Hauptwerk

«De signatura rerum», früh und
häufig zitiert wird; schon dieser herrliche

Satz allein macht aus der
Krankengeschichte ein existentielles und
philosophisches Buch. Es ist freilich
zugleich ein skurriles, verrücktes Werk,
ein Fremdwörtertresor, in dem man
doch immer einen lachen hört über den
Ernst der Wissenschaft.

Was tut einer, der nicht mehr lesen
kann? Er schreibt! Wort- und klagereich,

gelehrt und scheingelehrt
beschreibt er seine Lage, als ob er in einer
gewaltigen Parforceleistung versuchen
wollte, sich am eigenen Schopf aus dem
Sumpf zu ziehen. Er versucht dies auch
insofern, als er sich eine Gegenwelt
zum eigenen Zustand vorstellt und mit
Wörtern aufbaut, einen Ort, der für ihn
Rettung wäre, könnte er nur dorthin
gelangen.

Rettung: ein Ort, eine Atmosphäre,
eine Lebensart, die Lesen unter idealen
Voraussetzungen ermöglichen, bildhaft
konkretisiert in einem «Büchergutsher-
renbetrieb» von beachtlichen Ausmassen,

mit Orangerie, Wintergarten —
und vor allem einer Bibliothek von
50000 Bänden. Ein Luftschloss,
vielleicht, sicher ein Sprachschloss (aber
papieren, nein, das ist es nicht!). Seine
Fassaden (ihre Zahl ist nicht auszumachen)

sind verschiedenen Schlössern,
vor allem ostpreussischen, entliehen,
vielmehr nach ihnen benannt; das
Bauwerk eine phantastische Sprachkomposition,

in der sich Hohenkremmen,
Radensieben und Stechlin, Tramnitz und
Schlobitten, dazwischen schnell und

fremd der Palazzo SaUs in Bondo, und
dann wieder Hohenzieritz, Exleben
und Klein Machnow treffen. Ein
Schloss aus Wörtern also — und darin
eine Atmosphäre, die an die Romanwelt

Fontanes erinnert, an die so
wunderbar leichte, so schwer zu beschreibende

Geselligkeit des «Stechlins». In
der Herrin dieses Schlosses ist diese

Atmosphäre Gestalt geworden — und
ihr Diener Loontien ist nichts anderes
als der Sohn des Dieners Engelke im
«Stechlin» und hat, ganz nebenbei, die
Berliner Dienerschule besucht, die in
Walsers «Jakob von Gunten»
vorkommt. Eine wahrhaft Hterarische
Genealogie: eine Bücherwelt!

An die Herrin dieser Bücherwelt, die
«oberste Legistin» schreibt der Leselose
sieben Monsterbriefe: er schreibt sich
immer mehr an die ideale Welt hinan
und schUesslich auch aus der Depression

heraus. Der Leser — die Leserin —

ist also in diesem Buch enthalten als

literarische Figur, nicht weniger stark
als in Italo Calvinos «Wenn ein Reisender

in einer Winternacht», allerdings
gezeichnet auf dunklem Grund. Der
Geist des Lesens — analog zu Thomas
Manns «Geist der Erzählung» — geht
durch diesen Text; was geschrieben
wird, wird auch gleich gelesen und
bedacht, und so ganz nebenbei und ohne
Worte wird einem in Erinnerung gerufen,

dass es ohne den Leser keine
literarische Tradition gibt, dass auch er
Teil der Weltliteratur ist. Wohlverstanden:

der Leser, nicht der Wissenschaftler

(der Schriftgelehrte Arpagaus tritt
nur in der untergeordneten Rolle eines
Privatsekretärs auf). Eine Apotheose
des Lesens also in einer Zeit, da es

unterzugehen oder im Überfluss des
Angebots zu pervetieren droht. Das
einzige, was der Leselose für seine
Bücherfürstin fürchtet, ist denn auch, dass



412 ZU HERMANN BURGER

sie bei einem Erdbeben von ihren
Folianten und Atlanten erschlagen werden

könnte und den «Erstickungstod in
der weissen Papierflut» sterben müsste.
Ein Los, das eher ihn treffen könnte:
Den «Morbus Lexis», weiss er, liest man
sich an; er selber hat sich den Magen an
den «Viertausendern der Hochklassik»
verdorben. Die Bücherfürstin dagegen
ist gefeit gegen das Zuviel des Lesens:
lebensklug, ja lebensweise, wie sie ist,
lässt sie in ihrer Bücherwelt die nötigen
Lücken, z.B. lesefreie Tage, an denen
sie derer gedenkt, die nicht lesen können;

oder Blindbände (ein zauberhafter

Einfall) mit denen sie in ihrer
Bibliothek verhindert, dass die Autoren

sich aneinander stossen. Sie belässt
der Literatur die nötige Lebensluft und
behält selber — zwischen den
Lesestunden mit solidem Schuhwerk
wandernd — ihre Füsse auf dem Boden.

Ein Mensch ohne Fehler also? Eher
eine Frau ohne Eigenschaften — es sei
denn die Aufmerksamkeit für alle
Signatur: Buchstaben, Nebelzeichen,
Blumennamen, Menschenstimmen. Ihr
Inneres scheint eine Leerstelle zu sein,
in welche fremdes Leben einströmen
kann; aber es ist keine stumpfe,
sondern eine tönende Leere, ein Innenraum

mit der Resonanz der reinen
Aufmerksamkeit. Dieser Aufmerksamkeit
traut der Protagonist sogar eine
heilende Wirkung zu. «Lesen Sie mich
hinaus», fleht er einmal seine Brieffreundin

an, als ob das Stumme, die erstickte
Stimme durch die blosse Kraft geduldigen

Zuhörens zum Reden gebracht
werden könnte.

Burger gibt diesem Ort den Namen
«Blankenburg» (schon klanglich abgesetzt

gegen «Schruns Grächen», wie er
den Wohnort seines Protagonisten
bezeichnet). Aber er gibt ihm nicht nur
einen Namen, sondern verankert das

Schloss seiner Sehnsucht in einem (real
existierenden) Dorf im Berner Oberland.

Immer, man erinnert sich, war es

gerade für diesen Autor eine künstlerische

Notwendigkeit, seine Werke
geographisch genau festzulegen, damit ein
universelles Thema (in «Schiiten» der
Tod, in «Blankenburg» die Sprache
schlechthin) im Konkreten zu verwurzeln.

Doch ist dies, im Gegensatz zu
«Schiiten» in «Blankenburg» vor allem
eine sprachliche Verwurzelung. Das
Simmental wird weniger visuell als in
seinen Orts- und Flurnamen gegenwärtig:

eine eigentliche Sprachlandschaft,
und als solche ein Kapitel im grossen
Buch der Schöpfung, in dem jedes Ding
seinen Mund zur Offenbarung hat.

Allerdings hört man nicht die Urgeräu-
sche, nicht die Sprache der Natur, die
Böhme meint, sondern liest eine vom
Menschen geschaffene, wie ein Netz
über die Landschaft geworfene
Nomenklatur aus Orts- und Flurnamen,
die, zusammen mit Fachausdrücken
aus dem Gebiet der Geologie und
Medizin und den grossen Namen der
Weltliteratur, eine absonderliche
Symphonie ergeben, deren Dissonanzen
Ursache eines hintergründigen
Humors sind. Etwa wenn die Gräfin in der
strahlenden Sonne ihrer Terrasse den
Gästen das im Nebel liegende Literaturtal

erklärt: «Dort, dieses kieloben
treibende Schiff ist nicht die Kaiseregg,
sondern der Geist Montaignes. Nicht
das Stockhorn sehen Sie aus dem
Wolkenbett ragen, sondern Joseph Görres.
Sie grüssen den Hunsrügg und das

Bäderhom, indem Sie die Herren
willkommen heissen in ihrem Lesepark.
Uz-Gleim-Gellert, das tönt wie eine
Seiltänzerroute von Aussichtspunkt zu
Aussichtspunkt. Lessing als Gandlaue-
nengrat blinkt, Zweisimmen brodelt.»

Die Sprache Burgers freilich, mit



ZU HERMANN BURGER 413

ihrer oft halsbrecherischen Syntax, der
grossen Redundanz, den Fach- und
Fremdwörtern, verrückten Neologismen,

sie ist für den einen Ursache
allerhöchster Bewunderung, für die
anderen ein Ärgernis, ein unüberwindba-
res Hindernis, gar ein Anlass zur
Beschämung des Lesers, der eben nicht so
gelehrt ist wie der Autor. Ein beinahe
tragisches, ein tragikomisches Resultat:
der Autor, der gerade hier inständig
den «ihm zugeneigten Leser» sucht, ihn
zu einer literarischen Figur macht,
anredet, verehrt und feiert, der Verständnis

und Liebe sucht — er erntet wieder,
was er schon immer erhielt: Bewunderung

für einen Artefakt. Braucht es die
tönende Stille einer Leseinsel, um in
der Brillanz die existentielle Not — und
auch die existentielle Einsicht zu
verstehen? Burger schreibt allerdings
keine Ursprache, keine Muttersprache,
sondern eine eigentliche Fremdsprache,

und macht aus ihr, auf Umwegen,
doch seine eigene, eine unverkennbare
und unersetzbare Sprache. Und
vielleicht kann nur so, aus der grösstmög-
lichen Entfremdung, jene Gegen- und
Sehnsuchtswelt kreiert und beschrie¬

ben werden, in der Geist und Leben
nicht auseinanderfallen und jedes Ding
seinen Mund zur Offenbarung hat.

Der letzte Brief erhält ein
Postskriptum, in dem der «Umwelt-
Legastheniker», wie der Leselose
andernorts genannt wird, der Genesung
entgegengeht, die Landschaft nicht
mehr nur durch ein Netz von Namen
wahrnimmt, ohne Umkehrungen und
Verstellungen. «Umweltlegastheniker»;
von diesem Begriff führt nur ein
Schritt, allerdings ein kühner, zur letzten

Erzählung des Bandes «Die
Wasserfallfinsternis von Badgastein», mit der
Burger, ein Könner im Zuschnitt eines
Textes auf die geforderten 30 Minuten
Lesezeit, 1985 den Ingeborg-Bachmann-Preis

errang. Denn: nur in einer
Welt der Leselosen kann es geschehen,
dass die Klage des Nachtportiers Schu-
sterfleck ungehört verhallt und ein
Wasserfall es für angezeigt erachtet,
Selbstmord zu begehen.

Elsbeth Pulver

1 Hermann Burger, Blankenburg.
Erzählungen. Fischer, Frankfurt am Main 1986.

Ein Avantgardist als Klassiker

Zur Ausgabe der Werke von Eugène Ionesco

Bereits 1963 — bloss dreizehn Jahre
also nach der tumultuösen Uraufführung

der Cantatrice chauve — bemerkte
Ionesco leicht ironisch im damaligen
Figaro littéraire: «En Allemagne des
thèses de doctorat sont écrites sur notre
œuvre et sur nous-même.» Inzwischen

ist einerseits tatsächlich das, was man
über Ionesco geschrieben hat, mengen-
mässig ungleich gewichtiger als das,
was er selbst schrieb; anderseits hat —

um mit François Bondy zu reden —

«Ionescos Weg durch die Akademien»
den Schriftsteller aus Rumänien von



414 ZU EUGÈNE IONESCO

Alfred Jarrys skurril-ulkiger Akademie
der Pataphysiker bis in die strenge
«Académie Française» geführt. Eine
Werkausgabe in Gallimards «Pléiade»-
Reihe ist angekündigt; eine deutsche
als würdige Ergänzung jener «thèses de
doctorat» liegt jetzt — von François
Bondy und Irène Kuhn herausgegeben
— bei Bertelsmann vor '. Sie enthält alle
Stücke, Szenarien und Drehbücher, die
Novellen sowie den Solitaire, lonescos
einzigen Roman, die Tagebücher, die
Essays, die Reden und Gespräche.

Gerade diese der Selbstreflexion
gewidmeten theoretischen, kritischen
und oft auch recht polemischen Texte
liefern höchst aufschlussreiche
Hinweise für unsere Kenntnis lonescos.
Von Anfang an begleitet nämlich seine
poetische Produktion ein mannigfaltiges

Kommentarmaterial, aus dem sich
mühelos die Grundbegriffe einer Poetik

gewinnen lassen, welcher der Autor
sowohl als Dramatiker als auch als
Erzähler verpflichtet bleibt. Zu besonders
intensiver Auseinandersetzung mit
seiner eigenen Konzeption des Theaters
wurde Ionesco 1958 durch die vom
Kritiker Kenneth Tynan ausgelöste
Londoner Kontroverse angeregt.
Indessen hatte er schon 1958 in Victimes
du devoir recht eigentlich eine Art
dramatisierter Poetik geschaffen. In Chou-
berts Suche nach Mallot, welche die
Fabel des Stückes ausmacht, verwirklicht

Ionesco mit der «aristotelischen»
Dramenstruktur zugleich auch deren
Parodie, ein Element, das seit der
Cantatrice chauve sich für lonescos
Einbildungskraft als konstitutiv erweist. Es
bestimmt selbst die Tonart eines Stücks
wie Le roi se meurt, das bezeichnenderweise

durch eine «musique dérisoire-
ment royale» eingeleitet wird.

Eugène Ionesco versteht sein Œuvre
als témoignage einer stets als tödliche

Bedrohung empfundenen Wirkhchkeit.
So mutet es nur als folgerichtig an, dass
das Stück, an dem der Fünfundsiebzig-
jährige jetzt arbeitet — wie Wilfried
Floeck in der «NZZ» vom 9. Januar
1987 mitteilt — sich mit der Figur des

polnischen Franziskaners Maximilian
Kolbe auseinandersetzt, «der 1941 in
Auschwitz einem Mitgefangenen das

Leben rettete, indem er für ihn in den
Tod ging». Unzweifelhaft stellt sich die
Suche als analytische Bewusstwerdung
der Wirklichkeit in Victimes du devoir
als stufenweiser Nachvollzug eben dieser

Wirklichkeitsstrukturen dar: der
Abstieg als albtraumhafte Darstellung
der wuchernden Realität und des Ver-
sinkens im Opaken; der Aufstieg als
befreiendes und beklemmendes Erlebnis

der Verflüchtigung. Ohne freilich je
auf Mallot zu stossen, gelangt Chou-
bert immer wieder in ein beängstigendes

Niemandsland — «une île entourée
de rien» — : da gähnt beklemmend das
Nichts als Spielraum des Absurden, da
werden das Komische und das Tragische,

der Sinn und der Unsinn, das
Parodierte und die Parodie, ja selbst
die Individualitäten austauschbar. «Le

(trop>» — schreibt Ionesco dazu —

«rejoint ainsi le (pas assez> et les objets sont
la concrétisation de la solitude, de tout
ce contre quoi nous nous débattons.»
Das ist die Falle, worin lonescos
Menschen als Gefangene verzweifelt um
sich schlagen. Den Figuren Labiches
und Feydeaus verwandt, sind lonescos
Protagonisten allemal victimes — Opfer.

In lonescos Gestalten, Situationen
und Geschichten kommt die Erfahrung
einer ganz bestimmten condition
humainezum Ausdruck: 1950 als skandalös

empfunden und von manchem
Kritiker als Scharlatan abgetan, drang der
Schöpfer der inzwischen geradezu



ZU EUGÈNE IONESCO 415

sprichwörtlich gewordenen Nashörner
bereits 1966 mit La faim et la soif auf
die Bühne der altehrwürdigen «Comédie

Française». Nicht wenige haben
ihm den Erfolg übelgenommen und dabei

wohl übersehen, dass, will man —
wie Ionesco meint — nur «de son
temps» sein, es einem leicht geschehen
kann, «que l'on n'est d'aucun temps».
Das Stichwort vom «entlarvten Reaktionär»

wird seither mit so ermüdender
wie uneinsichtiger Eintönigkeit von
einer sich «progressiv» gebärdenden
Kritik mit Argumenten wiederholt, die
— Bondy betont es in seinem informativen

und kompetenten Nachwort zur
deutschen Werkausgabe mit Recht —
Ionesco selbst «nicht nur in Essays, in
Polemiken, sondern auch mehrmals in
seinen Stücken zitiert hat und auf die er
teils ernst, teils mit humoristischer Verve

eingegangen ist».

Allerdings scheint sich nunmehr im

deutschsprachigen Raum besonders
bei Theatergängern eine Neuentdek-
kung dieses «absurden» Dramatikers

par excellence anzubahnen. Gerade ein
solches Publikum wird jetzt dankbar
zum «Bertelsmann-Ionesco» greifen, an
dem einundzwanzig Übersetzer beteiligt

sind. Man findet hier nicht nur sehr

gut lesbare Texte, die zum Teil erstmals
übertragen wurden, sondern auch —

neben Bondys dichtem Nachwort —

eine hilfreich zusammengestellte
Auswahlbibliographie (Georg Reuchlein)
sowie detaillierte Angaben zu jedem
der aufgenommenen Werke.

Kurt Ringger

1

Eugène Ionesco, Werke. Herausgegeben

von François Bondy und Irène Kuhn, 6

Bände. C. Bertelsmann Verlag, München
1985.

Vom Ekel der Mythen

Heissenbüttels Textbücher 9 und 10

Das Schreiben als Akt der Verdrängung

entlarven und gleichsam das
Verdrängte an die Oberfläche der Schrift
holen — hierin lag die Dynamik von
Helmut Heissenbüttels «Autobiographie

des Sprachprozesses» der
Textbücher 1 bis 6 der sechziger Jahre. Auf
das 1985 erschienene Textbuch 8

folgten 1986 in signifikant kurzem
Abstand die Textbücher 9 und 10. Auch
sie stellen sich als meditative
Sprachexperimente vor, ohne jedoch den
Eindruck des déjà vu zu vermitteln '.

Arithmetisch streng in Etappen von
3 Abteilungen mit je 13 Texten, bestehend

aus jeweils 13 Sätzen, meldet
Heissenbüttel in Textbuch 9 (TB 9)
Zweifel an, Zweifel an der Gültigkeit
einmal entstandener Vorstellungen und
an der vermeinthchen Verbindlichkeit
intellektueller Besitzstände. Krass wird
hier wie auch in den 13 Lektionen «Von
Liebeskunst» des Textbuches 10

(TB 10) das allzu präzise der äusseren
Form in Kontrast zu einem ständig
gleitenden, dezentrierten Diskurs ge-



416 ZU HEISSENBÜTTELS TEXTBÜCHERN

bracht, an dessen Horizont immer wieder

einmal das Licht eines in Not
geratenen Ichs aufflackert.

Brüsk — hatte man es anders erwartet?

— reisst uns Heissenbüttel aus der
Erinnerung an Ovids feinsinnige Erotik

der ars amatoria, um ihr eine technisierte

Sexualität gegenüberzustehen,
wie es zu des Römers Zeiten die
orientalische Kamasutra tat. Belehrend
zwar, in der Art antiker Dichtung, doch
kürzer, unsicherer sind Heissenbüttels
Texte. Aus der «Stimme des Schreibens»

vorangegangener Textbücher ist das
«ma parole n'est qu'une confuse voix»

(TB 10) eines unter der Missgunst des
Hofkomponisten Lully leidenden Marc
Antoine Charpentier geworden. Nur
«über den Daumen gepeilt» stellt der
Autor denn auch in Textbuch 10 ein
Konvolut aus Zitaten quer durch die
deutsch-französische Literatur-,
Philosophie- und Kulturgeschichte zusammen.

Vom barocken Libertiner
Laurentius von Schnüffis bis zur Freudschen

Lust, vom Lacanschen Begehren
bis zu den Romantikern — alle reden
über Liebe und legen doch nur die
alten Vorurteile über das Rollenspiel der
Geschlechter immer wieder neu fest.
Indem sie über das körperliche Erleben

reden, reduzieren sie es auf ein
sprachliches. So verkommt die
Liebessehnsucht in Sexualphantasien, von
Sexualwissenschaftlern zu Dudenwissen
aufbereitet, mundgerecht gemacht.
Höhnisch zerstört Heissenbüttel diese
Reden durch verfremdendes Übermalen,

erschwert dem Leser allerdings
auch die Zuordnung der Zitate.

«dass die Menschheit die Existenz der
beiden Geschlechter

mythologisiert hat beweist dass sie
sich weigert

diese Existenz als ein irreduzibles
Faktum anzuerkennen.» (TB 10)

Versagt Heissenbüttels eigene Sprache
angesichts der Gefahr, «den Körper zu
stilisieren, zu leugnen, auf Rationalität
zurückzuführen» (TB 10)? Einer
Gefahr, die ihn offensichtlich lyrische
Zitatmontagen einer Erlebnislyrik
vorziehen lässt. Wirft er Steine in fremde
Wasser, um sein Spiegelbild, das er
wider Willen darin sehen muss, zu zerstören?

Denn es ist sein Ich, jenes «Ich»

Jacques Lacans, das sich als lesendes
und schreibendes auf der Spiegelfläche
des Textes sucht, sich selbst hinterherläuft,

ohne sich einzuholen:

«so wird das zerstückelte Subjekt
herausgefischt aus dem Teich I des
täuschenden Bildes des andern I so geht
das Objekt des Begehrens in Sprache
über.» (TB 10)

und gleitet Heissenbüttel aus den Händen.

So provisorisch sein Ich sein mag,
es lässt sich sein Begehren nach sich
selbst nicht als ein in ständigem Kreisen

verharrendes Schreiben, das
nirgendwo ankommt, aufschwätzen. Lust
hat es nur auf den Tod:

«Ich vergesse mich, wenn ich von mir
schreibe,
vollkommen und finde den Fremden,
der ich bin,
geschrieben wieder.

In den Text gestorben.» (TB 9)

Hier ist nicht von Literatur als

Trauerarbeit, als Töten des Todes die
Rede. Therapiefunktion spricht
Heissenbüttel der Literatur ab, eine von vielen

Sicherheiten, die er in Textbuch 9

aufgibt. Nein, hier schauen wir dem
Beginn eines Häutungsprozesses zu, der
beide Textbücher zu einem Ganzen
macht.

Heissenbüttel entblösst sich, gibt zu,
allzulange nach dem illusionären «wir
wenigstens wissen es noch» (TB 9) ge-



ZU HEISSENBÜTTELS TEXTBÜCHERN 417

schrieben zu haben. Was er lediglich
weiss, «ist ein Bild, keine Ableitung,
kein Begriff» (TB 9). Das ist denn auch
sein ganz persönliches Skandalon:
seien sie modern oder klassisch, seien
es die Metamorphosen Ovids oder die
Lacans, die Mythen, die Urbilder,
haben die Wahrheit, das Heissenbüttel-
sche «alles» (TB 9), versteinern lassen,
unverrückbar gemacht, eben weil sie
als «semantischer Vorrat» (TB 10) Sprache

geworden sind. Erkennen, «dass
das Verhältnis zwischen den Geschlechtern

sich ändert, dass andere Liebesgeschichten

stattfinden» hatte Max Frisch
schon in Montauk als neue Möglichkeit,

über Liebe zu reden, gefordert.
Wer aber das «Mühlrad» der Rede von
Lust und Begehren, welches das
«menschliche Begehren unablässig
vermehrt» (TB 10) weiter um den Hals
trägt, so fügt Heissenbüttel hinzu, wird
sich selbst ein Fremder, stirbt in seinen
eigenen Text hinein.

Das verhüllende, versteinernde der
Sprache enthüllt zu haben und
dennoch mit ihr das «Verborgene veröffentlichen»

(TB 9) zu wollen — das scheint
vordergründig Heissenbüttels
Dilemma zu sein. Hintergründig bedeutet
es aber den Eintritt in eine neue, viel¬

leicht letzte Phase seines lebenslangen
Kampfes mit seinem Medium. Er
weiss, dass es neuer Reflexion über das,
was Text ist, bedarf. Vorsichtig, gleichsam

als handle es sich nur um eine

Etappe, tut er am Ende des Textbuches
10 kund, wie künftiges Schreiben zu
konzipieren sei, wenn er Text als das
«Zurückbleibende» definiert:

«Die Wahrheit ist was der Wahrheit
hinterher läuft I gewissermassen am
andern Ende rauskommen I während
der Text zurückbleibt.» (TB 10)

Um Verkleidungen herunterreissen zu
können, muss Heissenbüttel seinen

eigenen Text wie ein beengendes Kleid
abstreifen. Die Textbücher 9 und 10

bleiben bereits als Hülle in den Händen
der in ihrem Assoziationsvermögen oft
überforderten Leser zurück, immerhin
«abstandslose Anschmiegung» als

erstarrtes Rollenspiel zwischen Text und
Leser verweigernd.

Michael Wirth

1 Helmut Heissenbüttel, Textbuch 9,

Klett-Cotta, Stuttgart 1986. Helmut
Heissenbüttel, Textbuch 10, Von Liebeskunst,
Klett-Cotta, Stuttgart 1986.

Goldminute, verweile!

Ein neuer Roman von Gesualdo Bufalino '

Seit einigen Jahren erscheinen in
dichter Folge Werke des Sizilianers
Gesualdo Bufalino, MittelschuUehrer und
vorzüglicher Übersetzer französischer
Autoren wie Baudelaire und Victor
Hugo. Seine schriftstellerische Tätig¬

keit begann Bufalino erst als Sechzigjähriger

mit dem Roman: «Diceria
dell'untore», einer genialen Abwandlung

der Problematik von Thomas
Manns «Zauberberg», die ihm den
ungeteilten Konsens der Kritiker ein-



418 ZU GESUALDO BUFALINO

brachte. Bufalino versuchte sich aber
auch in anderen Gattungen; es entstanden

Gedichte («L'amaro miele»),
Essays («Dizionario dei personaggi di
romanzo», «Cere perse»),
Kurzgeschichten («L'uomo invaso»). 1984
schrieb er seinen zweiten Roman «Argo
il Cieco ovvero i sogni della memoria».

Der Protagonist dieses lyrisch
gefärbten Werkes ist der Autor selbst in
einer raffiniert doppelspurig angelegten

Handlung. Bufalino zieht sich einen
Winter lang in ein Römer Hotel zurück
mit der Absicht (aus psychotherapeutischen

Gründen, als «Medizin für seine
Angstzustände»), Jugenderinnerungen
aus dem Dunkel der Vergangenheit ans
Licht zu zerren. Es handelt sich hier um
ganz bestimmte Ereignisse, jene des
Sommers 51: «Ich war jung und glücklich,

einen Sommer lang, im 51», so
beginnt das Buch. Während sich nun ein
Bericht voll trunkenen Glücksmomenten,

Glanzlichtern, flüchtigen Genüssen,

hautdünnen Spannungen,
schwebenden Träumen des damals Dreissig-
j ährigen entspinnt, faltet sich auf, parallel

zu dieser Ebene des einst Erlebten,

jene des Tagebuchs, des Sich-beim-
Schreibakt-Zuschauens, der Fragen,
Vermutungen und Widerrufe, der
melancholischen bis verzweifelten
Ausbrüche als Folge einer illusionslosen
Konfrontation mit der Gegenwart.

Auf dem Hintergrund des auf Felsen
gebetteten Städtchens Modica, dessen
Profü einem «aufgebrochenen Granatapfel»

gleicht, dreht sich vor den Augen
des jungen Lehrers, der für weibliche
Reize nicht unempfindlich ist, das
Karussell aufblühender Mädchen: allen
voraus die kapriziöse Maria Venera,
die hoffnungslos in einen Vetter
verliebt ist und von ihm ein Kind erwartet;
die schüchternen Liebesbekundungen
ihres Lehrers weiss sie mit Geschick

und weiblicher Berechnung zu parieren
und drängt den geduldig Abwartenden
nicht ohne Koketterie in die
Beichtvaterrolle. Dieser flüchtet schliesslich
in die Arme einer reiferen Schönheit
(«una bellissima mondana di passaggio»),

die er bei Freunden kennenlernt
und nach einem kurzen aber intensiven
Abenteuer ihrem Schicksal überlässt.

Bufalino taucht in die Vergangenheit
hinab, um daraus das Glück zu schöpfen,

und der Vorgang des Hinabtauchens

ist für ihn bereits die Quelle des
Glücks. Beinahe schwärmerisch greift
er nach der reichen Beute von Bildern
und Gefühlen, denn nur Vergangenes
trägt die Farbe des Glücks: «Glück,
mein antiker Himmel; Nächte, mein
Paradies Blaues Schweigen der
neugeborenen Nacht, wenn, den zarten Paravent

der Hausmauern durchstossend,
der Schritt eines Einsamen von der
Strasse zu unserem Kopfkissen hinaufsteigt

(ein ziellos taumelnder Betrunkener,

eine Hebamme auf dem Heimweg,
ein eifriger Hundefänger, der Ehebrecher

vom Donnerstag) und als Siegel
den Tag verschliesst wie eine Hand, die
den Vorhang weich herunterlässt...»

Dieses überpersönliche, sich auf das
weite Umfeld seiner Sinne und Ahnungen

erstreckende Glück eines langen
Sommers besitzt heute keine Konsistenz

mehr, und wenn es eine besässe

(so Bufalino), wäre es nicht grösser als
ein Punkt. «Ich habe eine Stelle, hier auf
der Stime, einen Tausendstel Millimeter,
wo mit sechzig anderen Sommern jener
Sommer schlief und bald wieder
einschlafen wird.» Dem Vergangenen stellt
er das Jetzt gegenüber, die
erbarmungslose Gegenwart; die plötzliche
Veränderung der Optik erzeugt im Leser

eine Schockwirkung. Bufalino
verhängt alle Spiegel im Hause, um sich
nicht sehen zu müssen; er entflieht sich



ZU GESUALDO BUFALINO 419

aber nicht: mit der Präzision eines
Chirurgen fasst er seine Daten zusammen:

«-^4« die sechzig Jahre, an die fünfzig

Kilos, das Greisenalter vor der
Türe... Langsamer Pub, senil. Eine
Karies dort oben, die synchronisch mit
der grossen Herzpumpe schlägt. Ich
betrachte meine Hände: auf dem Rücken
von jeder braune Flecken, so gross wie
eine Linse, vorgestern waren sie noch
nicht da. Im Ohr ein Rauschen stetigen
Regens, ein Aufeinanderticken von
winzigen Pfoten, ein Heer von Termiten, die
mit Geduld und Indifferenz das
Gebäude meines Todes errichten. Ich
versuche, das Licht auszulöschen. Unzählige

Pünktchen tanzen vor mir im Dunkeln.

Der andere, jenseits von mir?
Welch ein Alphabet von Blinden zu
Blinden, wieviele Runen sind zu
interpretieren. ..»

Trotz des «Jugendverlustes» gibt
Bufalino es nicht auf. Er klammert sich

ans Leben, um die Vergangenheit
zurückzugewinnen und in den geheimen
Bereich des Unergründlichen mit
allerlei Vermutungen vorzustossen. Er
klammert sich daran, weil er es trotz
allem liebt um seinetwillen, bis in die
kleinste Partikel; die Quintessenz seiner

Einsichten deckt sich mit dem
faustischen Bekenntnis. Das Buch
schliesst mit folgenden Worten:
«Honigtropfen, falle nicht hinunter.
Goldminute, verweile.»

Grazia Meier-Jaeger

' Gesualdo Bufalino, Argo U Cieco
ovvero i Sogni della Memoria. Sellerio ed.,
Palermo 1984.

Hinweise

Carl Lutz und seine Budapester
Aktion

Über dem Buch, das Alexander
Grossmann aufgrund der Quellen und
aufgrund seiner persönlichen Bekanntschaft,

vor allem aber aus Dankbarkeit
für seinen Retter geschrieben hat, steht
der Titel: «Nur das Gewissen.» Es
erzählt die Einzelheiten einer Aktion, die
unzähligen ungarischen Juden das
Leben gerettet hat. Aber es war eine
Aktion, die der Konsul Carl Lutz, Chef
der Abteilung für fremde Interessen
auf der Schweizerischen Gesandtschaft

in Budapest, wider die Vorschriften,
die ihm seine Vorgesetzten machten,
durchgeführt hat, seinem Gewissen
folgend und nicht den diplomatischen
Rücksichten, die es ihm verboten hätten.

Der Autor, Grossmann, ist selbst in
Ungarn geboren, war Redaktor
jüdischer Zeitungen und ist 1944 von der
Gestapo verhaftet worden. Er verlor
durch Deportation seine Familie. Als
er freikam, verschaffte ihm Lutz den

Diplomatenstatus und suchte über ihn
Kontakt zu allen jüdischen Organisationen.

Lutz hat «Kollektivpässe»
ausgestellt und eine «Auswanderungsab-



420 HINWEISE

teilung» für Juden aufgezogen. Es ist
als Vermächtnis des verstorbenen Konsuls

Lutz nun dokumentiert und der
Öffentlichkeit zugänglich, in welcher
Weise sich die «offizielle» Schweiz und
einer ihrer diplomatischen Vertreter
zur Verfolgung der Juden in Ungarn
verhielten. Kein Ruhmesblatt für die
offizieUe Schweiz, auch nicht in der
Hinsicht, wie sie den wegen
«Kompetenzüberschreitung» getadelten Lutz
auch lange nach dem Krieg noch
behandelte. Bundesrat Feldmann war es,
der eine Rehabilitierung einleitete; die
hohe Verwaltung des Politischen
Departements jedoch steuerte eine Zeitlang

noch Gegenkurs. Alexander
Grossmanns Bericht hat keine literarischen

Ambitionen; es geht um eine
Ergänzung und Dokumentation zum
seinerzeitigen Bericht Ludwig über die
Flüchtlingspolitik während des Krieges.

Eine Pflichtlektüre (Verlag Im
Waldgut AG, Wald 1986).

Die Stücke von Gerlind Reinshagen

«Die Clownin», im Dezember letzten

Jahres uraufgeführt, beschliesst den
Band «Gesammelte Stücke» von Gerlind

Reinshagen, der soeben im Suhrkamp

Verlag erschienen ist. Da finden
sich also «Doppelkopf», die «halbwegs
emanzipierte Mariarm», «Leben und
Tod der Marilyn Monroe», «Himmel
und Erde», die «deutsche Trüogie» mit
«Sonntagskinder», «Das Frühlingsfest»
und «Tanz, Marie!». «Eisenherz», das
Stück über das Leben im Büro, ist ein
Beispiel für die Art Theater, die Gerlind

Reinshagen Erfolg gebracht hat:
Stücke aus dem Alltag sind es, Stücke
aber auch, in denen die Autorin die
Gefährdung der Existenz aufzeigt.
Dem Band ist ein Gespräch («Der

Mensch muss träumen») von Gerlind
Reinshagen und Horst Laube sowie ein
Verzeichnis der Aufführungen beigefügt.

Max Liebermann —

Maler, Zeichner, Graphiker

Der Autor dieser vom Verlag pracht-
voU ausgestatteten Monographie, Günter

Busch, war nach dem Studium der
Kunstgeschichte und der Archäologie
zuerst Kustos und ab 1950 Direktor
der Kunsthalle Bremen. Er hat das
Institut fünfunddreissig Jahre lang geleitet.

Dem Maler Max Liebermann hat er
schon 1978 eine seiner Publikationen
gewidmet. Nun aber legt er einen Band
vor, der nicht allein wegen seiner
fachgerechten, auf profunder Kenntnis des

Gegenstandes beruhenden Information,

sondern mehr noch wegen der
hohen Kunst der Darstellung und
schliesslich als ein Zeugnis tiefer
Verbundenheit mit Leben und Werk eines
Meisters aus andern Kunstpublikationen

herausragt. Vielleicht muss man
überhaupt Max Liebermanns Biographie

voransteUen. Er ist 1847 als Sohn
eines jüdischen Grosskaufmanns und
Fabrikanten in Berlin geboren, hat sich
nach Abitur und Studien an der Berliner

Universität in der Weimarer
Kunstakademie zum Maler, Zeichner und
Graphiker ausgebildet, hielt sich zur
WeiterbUdung in Paris auf und
etablierte sich schliesslich in den achtziger
Jahren des 19. Jahrhunderts in Berhn
als Maler. 1936 ist er daselbst gestorben.

Dazwischen hegt ein einzigartiges
Werk, ein wahrer Spiegel der Epoche,
etwa wenn man an die Bildnisse denkt,
die Liebermann geschaffen hat: Theodor

Fontane, Georg Brandes, Emil
Rathenau, Walther Rathenau, aber auch
Thomas Mann und Ferdinand Sauer-



HINWEISE 421

brach. 1915 hat Liebermann das Porträt

des Verlegers Samuel Fischer
gemalt, «auf der Höhe seines Lebens,
erfolgreich, geistvoll, human, den grossen
Verleger, den Mäzen», wie Annette
Kolb das Werk charakterisiert hat. Es
ist als eine der zahlreichen farbigen
Bildtafeln dem Buch beigegeben. Günter

Busch ist eine Darstellung zu danken,

die das Besondere und Charakteristische

von Liebermanns Meisterschaft

hervorhebt, indem er Schritt für
Schritt die Entwicklung nachzeichnet
und die Stufen bis zur «Papageienallee»,

einem besonders charakteristischen

Werk Liebermanns, durch
knappe und treffsichere Interpretationen

nachvollzieht. Da steUt sich denn
auch die Frage, ob da der Vertreter, der
Meister eines «deutschen Impressionismus'»

zu verehren sei. Man müsste
dann wohl von einer nüchternen,
skeptischen Sehweise sprechen. Busch
zitiert Liebermann: «Das mit den zerlegten

Farben, das ist alles Unsinn. Ich
habe es jetzt wieder gesehen, die Natur
ist einfach und grau». — Kein schönes
Kapitel ist, was in Buschs Darstellung
den Titel «Das Ende» trägt: ein Kapitel
aus grossdeutscher Kulturpolitik. Der
Autor erzählt die erschütternden
Tatsachen. 1933 ist Max Liebermann, der
mehr als dreissig Jahre ihr Mitglied und
während mehr als zehn Jahren ihr
Präsident war, aus der Preussischen
Akademie der Künste ausgetreten und hat
diesen Austritt in der Zeitung damit
begründet, dass sein Standpunkt
gegenüber Kunst und Politik in diesem
hohen Gremium nun keine Geltung
mehr habe. Liebermann war damals —
nach seinem 85. Geburtstag —
Ehrenpräsident der Akademie. Jetzt mied
man ihn. Sauerbruch, der sein Nachbar
in Wannsee war, gab ihm den Schlüssel
zur Gartenpforte zurück, durch die

sich die Nachbarn früher besucht hatten.

Einzig Oskar Kokoschka hat in
einem Brief an die «Frankfurter
Zeitung» von Paris aus gegen die Art und
Weise protestiert, wie hier ein hochverdienter

Meister mit «bitteren Gedanken

an menschliche Unzulänglichkeit»
scheiden müsse. Liebermann starb
1935. Zu einer Besucherin hat er kurz
davor noch gesagt, er möge nicht mehr
leben, er habe es satt. Aus der Akademie

habe man ihn rausgeworfen. Er
lebe nur noch aus Hass. Er sei sein ganzes

Leben lang Deutscher gewesen und
hätte nie anderswo leben wollen. Er
verstehe die Menschen nicht mehr.
Beschämend ist auch, was Günter Busch
in knappen Worten von der Beerdigung
Liebermanns berichtet. Und schliesslich

sei hinzugefügt, was der Witwe
widerfuhr. Freunde in Schweden woUten
ihr zur Emigration verhelfen, aber sie

zögerte. Die Wannseevilla war
beschlagnahmt worden, ebenso ein Teil
der Sammlung und des Mobiliars.
Dann musste sie auch das Haus in der
Stadt, Liebermanns Vaterhaus, verlassen.

Und als sie schhesslich zur
Emigration bereit war, hatten die Machthaber

die Ablösesumme für ihre Ausreise
so hoch angesetzt, dass die Hilfe aus
dem Ausland umsonst war. Als Frau
Liebermann 1943 erfuhr, dass sie

«abgeholt» werden sollte, nahm sie
Veronal und starb qualvoll im Jüdischen
Krankenhaus. — Günter Busch hat ein

glanzvolles, ein beispielhaftes Kapitel
deutscher Kunstgeschichte geschrieben
und verdienstvollerweise auch offengelegt,

wie es endete und wie die damals
Verantwortlichen mit einem grossen
und verdienten Meister und seinen
Angehörigen, seinem Besitz und seinem
Andenken umgegangen sind. Auch
dies darf nicht vergessen werden (S.

Fischer Verlag, Frankfurt am Main 1986).


	Das Buch

