Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 5

Artikel: Hugenotten und Jakobiten : zwei komplementére Emigrationen und der
Anbruch der Aufklarung

Autor: Luthy, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herbert Luthy

Hugenotten und Jakobiten

Zwei komplementare Emigrationen und der
Anbruch der Aufklarung

Das Doppelthema dieses komparatistischen Versuchs ergab sich aus der
zeitlichen Nihe zweier Trizentenarien: jenes der Widerrufung des Edikts
von Nantes, deren im «<Hugenottenjahr» 1985 Pilgerscharen von Nachfah-
ren und Historikern gedachten, und jenes der «Glorious Revolution», zu
der zwar die vorerst letzte Invasion Englands, die Landung Wilhelms III
in Torbay im November 1688, den Auftakt bildet, deren volle Entfaltung
mit der verfassungsmassigen Verankerung der «englischen Freiheiten»
aber erst im Friithjahr 1989 zelebriert werden wird. Beide Ereignisse wer-
den hier nur unter dem Aspekt der Emigrationen betrachtet, die sie aus-
losten; und obwohl die Grossenordnung dieser Emigrationen — schat-
zungsweise je rund 1 Prozent der damaligen Bevolkerung Frankreichs und
Grossbritanniens — durchaus vergleichbar war, sind im einen Fall die
Glaubensfliichtlinge der eigentliche Gegenstand der Dreihundertjahr-
feiern gewesen, im zweiten Fall sind die Loyalisten, die dem fliichtigen
Jakob Stuart ins Exil folgten, ein kaum beachtetes Nebenprodukt des
gefeierten Ereignisses. Hugenotten und Jakobiten haben nicht das gleiche
Gewicht.

Doch sei erlaubt, einige allgemeine Bemerkungen iiber unseren tag-
lichen Umgang mit Zentenarien, Bi-, Tri- und Multizentenarien vorauszu-
schicken, deren Konsum mit dem Nahen der Jahrtausendwende beangsti-
gend uberhandnimmt. Entspringt diese kalendarisch geregelte Spatform
des Ursprungs- und Ahnenkults einem unverhofft wiedererwachten
Geschichtssinn des postmodernen Bewusstseins oder einem immer uner-
sattlicheren Bedarf der Medien nach auf Abruf vorgespeicherten und in
Wort und Bild vorprogrammierbaren Quasi-Ereignissen, wie es diese in
runden Jahrzahlen wiederkehrenden Geburts- und Todesanzeigen aus der
Vergangenheit sind?

Gedenkfeiern und Gedenkartikel gab es schon lange, doch sparlich und
meist unter dem Strich, wie man in der Zeitungssprache das Feuilleton
bezeichnete; doch das Feuilleton ist inzwischen uiber den nicht mehr vor-
handenen Strich und iiber alle Ufer getreten, und die Vorbereitung von
Jubeljahren setzt wachsende Kohorten von Programmleitern, akademi-



378 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

schen Patronatsinstanzen, Forschungskomitees, Sachbearbeitern, Verlags-
programmdezernenten, Historikerkommissionen, Kongressen und Kollo-
quien in Bewegung, auf dass zur rechten Zeit die so programmierte Jubi-
laumsschau die Welt erfiille. So geht es nun jahrein, jahraus, von Bach und
Handel zu Berg, zu Liszt, zu Schoeck, von Raffael zu Watteau, Spitzweg,
Arp und Schwitters, ein Kaleidoskop von punktuellen Grossaufnahmen
ohne Zeitbezug, Hintergrund und Kontext. Insofern alle Kunst Ewigkeits-
wert beansprucht, kann sie bei diesem Treiben keinen Schaden nehmen.
Doch die Geschichte, die keinen uberzeitlichen Rang beansprucht, ist
ebenfalls in den gleichen Strudel achronistisch kommemorierender Gross-
veranstaltungen geraten.

1983 hatten wir Lutherjahr und Sieg des Abendlands in der Turken-
schlacht am Kahlenberg und ein bei flauer Konjunktur zelebriertes Oko-
nomenjahr mit Colbert, Marx, Schumpeter und Keynes, 1984 fast unbe-
achtet den 400. Todestag Iwans des Schrecklichen, 1985 Richelieu, Victor
Hugo und die Hugenotten. 1986 feierten Basel und Holland den Humani-
sten von Rotterdam, ein im Geist wiedererstandenes Preussen feierte sei-
nen Alten Fritz; und drohend tiirmen sich am Horizont die ganz monu-
mentalen Vier-, Drei- und Zweihundertjahrfeiern der unbesieglichen
Armada, der Glorreichen englischen und der ganz Grossen Franzosischen
Revolution. Da naht ein historisches Mundial, das vor Ungeduld schon
vorzeitig zu laufen begonnen hat und das uns Spektakel bis ans Ende die-
ses Jahrtausends verheisst. In der Schweiz hat inzwischen noch schleppend
der Volksmarsch zum 700. Griindungstag, Codewort CH-91, begonnen,
und auf den Fersen wird ihm die Landung des Columbus in der Neuen
Welt folgen.

So weit, so gut: man soll die Feste feiern, wie sie fallen; aber sie fallen
hoffnungslos durcheinander. Es ist zu beflirchten, dass in der volligen
Beliebigkeit, mit der in dieser Jahreszahlenlotterie gerade fallige Szenarien
aus Kultur- und Weltgeschichte ein- und ausgeblendet werden, die Daten
und Beztige immer chaotischer durcheinander kollern.

Die Schlacht an der Boyne

Dass einst im Jahre 1789 in London gerade die Zentenarfeiern der
Glorious Revolution in Gang waren und im Umkreis der zur Organisation
dieser Jubelfeier gegriindeten Revolution Society viele besonders laut
feilernde Pradikanten und Radikale nicht nur in Gluckwunschadressen
zum Bastillesturm die Glorreiche englische Revolution mit der soeben in
Frankreich anrollenden vermengten, sondern auch die Glorious Revolu-
tionmit der Great Rebellion, der Hinrichtung des Stuartkonigs Karls I. und



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 379

der Republik Cromwells gleichzusetzen begannen, hat damals Edmund
Burke in rasenden Zorn versetzt. Aus diesem Zorn ist eines der grossten
politischen Pamphlete der Literaturgeschichte entsprungen. Die englische
Revolution von 1689, legte er dar, hatte mit der abscheulichen Great
Rebellion nichts gemein, und sie war etwas kategorisch anderes als der
franzosische Demagogen- und Pobelaufruhr gegen die Bastille und die
Adelssitze, gegen Versailles und die Konigsfamilie; namlich eben die glor-
reiche, weil unblutige und streng legale Verankerung der englischen Frei-
heiten von 1689.

Prophetischer Zorn ist nicht immer ein Quell lauterer Wahrheit. Es gibt
ein Ereignis der englischen Glorious Revolution, das nicht im weiten
Abstand von Zentenarfeiern, sondern wie die Nafelser Fahrt oder die
Escalade alljahrlich begangen wird, und es ist durchaus kein unblutiges:
Der Sieg des Oraniers Wilhelm III. in der Schlacht an der Boyne am 2. Juli
1690 iber die irischen Aufgebote Jakobs II., die Derry belagerten — die
nordirische Stadt, die auch Londonderry heisst, weil sie und ihre verwu-
stete Grafschaft nach der Unterwerfung von 1603 der Stadtkorporation
von London als Kolonisationsgebiet tibergeben worden war. Wenn an die-
sem Tag alljahrlich die Orangemen in makabren Maskenziigen die Battle of
the Boyne begehen, dann ist das auch heute noch ein banger Tag fur die
Polizeibehorden in Belfast, London und Dublin, als konnte beim ersten
Gewaltakt der alte Stammeskrieg zwischen Oraniern und Stuarts, zwi-
schen Angelsachsen und Kelten, zwischen Williamites und Jacobites wie-
der ausbrechen.

James Stuart floh 1690 nach der Boyne zum zweiten und nun letzten
Mal nach Frankreich; doch er hatte in seinen dreieinhalb Regierungsjahren
als Konig von England, Irland und Schottland seine irische Armee unter
den Befehl romisch-katholischer Offiziere gestellt — zweifellos ein wesent-
licher Aspekt des «Papistischen Komplotts», von dessen Denunziationen
Parlament und Strasse Londons seit einem Jahrzehnt widerhallten —, und
diese Armee kampfte in langsamem Riickzug ins tiefe galische Irland auch
ohne Konig weiter, nicht fiir den Stuart, sondern gegen die englische Herr-
schaft. Es dauerte noch mehr als ein Jahr, bis sie am 3. Oktober 1692 in
der Kapitulation von Limerick gegen die Zusicherung freien Abzugs —
und gegen einige Zusicherungen an die irischen Katholiken, die dann toter
Buchstabe blieben — die Waffen niederlegten. Seither haben sich wohl
noch Iren, aber nie mehr Irland fiir die Stuarts gertihrt. Das war innerhalb
des 17. Jahrhunderts die dritte und nun auf lange hinaus endgtltige milita-
rische Unterwerfung, Enteignung und Kolonisierung Irlands, und erst sie
konsolidierte den Machtwechsel, der in England 1689 wie ein glanzend
inszenierter Handstreich fast reibungslos vor sich gegangen und in Schott-
land nach einem kurzen Aufruhr zerstrittener Hochlandstamme erstaun-



380 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

lich friedfertig aufgenommen worden war. Insgesamt setzten 1690—1692
25000 Angehorige der irischen Armee nicht als Fluchtlinge, sondern als
regulare Formationen mit ihren Offizieren nach Frankreich uber und tra-
ten fast alle geschlossen in franzosischen Dienst.

Interloper auf allen Meeren

Das ist der eine zahlenmissig belegbare feste Kern der jakobitischen
Emigration. Ein maritimes Gegenstuck fehlt: es gab keine irische Flotte.
Das Ausschwarmen irischer Seeleute, Schiffseigner und Seehandelsfami-
lien zunachst in die Invasionshafen der Bretagne und der Normandie,
dann nach der Eigengesetzlichkeit des Seehandels nach allen Kusten und
Kontinenten, kann nur im lockeren Sinn mit jakobitischem Legitimismus
gleichgesetzt werden. Ein jakobitisches Bekenntnis erleichterte freilich die
Erlangung von Freibriefen von katholischen Furstenhofen Europas —
etwa vom Wiener Kaiserhof fiir die Ostender Uberseegesellschaft, die von
den Seemachten zu Recht als Konterbandegesellschaft betrachtet wurde.
Die jakobitischen Wassergeusen bilden nach dem Utrechter Frieden, der
die offizielle franzosische Unterstiitzung der Stuarts beendete, eine eigen-
artige Sondergruppe in der kosmopolitischen Welt der Interloper, der Wil-
derer zur See, d.h. des privaten Uberseehandels auf eigene Faust und
unter wechselnden Flaggen unter Missachtung aller Handelsmonopole der
britischen und niederlandischen Ost- und Westindiengesellschaften. Das
konnte auch von Emden, Kopenhagen, Stockholm oder Triest aus gesche-
‘hen. Doch die Laufbahn urspriinglich jakobitischer Seefahrerdynastien in
den obersten Rangen des franzosischen Marine- und Kolonialdienstes und
vor allem in der von John Law reorganisierten franzosischen Indiengesell-
schaft zeigt, wo das bevorzugte Exilland lag und wo ein jakobitisches
Treuebekenntnis die besten Aufstiegschancen gewahrleistete. Je langer
freilich die erhoffte siegreiche Stuart-Restauration ausblieb, desto mehr
verwischten sich die Ubergange zur allgemeinen militdrischen, maritimen
und industriellen Reislauferei iiber alle Grenzen Europas; wie etwa in der
jakobitischen Emigrantendynastie John Holkers, des franzosischen Gene-
ralinspektors fiir auslandische Manufakturen, dessen Amt in der Anwer-
bung englischer Arbeiter, Unternehmer, Techniker und Werkspione
bestand.

Ein wandernder Hof

Der zweite feste Kern der jakobitischen Diaspora ist naturlich die wan-
dernde Residenz der Stuarts im Exil, des 1701 verstorbenen Jakobs II.,
dann seines Sohnes James, des «alten», und seines Enkels Charles



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 381

Edward, des «jungen Pratendenten»; wahrend der ersten 25 Jahre recht
koniglich in Saint-Germain bei Paris, dann immer englandferner in Bar-le-
Duc, Avignon und endlich 1718 als unbehaglicher Kostgangerhof des Hei-
ligen Stuhls in Rom. Ein Konigshof im Exil mit Ministern und diplomati-
schem Dienst, getreuem Adel und Gefolge, Verschworern, Geheim- und
Doppelagenten, Parasiten, Dienerschaft und Tross, das war zu Beginn ein
ganzes Volk: in Saint-Germain-en-Laye und Paris waren es um 1700 am
Rande des Hofes wohl fiinftausend Gefliichtete, die als Jakobiten die
Unterstiitzung des Sonnenkonigs und der Kirche beanspruchten. Nach
1713 lichtete und zerstreute sich diese Masse, und der Konigshof, der sich
gerade in Rom ein angestrengt okumenisches Geprage gab, war nach 1766
beinahe verwaist. Charles Edward, der junge Pretender, der 1745 nochmals
auf eigene Faust seine schottischen Hochlandclans zur letzten Schlacht
gegen die Neuzeit fiihrte, brach danach mit Familie und Kirche und irrte
wahrend zweier Jahrzehnte verbittert und verwahrlosend durch den kon-
spirativen Untergrund seiner Diaspora. Ubrig blieb in Rom sein Bruder
Henry, 22jahrig zum Kardinal von York in partibus erhoben und dennoch
weiterhin proklamierter Thronpritendent; und fiir die Nachwelt bleiben
die monstrosen Grabmonumente der letzten Stuarts und der Exilkonigin
Marie Sobieska im Petersdom in Rom und die vergilbten Aktenberge eines
Heiligsprechungsprozesses fiir Jakob II. Stuart zur Erinnerung an eine der
hartnackigsten Fehlinvestitionen der Kirche und der Societas Jesu.

Dieser romische Exilhof hat nicht nur fiir europaische Beobachter und
Historiker, sondern fiir die spéten Stuarts selbst das Phanomen des jakobi-
tischen Legitimismus zu einem standigen Missverstandnis werden lassen.
Alles Treiben der Exilanten und der Pritendenten auf dem Kontinent
hatte iiberhaupt nur insofern Bedeutung, als es eine jakobitische Partei in
England selbst gab. Diese insulare Dimension des jakobitischen Phano-
mens ist die eines Landes und seiner Oligarchie im Hader mit seiner
Dynarchie.

Die «papistische Gefahr»

Insofern Partei im sehr prarogativen-, sippen- und patronatsbezogenen
System der englischen Politik einfach Faktionen und Klientelen bedeutete,
die sich um Konigshof, um frondierende Adelshauser, um Hochkirche und
dissidente Sekten bildeten, war die Existenz einer Partei des jeweils kunfti-
gen Thronfolgers so einleuchtend wie eine Wette auf ein sicheres Pferd.
Die jakobitische Partei vor, wiahrend und nach dem kurzen Regnum
Jakobs II. 1685—1688 war in ihrer keineswegs anachronistischen Selbst-
definition eine legitimistische Partei. Und es ist vielleicht festzuhalten: sie



382 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

war, entgegen einer ganzen Stuartlegende, in keinem nennenswerten Mass
eine katholische Partei, auch wenn die sehr ostentative Konversion des von
der franzosischen Mutter und frihem franzosischem Exil gepragten
James II. Stuart zur romisch-katholischen Kirche der Stein des Anstosses
wurde.

«Romisch» ist hier eine notwendige Prazisierung, weil im englisch-kirch-
lichen Sprachgebrauch Katholizitit ein selbstverstandliches Attribut der
anglikanischen Kirche ist, die sich nie als schismatisch verstand, und das
Lobewort «catholic» vor allem ein erlesenes Kompliment fiir die erasmi-
schen Tugenden weiter Bildung und Toleranz bedeutet. Der ausdriicklich
romische Katholizismus der «Papisten» jedoch war in der zweiten Halfte
des 16.Jahrhunderts, als in England eine fiir Rom illegitime und exkom-
munizierte Konigin auf eine romisch-spanische folgte, das Panier einer
ultramontanen Partei gewesen und von Spanien und der Kurie als Funfte
Kolonne eingesetzt worden. Mit dem Friedensschluss zwischen den Nach-
folgern Philipps II. und Elisabeths endete 1604 fast abrupt auch diese Zeit
standiger Komplotte, Konspirationen und Invasionsangste, und der eng-
lische Katholizismus horte auf, politisch militant zu sein und auf fremde
Armaden zu hoffen. Das gunpowder plot von 1605, das als Teufelsspuk in
die englische Folklore eingegangen ist, setzt den spektakuldren Schluss-
punkt unter die Ara der stindigen «papistischen Gefahr». Die apolitisch
gewordene kleine Minderheit von traditionalistischen Gutsbesitzern und
Gutsherrinnen mit ihren im Herrenhaus beherbergten Kaplanen und
Missionspriestern, mit ihrem Gesinde und ihrem meist wenig betreuten
gemeinen Volk, zur Zeit der Restauration wohl knapp 1 Prozent der
Bevolkerung Englands, hatte auch aufgehort, ein Faktor im internationa-
len Machtekalkul zu sein.

Das Trauma des Biirgerkriegs

Der grosse Burgerkrieg der Jahrhundertmitte wurde ganz als innerpro-
testantischer Religions- und Verfassungskrieg zwischen Krone und Parla-
ment, zwischen Episkopat, Presbyterium und puritanischen Freikirchen
ausgefochten, ein voller zwanzigjahriger Revolutionszyklus, der sich nicht
auf einen Nenner, wohl aber auf einen roten Faden bringen lasst: weil
schon im Ansatz der von oben dekretierten anglikanischen Reformation
konigliche Macht und kirchliche Macht in eins gesetzt worden waren und
jede Einzelheit von Credo, Liturgie und Gemeindeordnung durch Parla-
mentsakte begrundet wurde, war die anglikanische Kirche potentiell als
eine vom Konig etablierte Staatskirche entstanden und wurde fiir die Stu-
arts eine Zwangsanstalt auch gegen die weiterwirkenden Reformationsbe-



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN . 383

wegungen, denen Reformation eine Umgestaltung des offentlichen und
privaten Lebens bedeutete. Nach allen Konvulsionen, beginnend mit der
bewaffneten Intervention der berserkerhaft calvinistischen Schotten, gip-
felnd in der presbyterialen Republik der Heiligen, war am Ende die tole-
rante Diktatur Cromwells ein Sieg der Freikirchen, den auch die Restaura-
tion nicht mehr riickgangig machen konnte. Doch am Ende dieses millena-
ristischen Experiments, das vieles, nur keine Institutionen geschaffen
hatte, blieb nur noch die Wahl zwischen weiterer Militardiktatur, neuem
Biirgerkrieg oder Riickkehr zur Stuartdynastie als kleinerem Ubel. Die
besonnen gewordenen Uberlebenden beider Hauser des Parlaments wihl-
ten auf Zusehen hin das kleinere Ubel.

Die traumatische Erfahrung dieses langen Interregnums sass den Vete-
ranen der politischen Klasse Englands noch im Nacken, als knapp zwanzig
Jahre nach der gelungenen Restauration eine neue Erbfolgekrise ausbrach.
1679, sechs Jahre vor dem Tod des 1660 restaurierten KarlIl. und zehn
Jahre vor der Entthronung seines katholischen Bruders, war der ganze
Teufelsspuk wieder da: nicht nur das demagogische Fabrikat eines «papi-
stischen Komplotts», sondern dadurch ausgelost der Ausbruch des langst
garenden Misstrauens gegen die Regierungsweise dieses Konigs, dessen
verwirrende und verworrene innen- und aussenpolitischen Doppelspiele
vielleicht nur ein Inferioritiatsbewusstsein gegentiber dem Versailler Son-
nenkonigtum verbargen. Doch die mit widerspruchlichen Vorwanden vom
Parlament erpressten und von Ludwig XIV. erschlichenen Subsidien dien-
ten dem Aufbau einer stehenden Armee im eigenen Land, wie sie nach
Cromwell kein Englander mehr zuhause zu sehen wiinschte. Und das leib-
haftige «popish plot» war sehr einfach die Thronanwarterschaft des junge-
ren Stuartbruders James, Duke of York, der sich lautstark im gleichen
Atemzug zu Rom und zum koniglichen Absolutismus bekannte und der
1673, als das Parlament die auf ihn gezielte Test-Akte beschloss, sein Flot-
tenkommando und alle 6ffentlichen Amter niedergelegt hatte, um ausser
Landes zu gehen. Dieser Nachfolger des kinderlosen Karl als Konig und
Oberhaupt der anglikanischen Kirche war auch beim englischen Sinn furs
Paradoxe eine unwahrscheinliche Vorstellung.

Whigs und Tories

In der Atmosphare des popish plot wurde 1679 erstmals, in Vorweg-
nahme des Revolution Settlement, der Antrag auf Ausschliessung James
Stuarts von der Thronfolge zugunsten seiner protestantischen Tochter im
Parlament eingebracht und vom Unterhaus mit klarer Mehrheit angenom-
men. Die Neuwahl des sogleich aufgelosten Hauses stand vollig im Zei-



384 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

chen dieser Exclusion Bill, und in ihr kamen erstmals die Parteinamen
Whigs und Tories in allgemeinen Gebrauch: die Whigs, «schottische Vieh-
rauber», die durch Parlamentsbeschluss die Thronfolge andern und damit
das Gebliitsrecht der Konige umstossen wollten, und die Tories, «irische
Wegelagerer», jetzt gleichbedeutend mit «Jakobiten», Parteiganger des
Thronfolgers Jakob Stuart, denen die blutsrechtliche Thronfolge heilig
blieb, auch wenn diesen Thronfolger Gott in seinem Zorn erschaffen hatte
— um so mehr, als unter den Anti-Jakobiten einige Cromwellsche Republi-
kaner waren. Nun musste zwar ein konsequenter Tory der Hochkirche
angehoren und Jakobit sein, so wie ein konsequenter Whig eigentlich Dis-
senter und Republikaner sein musste. Doch unter gentlemen galt Beson-
nenheit mehr als Konsequenz. Fiir die Besonnenen beider Parteien ergab
sich in dieser Aporie zunachst nur der Konsens, noch keinen offenen
Bruch zwischen Krone und Parlament zu riskieren, der erneut den religios
erregbaren Mob ins Spiel gebracht hatte, und sozusagen experimentell den
Dingen ihren Lauf zu lassen. 1685 bestieg Jakob II. in trotz einigen Auf-
standsversuchen fast unheimlich ungestorter Ruhe den Thron. Dreieinhalb
Jahre spater schieden sich die besonnenen Tories von den unbedingten
Jakobiten und kamen, gemeinsam mit den besonnenen Whigs, zu dem reif-
lich uiberlegten Schluss, dass dieser ausser dem Gesetz stehende Konig,
der sein stehendes Heer nun auch jakobitischen Offizieren unterstellte und
mit der unerwarteten Geburt eines Sohnes aus zweiter, in jedem Sinn ultra-
montaner Ehe jede Aussicht auf eine protestantische Thronfolge zunichte
machte, eine Gefahr fiir Kirche, Staat und etablierte Ordnung war. Und im
Einvernehmen der Wortfiihrer der politischen Klasse wurde Wilhelm von
Oranien, der Schwiegersohn Jakobs II., ins Land gerufen.

Wahrend eines Vierteljahrhunderts blieb in England weiterhin die
behelfsmassige Legitimitat der weiblichen Erbfolge im Hause Stuart
gewahrt. Dieses Vierteljahrhundert der beidseits ungeliebten Personal-
union mit den Niederlanden und dann der immens popularen und pathe-
tisch hilflosen Konigin Anna, der letzten thaumaturgischen Konigin Eng-
lands, waren fiir das Inselreich ein Entwicklungssprung: sie brachten die
Union mit Schottland, die in ihren Dimensionen vollig neuen Institutionen
des offentlichen Kredits, der konsolidierten Staatsschuld und der Wah-
rungsstabilitat, dank denen England seine Koalitionskriege finanzieren
konnte, die Welthandelshegemonie, aber auch die Kodifikation der eng-
lischen Freiheitsrechte, die Apotheose Newtons, die Staatstheorie und
Erkenntniskritik Locke’s und die Blitezeit einer freien Presse, in deren
offentlich ausgetragenen Kontroversen eine Pleiade genialer Journalisten
die Polemik in den Rang des literarischen Kunstwerks erhoben.

Erst mit dem nahen Ende der letzten gekronten Stuarttochter drohte
die schleppende Erbfolgekrise noch einmal auszubrechen. Der genealogi-



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 385

sche Rosselsprung zum fern verwandten, ginzlich unenglischen und leicht
verachtlichen Hause Hannover vermochte einen legalistischen Anspruch,
aber keine sakrale Aura zu ibertragen. Nach 1710, mit Wissen der
Konigin, der alle Kinder unter den Handen weggestorben waren, verhan-
delte das gleiche Torykabinett, das im Alleingang den Frieden von Utrecht
schloss, liber viele Mittelsmanner tiber eine neue Stuart-Restauration, die
Riickkehr des 1701 in Paris als Jakob III. ausgerufenen legitimen Sohns
Jakobs II., James Edward, — desselben, dessen Geburt 1688 der letzte
Anstoss der Revolution gewesen war. Doch er verweigerte zum Erstaunen
der regierenden Tories, die dies als Routineakt betrachteten, die Beurkun-
dung seiner Konformitat mit der anglikanischen Kirche. Diesem Praten-
denten war London keine Messe wert.

Als nach Annas Tod der Hannoveraner Georg I. als Konig von England
proklamiert wurde, gingen die belasteten Minister nach Frankreich ins
Exil, und Marlborough ging auf kontinentale Bildungsreisen. Der dank sei-
nen staatspolitischen Schriften, vor allem seinem Ideal eines uber den Par-
teien stehenden «patriot king», beriihmteste dieser Minister, Viscount
Bolingbroke, trat 1715 als Schattenminister in den Dienst des Stuart-Pra-
tendenten, der in Ermangelung einer Moglichkeit in England eine Schild-
erhebung in Schottland vorbereitete. Nach dem Fiasko, das einige Hinrich-
tungen und eine neue Emigrationswelle zur Folge hatte, trennten sich die
Wege: Bolingbroke wurde Staatsphilosoph und bahnte sich wie andere
Tories den Weg nach England zuriick, der Pretender und sein Hof gingen
nach Rom. Zurlick blieb ein meist latentes, doch zu jahen Ausbriichen
fahiges Unruhepotential, mindestens wahrend der zwei ersten Generatio-
nen der ungeliebten Hannoveraner-Dynastie; auf jeden Fall die kurzeste
und biindigste Art, dem ganzen Regiment der Hannoveraner und Whigs
die Legitimitat abzusprechen. Es gab andere Arten der Opposition, doch
die «jakobitische» war zweifellos die salonfahigste, und in guten Hausern
blieb es lange ein verschworerisches Geheimritual, herausfordernd oder
diskret «auf den Konig tiber dem Wasser anzustossen». Nach 1760 freilich
wurden die Jakobiten zum historischen Kuriosum legitimistischer Exzen-
trizitat, bis mit dem Einbruch der Romantik, mit Ossian und Walter Scott
und der victorianischen Begeisterung fiir die Stuartlegende und fur die seit
1746 offiziell verbotenen Schottenmuster und Schottentrachten auch die
getreuen Jakobiten in Mode und zu Markte kamen.

Zweierlei Fliichtlinge

- Es ist hier etwas ausfuhrlicher von den Jakobiten die Rede gewesen,
weil sie und ihr mystischer Glaube an das sakrale Gebliitsrecht der Konigs-



386 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

sippe uns vermutlich fremder sind als die Hugenotten, deren Name nach
immer noch wahrscheinlichster Etymologie auf die eidgenossische Partei
im Genf des 16.Jahrhunderts zuriickgeht. Auf den ersten Blick ist der
Kontrast zwischen den beiden Exilantenziigen und der Sache, fur die jeder
sein Flichtlingslos auf sich nahm, so eklatant wie nur moglich. Es wire ver-
lockend, aus der Ikonographie und Literatur der Zeit und der historisie-
renden Nachwelt ein typisierendes Gegensatzpaar zu zeichnen: der Jakobit
ist oder gibt sich als Aristokrat, Schotte oder beides, kriegerisch, heroisch,
hochfahrend, leichtsinnig; der Hugenotte des grossen Refugiums ist ein
provinzieller Plebejer, demiitig, leidensstark, gottesfiirchtig und sitten-
streng. Nur darin sind sich die Chronisten der beiden Fluchtlingsstrome
einig, dass sie eine Elite waren. Etwas subtiler, doch nur begrenzt aussage-
kraftig ist die Unterscheidung, gemass der die Jakobiten eine politische,
militarisch geschlagene und nun vom Ausland aus agierende Opposition
waren, die Hugenotten aber wehrlose Glaubensfliichtlinge, die nicht an
Aufruhr dachten und nur um des Glaubens willen alles preisgaben. So, als
aller Habe beraubte Refugianten, erscheinen sie nach 1685 in den Fliicht-
lings- und Unterstutzungsregistern der reformierten Stadte, in denen sie
meist vorubergehend Aufnahme fanden; selbst jene, die einige Wertgegen-
stande hatten mitnehmen konnen, hatten sie unterwegs an Fluchthelfer
uber die militarisch gesperrte Grenze opfern missen, weil das Wider-
rufungsedikt den Reformierten nicht nur die weitere Existenz im eigenen
Land, sondern auch die Auswanderung bei Strafe an Leib und Leben ver-
boten hatte.

Weil eine historische Kommemoration auch einen bleibenden histori-
schen Ertrag bringen muss, ist ein unter deutsch-franzosischem Patronat
stehendes umfangreiches Forschungsprojekt mit internationalem Mit-
arbeiterstab seit Jahren und noch fiir Jahre am Werk, um, ausgehend von
diesen sehr informationsreichen Fliichtlingslisten, aber unter Ausntitzung
aller zusatzlichen Quellen, die ganze Masse von Schicksalen nicht nur zu
zahlen, sondern biographisch und kartographisch auf allen Irrwegen bis
zur schliesslichen Bleibe zu verfolgen: von Genf, der wichtigsten ersten
Etappe aller Fluchtwege zu Lande, auf vielen Wegen und Umwegen nach
Frankfurt, wo sich die grossen Wanderziige nach Norddeutschland und
nach den Niederlanden teilten und wo die Werber um Kolonisten fiir die
vom Dreissigjahrigen Krieg verwiisteten Ebenen Hessens und Branden-
burgs oder fir die Koloniallander in Irland, Neuengland und Siidafrika
bereitstanden. Hugenottengeschichte war bisher vor allem Genealogie,
und Familiengeschichten sind meist Bewahrungs- und Erfolgsgeschichten.
Wenn das Resultat dieser grossen Unternehmung vorliegt, werden wir bes-
ser ermessen konnen, dass jede Summe eines Refugiums zuerst eine
Summe von Not und Heimatlosigkeit ist, und wir werden weniger versucht



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 387

sein, mit uber den Daumen gepeilten globalen Zahlen zu arbeiten: 160 000
— 200000 — 250000 Fliichtlinge?

Alles wird auch diese Untersuchung nicht erfassen konnen: die Masse
von Fluchtlingen aus den maritimen Provinzen Frankreichs, die ubers
Meer die Kiusten Englands oder der Niederlande erreichten, wird nie
genau zu beziffern sein; viele andere hatten unter dem wachsenden Druck
der Verfolgung, der Berufsverbote, der Kinderentfiihrungen oder vor der
von Provinz zu Provinz vorriickenden Bestialitat der Dragonnaden recht-
zeitig, d. h. vor der Revokation noch hastig die Grenzen iiberschritten, viele
Handelsleute und Notabeln konnten durch Hintertliren oder bevorrechtigt
ausreisen, darunter die Prominentesten, der Marschall Schomberg, der
Admiral Duquesne und der Hugenottengeneral Marquis de Ruvigny, der
als englischer Befehlshaber von Irland bis Spanien gegen den Stuartsohn
Berwick kampfte und Stammvater der Herzoge von Galway wurde wie
Berwick jener der Herzoge von Liria. Und unerfasst bleibt naturlich die
kontinuierliche Binnenwanderung innerhalb Frankreichs nach minder
gefahrdeten Orten, in die schiitzende Anonymitat der Hauptstadt, der
Handelsplatze und der geschonten Manufakturzentren wie Sedan und
Abbeville. Die begleitende Kapitalflucht, die in der 1689 beginnenden
europaischen Kriegszeit tausend Wege fand, war nach den Schatzungen
der koniglichen Intendanten und Finanzrate gigantisch, doch dokumentie-
ren lasst sie sich so gut wie nie; die konigliche Liquidationsverwaltung der
Refugiantengiiter erstickte bis zur Revolution in unentwirrbaren Prozedu-
ren um jeden Fussbreit Familienbesitz.

Die Zasur

Eine materielle Katastrophe fiir Frankreich, wie sie so prominente Zeu-
gen wie Vauban und Saint-Simon geschildert haben, war dieser Aderlass
nicht; diese Zeitgenossen, die vom Glanz des Versailler Sonnenkonigs
nicht geblendet wurden, sahen in der militarisch vollstreckten Zwangsbe-
kehrung der prétendus Réformés die Fratze der Hybris und im Exodus, der
das moralische Scheitern der Dragonnaden weithin sichtbar machte, den
Wendepunkt vom glorreichen Aufstieg zur langen Agonie des «siécle de
Louis XIV.». Das sind keine Kategorien quantitativer Geschichtsschrei-
bung. Der grosse Transfer von technischem Wissen und Konnen durch die
Hugenotten in ihre Aufnahmelander, noch vor einem halben Jahrhundert
ein Glaubenssatz aller Wirtschaftsgeschichte, hat sich in der seitherigen
Einzelforschung auf recht Weniges reduziert: eine Verbreitung franzosi-
scher Moden und frivolités, der Strumpfwebstuhl in Preussen, verbesserter



388 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

Weinbau am Stidkap Afrikas, Rinnsale im grossen Strom der von besolde-
ten Anwerbern und Werkspionen in Gang gehaltenen «gewerblichen Vol-
kerwanderung» des sogeannten Merkantilismus. Doch die grosse Zeit der
durch Inquisition und Gegenreformation vertriebenen Unternehmer und
Kaufleute war nicht das Refugium von 1685, sondern das sechzehnte Jahr-
hundert der Italiener, Wallonen und Flamen.

Zu einer eigentlichen Hugenottenindustrie entwickelte sich seit Ende
des 17.Jahrhunderts die Fabrikation buntbedruckter leichter Misch- und
Modegewebe, der «toiles peintes» oder «Indiennes» — ein loser Oberbegriff
fur eine noch ganz experimentelle Kombination von mechanischen Ver-
fahren zur Herstellung moglichst reiner Baumwolle nach noch unerreich-
barem indischem Vorbild, von immer neuen Farb- und Drucktechniken
und schnell wechselnden Modellen, Mustern und Markten und betrieb-
licher Konzentration in den Manufakturen des Rokokostils. Das Gedeihen
dieser Industrie in den Stadten des Refugiums, vor allem im Schmuggel-
korridor entlang der franzosischen Grenze von Genf uiber Neuenburg und
Miilhausen bis zum Niederrhein, ist freilich der historischen Koinzidenz zu
verdanken, dass fast genau ein Jahr nach der Widerrufung des Edikts von
Nantes ein anderes Edikt mit ausserster Scharfe die Herstellung, den
Besitz, den Kauf und Verkauf von Indiennesin Frankreich verbot. Das war
keine konfessionelle Massnahme, sondern merkantilistische Gewerbepoli-
tik zum Schutz der einheimischen Woll- und Leinwandfabrikate — vor
Ende des Jahrhunderts folgten ahnliche Verbote in Grossbritannien,
Preussen und Spanien — aber es erwies sich als Geschenk an die Stadte
und Kleinstaaten, die den Refugianten und nun auch der neuen Industrie
Aufnahme gewiahrten. Wie hier Glaubensfestigkeit, Erwerbssinn, Mode
und Konterbande zusammenkamen, bleibe unerortert.

Nationale Verkiirzungen

Was an den stets wiirdigen und oft eindriicklichen internationalen
Kundgebungen, Ausstellungen und Publikationen zum Hugenottenjahr
zuletzt oft beirrte, war die nationale Verzerrung oder Verkiirzung der
historischen Perspektiven eines Exodus, der fiir Frankreich und die
Machte der sich nun bildenden Grossen Koalition der protestantischen
Seemachte ein beildufiges, doch publizistisch wirksames Vorspiel zu einem
Vierteljahrhundert Hegemonialkrieg wurde. Am besten entgingen diesen
Fallstricken die grosse, in perfekter Zusammenarbeit einer brillanten
Equipe westschweizerischer Historiker zusammengetragene, grossartig
schlichte Gedenkausstellung im Ancien Evéché von Lausanne, didaktisch
aufgebaut wie eine dokumentierte Ahnengalerie, und die Reihe gestrenger



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 389

Genfer Bestandesaufnahmen zum Hugenottenjahr, gerade weil sie sich
ganz auf den Schauplatz Genfs und des eidgenossischen Fluchtkorridors in
seiner Verangstigung und Enge beschriankten, wo die Stimmen der weit
verstreuten Diaspora und der «Maquisardenkirche» des franzosischen
Sudens besser vernehmbar waren als irgendwo sonst.

Dass umgekehrt die deutschen Kommemorationen, soweit sie sich nicht
mit lokalhistorischer Folklore von Calw bis Kassel begniigten, es mit der
historischen Perspektive besonders schwer hatten, ist begreiflich genug.
Hier ist die ganze neuere Geschichte noch wund, die Geographie des
Geschehens zum Palimpsest geworden; die Siedlungsstatten der hugenotti-
schen Kolonisten ostlich der Oder sind vom Erdboden verschwunden, und
beidseits der Mauer durch die einstige Residenzstadt Berlin, wo nach 1700
jeder fiinfte Einwohner Franzose war, standen nun die Erben Branden-
burgs nicht Auge in Auge, sondern Riicken an Riicken in grimmiger Kon-
kurrenz um den keineswegs liberbordenden Hugenottentourismus: Ost-
berlin mit der vorbildlich restaurierten Franzosenkirche am Gendarmen-
markt, dem Hugenottenarchiv und der Niahe Potsdams, Westberlin mit
dem gleichzeitig in beiden Sprachen publizierten offiziosen deutsch-fran-
zosischen Gedenkband «Die Hugenotten» und einem Tagungsprogramm
unter dem Patronat der franzosischen Historischen Mission in Deutsch-
land, teils im Franzosischen Gymnasium, teils nahe der Glienicker Briicke,
wo sich die Spione gute Nacht sagen. Eine Begegnung fand eigentlich nicht
statt. Deutsch- und franzosischsprachige Gaste redeten nach dem kurios
arbeitsteiligen Prinzip aneinander vorbei. Die Franzosen referierten uiber
die prétendus Réformésin Frankreich vor 1685 als spezifisch franzosisches
Phanomen, wogegen die Deutschen tiber die Hugenotten nach dem Edikt
von Potsdam als neuen deutschen Stamm und vollig deutschen Gegen-
stand dozierten.

Und doch haben die Hugenotten gerade um des Symbolwerts ihrer Her-
kunft willen einen Nachruhm genossen, wie er keiner der vielen andern
Fluchtlingsgruppen der Zeit — etwa den Pfalzern und noch den 1732 ver-
triebenen Salzburger Protestanten — zuteil geworden ist. Sie miissen, nach
den apologetischen Verlautbarungen der Fiirsten, die sie ins Land gerufen
hatten, auf einzigartige Weise die Tugenden, die man spater die preussi-
schen nannte, und die asketisch gelauterten Vorzuige franzosischer Zivili-
sation in sich vereinigt haben; und diese Vorziige wurden im 18. Jahrhun-
dert hochgeschatzt, auch wenn der friderizianische Hof von Sanssouci flir
die Calviner wenig iibrig hatte. Den Hohepunkt ihres Prestiges erreichten
die Nachfahren dieser privilegierten Kolonisten, die ihren franzosischen
Ahnen wie einen Adelsbrief in ihrem Stammbaum fiihrten, wohl zur Zwei-
hundertjahrfeier des Bewillkommnungsedikts von Potsdam, zur Zeit nach
Sedan und der Reichsgriindung in Versailles, und dieses Prestige entsprang



390 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

vielleicht recht verschiedenen Quellen: dem verebbenden Kulturkampf
und der Zelebration hohenzollernscher Toleranz, dem noch frischen
Triumph uber den Erbfeind und dem stolzen Bewusstsein, dass die Huge-
notten, nach Michelet «Frankreichs beste Sohne», nach einem gern zitier-
ten Bonmot Bismarcks «die besten Deutschen» geworden waren; und viel-
leicht eine Prise Fontaneschen Heimwehs nach dem alten, kargeren, nicht
im reichsdeutschen Eintopf aufgegangenen Preussen, das mit seiner «ver-
welschten und verjudeten» Kapitale Berlin fiir den Bismarckfeind Con-
stantin Frantz der undeutscheste aller deutschen Staaten war — ein
polnisch-ostelbisch-schlesisch-rheinisch-lutherisch-katholisch - judisches
Konglomerat von Volkerfragmenten, zusammengestiickt von einer calvini-
stischen Dynastie, in dem die Hugenotten sich vielleicht vorziiglich zum
Staatsvolk geeignet hatten. Ganz gemass dieser Tradition lasst Alexander
Solschenizyn in «August Vierzehn» seinem ungliicklichen Helden von
Tannenberg, Samsonow, nicht die «Steingesichtigen» Hindenburg und
Ludendorff gegenubertreten, sondern den Geéneral Hermann von
Francois, aus einem in preussischem Kriegsdienst zum friderizianischen
Adel aufgestiegenem Hugenottengeschlecht, Sohn des in den ersten
Augusttagen des deutsch-franzosischen Krieges 1870 vor dem Feind
gefallenen Generals von Francois, Inbild des preussischen Offiziers par
excellence, gerade weil «trotz allem ein unentwegter Franzose in ihm
steckte». Hier haben sich Faden aus Geschichte, Feuilleton und Mythos zu
einem Vexierbild verwirrt.

Solche Schwierigkeiten hatten die Gedenkredner anderer Aufnahme-
lander mit ithren Hugenotten nicht: diese horten spatestens nach einer
Generation auf, Hugenotten zu sein, und ihr Name wurde kein Begriff. Fiir
die Niederlander waren sie «Waalsche» wie alle Wallonen, ein Fliichtlings-
schub nach vielen andern seit mehr als einem Jahrhundert und eine Turbu-
lenz mehr in der turbulenten Zeit, die mit der franzosischen Invasion von
1672 wiederbegonnen hatte. Noch reibungsloser ging die Assimilation in
England vonstatten, wo franzosische Namen seit der normannischen
Eroberung kaum mehr auffielen. Nur uber den nachdenklichen Komme-
morationen in Sudafrika, wo Nachfahren der drei Dutzend um 1688 hier-
her verschifften hugenottischen Familien wichtige Positionen in Staat und
Politik, Wirtschaft und Kirchen einnehmen, lag tiefer als einst der Schatten
des Gnadenwahlstreites und des Fluchs tiber Cham.

Vortrupp oder Nachhut?

Doch Gedenkfeiern fur einen Tag des Zorns pflegen, um erbaulich zu
sein, in Zukunftsgewissheit auszuklingen: was auch ihre Einzelschicksale



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 391

waren, die Hugenotten zogen durch Nacht zum Licht, gemass der Genfer
Devise post tenebras lux, auch wenn dieses Licht nicht mehr unbedingt das
Calvins war. In Amsterdam, Paris und London war es flir abrundende
Pointen unwiderstehlich verlockend, das Widerrufungsedikt Ludwigs XIV.
in Beziehung zu den konfessionspolitischen Wechselwirkungen uiber den
Kanal zu setzen: so wie zuvor der englische Biirgerkrieg, die Great Rebel-
lion und die Enthauptung des Stuartkonigs Karl I. 1649 die seit zwanzig
Jahren so instandig bekundete Konigstreue der franzosischen Calvinisten
unglaubwiirdig gemacht hatte, so diskreditierte nun die Ausmerzung der
protestantischen Minderheit in Frankreich die Toleranzverheissungen des
Stuartkonigs Jakob II. auch bei seinen nonkonformistischen englischen
Untertanen; und erst unter dem Eindruck der Dragonnaden, Zwangsbe-
kehrungen und Fliichtlingsjagden bewilligten die niederlandischen Gene-
ralstaaten — auch wenn sie mit Riicksicht auf ihre habsburgischen und
savoyischen Allianzen die protestantische Trommel nur leise ruhrten —
Schiffe, Truppen und Geld fiir die Expedition Wilhelms von Oranien nach
England...

In solch vorwartsblickender Perspektive mochten die Hugenotten als
aufopfernder Vortrupp fiir die «Glorreiche Revolution» und fur das anbre-
chende liberale Enlightenment erscheinen. Im eigenen historischen Kon-
text erschienen sie damals sich und der Welt als geschlagene Nachhut des
anderthalb Jahrhunderte andauernden, bald revolutionar vorstossenden,
bald unstet gehetzten Kampfs um die Eroberung des lateinischen Europa,
der die calvinistische «zweite Welle der Reformation» gepragt hatte und ihr
die Ziige einer international agierenden Glaubensguerilla verlichen hatte;
auch wo er, in Randgebieten, sich schliesslich festsetzen konnte, ist der
Calvinisums haufiger ein Bekenntnis militanter Kader als eine Volkskirche
geworden.

Farel, Calvin und Beza waren Refugianten; Jean Crespin begann seine
Histoire des Martyrs 1535 als Fliichtling in Genf, und die wallonischen Kir-
chen, die in den Niederlanden, aber auch in England und in niederdeut-
schen Stadten die franzosischen Hugenotten aufnahmen, waren bereits im
16. Jahrhundert als Fliichtlingskirchen im niederlandischen Unabhangig-
keitskampf gegriindet worden. Diese weitverzweigten, alten internationa-
len Solidaritaten, die enger waren als die der Konfession, waren fur zahl-
lose Exilanten von 1685 eine entscheidende Uberlebenshilfe.

Und auch die Hugenotten waren durchaus eine Partei gewesen, «le parti
huguenot», und hatten als bewaffnete Partei einer kampferischen Minder-
heit nach der Macht gegriffen, in den Hugenottenkriegen geschart um die
machtige Adelsfaktion der Navarra-Bourbon-Condé gegen die Adelsfak-
tion der Lothringen-Guise; jeder Krieg hatte sein Kontingent von Exilan-
ten in panische Flucht getrieben, am massenhaftesten nach der Bartholo-



392 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

mausnacht, und diese Fliichtlingswellen waren keineswegs plebejisch; aber
immer hatte es noch Fluchtburgen innerhalb Frankreichs gegeben. Den
Ausgang kennen wir alle: der Bourbone gelangte wohl auf den Thron,
doch zu seiner Anerkennung gelangte er erst nach seinem Ubertritt zur
romisch-katholischen Landeskirche, und in seinem Gefolge konvertierten
alle Bourbonen, Condé und Conti, und Schub um Schub fast der ganze
hohe und mittlere Adel, die Magistraten und Notabeln; tibrig blieb nur ein
widerspenstiger Dritter Stand. Das Edikt von Nantes, das Heinrich IV. sei-
nen einstigen Glaubensgenossen gewahrte, war ein Waffenstillstand in
einem briichigen status quo, dreissig Jahre spater, nach Jahren schon sinn-
losen Aufruhrs der Verlierer, hob Richelieu das Edikt von Nantes in seiner
Substanz, dem militarisch organisierten Widerstandsrecht des reformier-
ten Staats im Staate auf und gab die verbleibende Tolerierung der kleinen
hugenottischen Minderheit in die Gnade des Konigs. Noch konnten sich
die reformierten Notabeln dank den weiter zirkulierenden Schriften ihrer
letzten Granden Sully und Rohan mit der Sache der Nation gegenuber den
Ultramontanen identifizieren; doch mit dem Ende des Krieges gegen Spa-
nien, 1659, war auch dieser Nachsommer vorbei.

Die Renitenten und die Normalisierung

Jahrzehntelang, bevor die Dragoner losgelassen wurden, hatten die ins-
briinstig werbenden Missionare der franzosischen Frommigkeitsschule
alle theologisch-dogmatischen Unterscheidungslehren in christlicher
Milde geglattet und die Bekehrung zur romischen, doch vor allem zur galli-
kanischen Kirche als einen frohen Entschluss des Herzens vor Augen
gestellt, aber sie hatten tauben Ohren gepredigt. Die Epitheta, die an den
immer harter entrechteten «prétendus réformés» haften blieben, hiessen
Verstocktheit und Hochmut. Der Befund war der einer unheilbar geworde-
nen Allergie gegen romische Messe und sakramentalen Kult, eine eigent-
liche Unvereinbarkeit zweier Religiositaten, Mentalitaten oder Sensibilita-
ten, wie sie bestiirzend in der Ikonographie der Bekehrungstraktate und
Bekehrungsbilderbogen anschaulich wird: die Allergie einer ausserlich
kahlen Wort- und Schriftreligion gegen die sinnenbezogene Symbolik und
die von wunderwirkenden Bildern iiberquellenden Kultformen der triden-
tinisch-barocken Kirche, gegen die Heiligen-, Marien- und Herz-Jesu-
Devotionen und die sakrale Heilsgewalt des zelebrierenden Klerus; all das
wurde von diesen verinnerlichten Ikonoasten als blasphemischer Hokus-
pokus, finstere Magie und heidnische Abgotterei verabscheut. Diese reni-
tenten Reformierten, ein machtloser Zwanzigstel der katholischen Nation,
war eine offensichtlich nicht assimilierbare Minderheit geworden, deren



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 393

Elimination ein Gebot der Staatsrason war. Das Widerrufungsedikt hat sie
nicht etwa vertrieben, sondern als nicht mehr vorhanden und als zivilrecht-
lich tot erklart. «La France toute catholique» sollte der totale Sieg des Son-
nenkonigs sein.

Eine zuerst verbliiffende Formulierung fiir das Ereignis von 1685 ist in
prominenten Gedenkreden und -artikeln der franzosischen Trizentenar-
feiern mit grossem Beifall aufgenommen worden: es war eine Normalisie-
rung. Diese Interpretation war von der Altmeisterin der franzosischen
Hugenottenforschung, Elisabeth Labrousse, schon 1982 im Titel einer
kleinen Publikation gebraucht worden, der lautete: «La résistance d'une
minorité a une normalisation», und der damals unmissverstandlich auf die
uber Polen hereingebrochene «Normalisation» Bezug nahm. An prote-
stantischen Kommemorationen war stets «Résistance» das Stichwort gewe-
sen; an der sehr akademischen und 6kumenischen Gipfelkommemoration
in Paris war «Normalisation» das erleichtert aufgenommene Stichwort.
«Cuius regio, eius religio: warum sollte dem franzosischen Konig nicht
recht sein, was jedem Duodezfiirsten Europas billig war?

Zorn-Gottes-Theologie

Ein Auszug aus babylonischer oder agyptischer Gefangenschaft ist auch
eine Befreiung; der Exodus wird als freudiges Fest begangen. Das 17. Jahr-
hundert war fiir den Calvinismus und fur sein intellektuelles Leben, das
sich auf Kontroverstheologie beschrinkte, ein finsteres und zutiefst steriles
Jahrhundert gewesen; an keinem der geistigen Durchbriiche des Grand
Siécle waren die Nachfolger Calvins beteiligt. Die orthodox verhartete
Theologie des ewigen Zorns Gottes und der ewigen Verdammnis der
Menschheit, mit Ausnahme weniger ohne eigenes Verdienst Erwahlter, in
deren ganz alttestamentarischer Systematik die Predigt des Evangeliums
eigentlich zum Argernis und Widersinn wurde, erschopfte sich in der
unablassigen Verketzerung jeden noch so schiichternen seelsorgerischen
Einwands als Pelagianismus, Sozinianismus, Synergismus, Arminiasmus,
Episcopianismus, Latitudiniarismus und wie die Heterodoxien alle hies-
sen. Die Dogmatisierung der Pradestinationslehren an den Synoden von
Doordrecht und Westminster, 1619 und 1649, war inmitten von Terror
und Lynchjustiz erfolgt, und die weit nachhinkende helvetische formula
consensus war eine in Panikstimmung widerwillig nachgeholte provinzielle
Ratifikation des Dogmas.

Im bedrangten Ghetto des franzosischen Calvinismus war die Unstim-
migkeit zwischen der orthodoxen Akademie von Sedan und der hetero-



394 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

doxen von Saumur bis ans Ende unentschieden geblieben. Pierre Bayle,
der nach Rotterdam emigrierte Professor der 1681 aufgehobenen Akade-
mie von Sedan, brauchte nur die krausen Denominationen der verketzer-
ten theologischen Lehrmeinungen und ihrer jansenistischen Entsprechun-
gen in aller Ernsthaftigkeit mit text- und quellenkritischem Kommentar zu
lexigraphieren, zusammen mit einschldgigen, um rabbinisches Wissen
angereicherten Kommentaren zu den Referenzfiguren der Bibel und der
Patristik und vielerlei anderem mythologischem und antiquarischem Wis-
sen, um diese ganze versteinerte Orthodoxie der Lacherlichkeit preiszuge-
ben. Fontenelle, Voltaire und die Enzyklopadisten haben ein Jahrhundert-
lang aus dieser Quelle geschopft. Es war nicht Bayle, sondern der Auszug
aus der babylonischen Gefangenschaft, was deren Zorn-Gottes-Theologie
innerhalb einer Generation zum Spott oder zur Verlegenheit werden liess.
Die Wendung vom Pradestinationsdisput zum deistisch moralisierenden
Pastorat, und beispielhaft die Wandlung Genfs von der Theologenstadt
zum Zentrum der Naturwissenschaften ist in vielen Theologen- und Pasto-
renfamilien ausserlich nur ein Generationenwechsel gewesen.

Streit auf der Arche der Refugianten

Der bittere Streit zwischen dem paradoxalen Bayle und dem mit ithm
emigrierten, streng calvinistischen Theologen Jurieu, der in Sedan sein
vaterlicher Beschutzer gewesen war, wurde zu einer cause célebre der Jahr-
hundertwende. Pierre Jurieu, der in seiner wachsenden Besessenheit um
das Los der in Frankreich hirtenlos zurtickgelassenen Herde menschlich
anziehender ist als sein unersattlich verhohnender literarischer Verfolger
Bayle, verfiel in seinen Pastoralbriefen dem apokalyptischen Prophetis-
mus: binnen dreieinhalb Jahren wiirde Gott das Herz des Pharao erleuch-
ten und den Protestanten die triumphale Ruckkehr in ithre Heimat gestat-
ten. Doch als die dreieinhalb Jahre um waren, geschah die englische Revo-
lution, und Wilhelm von Oranien war der neue Josua, der die Kinder Got-
tes in das Gelobte Land fuhren wiirde. Jurieu wurde oranischer Agitator
und Rekrutierungsagent, und seine prophetischen Flugschriften wirkten
bei der Auslosung des hugenottischen Kamisardenaufstands im Hochland
der Cevennen mit. Sein anklagerisches Pamphlet «Les soupirs de la France
esclave qui soupire apreés sa liberté», wurde 1788, hundert Jahre nach sei-
nem Erscheinen, von dem damaligen Pastor Rabaud, dem kiinftigen Mit-
glied der Konstituante und des Konvents, in die vorrevolutionare Garung
geworfen. Pierre Bayle, 1684 Griinder der schon im Titel epochemachen-
den «Nouvelles de la République des lettres», beharrte dagegen eisern auf



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 395

der Pflicht absoluten Gehorsams gegeniiber auch dem ungerechtesten
Herrscher, setzte 1685 alle Hoffnung auf die verheissene Toleranz des
katholischen Stuartkonigs Jakob II. als verheissungsvolles Experiment
religioser Freiheit und verurteilte zornig die Glorious Revolution als unmo-
ralische und freche Usurpation. Dieser Schriftgelehrte kannte alle alten
Sprachen , doch weder die englische noch gar die niederliandische, und die
grundlegenden Schriften John Locke’s — darunter «On toleration» —, wel-
che der englischen Revolution die Theorie lieferten, blieben ihm unbe-
kannt oder lesensunwiirdig. Gerade das anarchische Querulantentum
Bayle’s verlieh seinem Worterbuch der Irrtimer den unwiderstehlichen
Kitzel abgriindiger Ironie.

Diese sensationelle Polemik zweier Rotterdamer Exilanten fand freilich
in exponierter Hohe liber dem intellektuellen Anonymat der hugenotti-
schen Diaspora statt, die zwar eine gewaltige Publizistik, doch wenig
grosse Geister hervorbrachte. Die Refugianten waren meist kleine, ein-
fache Leute, umhergeworfene Schiffbriichige, und ihre intellektuelle Elite
bestand aus redlichen Provinzpastoren, die stellensuchend durch die Gast-
lander irrten und schliesslich als Schulmeister, Haus- und Anstandslehrer,
Ubersetzer und Hilfsredaktoren ihr Brot verdienten. Sie haben sich als
fleissige Karrner um die Verbreitung des Franzosischen als gesamteuropai-
sche Bildungssprache verdient gemacht. Die 1700 gegriindete preussische
Akademie, deren Verhandlungs- und Publikationssprache Franzosisch
war, rekrutierte ein Drittel ihrer Mitglieder aus eingewanderten Hugenot-
ten: sie waren anspruchslose Untertanen, und sie waren bei der Hand.
Doch zum Prestige der Akademie haben sie wenig beigetragen.

Die Intellektuellen unter den Hugenotten sammelten sich auf der gros-
sen Arche aller Refugianten, in den Niederlanden: ein Schwarm von Druk-
kern, Buchhindlern, Editoren, Publizisten, Ubersetzern, Vulgarisatoren
und uber die ganze Diaspora verstreuten Korrespondenten und Kolpor-
teuren, fiir die keine Grenze, vor allem nicht die franzosische, untiber-
schreitbar war. Die Abschaffung der Grenzen fur den Intellekt, das Postu-
lat, mit dem der Emigrant Pierre Bayle 1684 mit seinem Weckruf fur die
internationale «République des Lettres» das kosmopolitische 18. Jahrhun-
dert eroffnet hatte, wurde zuerst in dieser extraterritorialen Internationale
des Refugiums Wirklichkeit. Die atemberaubende Geschwindigkeit, mit
der seit etwa 1690 Dutzende von hugenottischen Gazetten, aktuellen
Anthologien und faszikelweise gelieferten Bibliotheken wissenschaftliche,
politisch-philosophische und belletristische englische Neuheiten bis hin zu
Transaktionen der Royal Society und englischen Parlamentsreden in fran-
zosischer Ubersetzung auf den meist unterirdischen europdischen Biicher-
markt geworfen wurde, lasst die Miihlen unseres heutigen Verlagswesens
als mammuthaft schwerfallig erscheinen.



396 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN
Die Jakobiten als Apostel der Toleranz

Die termitenhafte Wirksamkeit dieser Diaspora hat vor fiinfzig Jahren,
damals zum 250. Jubilaum der Revokation, der Komparatist Paul Hazard
in seinem grossen Werk iiber die «europaische Bewusstseinskrise zwischen
1680 und 1715» ins Licht gertickt, und eine breite historische Forschung
hat seither dieses Feld bestellt. Kaum beackert ist hingegen das Feld der
jakobitischen Diaspora geblieben, eine Fussnote der englischen
Geschichte ohne Beachtung ihrer europaischen Dimension. Die jakobiti-
sche Identitat ist freilich im Umkreis des konspirativen, zwielichtigen und
geheimdienstbesessenen jakobitischen Exils problematischer als die der
hugenottischen Refugianten, und ich mochte keine falsche Symmetrie kon-
struieren.

Dass 1715 der illegitime Stuartsohn, der Herzog von Berwick, seinem
koniglichen Bruder, der sich Jakob III. nannte, die Gefolgschaft verwei-
gerte, well er, Berwick, nunmehr franzosischer Marschall sei und nur dem
Befehl des Konigs von Frankreich Gehorsam schulde, beleuchtet die ganze
Ambivalenz der Loyalitaten einer poltischen Emigration. War der Tory
Lord Bolingbroke, der im Pariser Club de I’Entreso/und auf seinem Land-
sitz La Source bei Orléans eine ganze franzosische Intelligenz in die
Zusammenhange zwischen Newtons Physik, englischem Parteiensystem
und parlamentarischer Monarchie einfiihrte und als dessen Schiiler Vol-
taire seine philosophische Laufbahn begann, war dieser Tory ein Jakobit,
well er in der Staatskrise von 1715 der schnell desillusionierte Berater des
Stuartpratendenten gewesen war?

Die Jakobiten im Exil besorgten, nicht nur in den kathollschen Landern
Europas, ein Geschaft der Zivilisation, das dem des hugenottischen Mittel-
standes fast spiegelverkehrt glich: die Verbreitung englischer Ideen und
englischer Lebensart. Und die konfessionell heterogene jakobitische Dia-
spora vertrat schon um ihrer eigenen Identitat willen uberall mit grosser
Beredsamkeit die unbedingte Toleranz, die allgemeine Gewissensfreiheit,
inbegriffen natirlich als ihr besonderes Anliegen die Toleranz der Nation
gegenuber einem von der Landeskirche abweichenden Konig; Toleranz
war denn auch der stete Glaubenssatz des jakobitischen Exilhofs in Rom.

Die Jakobiten waren, anachronistisch ausgedriickt, eine bis zur Schwar-
merel okumenisch gestimmte Diaspora; und jakobitische Exilanten haben
mit hochstmoglicher Gewissheit die ersten Freimaurerlogen als tiberkon-
fessionelle — und nebenbei auch zur Konspiration geeignete — geheime
Kneipenkonventikel auf den Kontinent mitgebracht. Ich weiss, hier bewege
ich mich auf Glatteis; und der im phraseologischen Nebel verlaufende
Kleinkrieg zwischen diesen wildgewachsenen Logen und dem hannovera-
nischen Disziplinierungsversuch durch ein kontrollierendes Zentralorgan,



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 397

die Londoner Grossloge, deren als «die alten Pflichten» bekannten Statu-
ten der presbyterianische Pastor James Anderson und der hugenottische
Hofkaplan Jean Désaguliers 1723 niederlegten, bleibe hier unerortert.

Eine Schliisselfigur in dieser franzosisch-englischen Alchemistenkiiche
sei als Ausblick noch erwihnt: der schottische Jakobit Andrew Michael
Ramsay, spater Schiiler Fénelons in Cambrai, der es als posthumer Testa-
mentsvollstrecker, literarischer Nachlassverwalter und autorisierter Inter-
pret des grossen Kirchenfiirsten fertig brachte, ihn sich und sich ihm so
vollkommen anzuverwandeln, dass seine eigenen Schriften als authenti-
sche Fortsetzungen der Werke Fénelons erschienen und dass sein in ver-
nunftgemasse natiirliche Religion drapiertes Bild des irenischen, erasmi-
schen, unendlich toleranten und aufgeklarten Pralaten, so wie es Rousseau
und den Enzyklopadisten zusagte — nicht aber Voltaire, dem vermutlichen
Autor des Spottgedichts La Ramsayade —, noch als eine Art vicaire
savoyard in das revolutionare Theaterrepertorium von 1793 einging. Ram-
say publizierte 1738 eine Initiationsrede zur Aufnahme adliger Logen-
novizen, die mit der bisher unbekannten Ableitung der Freimaurerei von
in orientalische Mysterien eingeweihten Kreuzritterorden die falschlich so
genannte schottische Hochgradmaurerei begriindete; er legte diese Rede
dem greisen Kardinal Fleury mit der Bitte um Audienz und allerhochster
Billigung vor. Fleury antwortete mit einem polizeilichen Verbot, dem auf
dem Fusse eine Bannbulle folgte. Den gesellschaftlichen Erfolg haben
diese Verbote nicht gehindert: die Logen gehorten fortan zum Jahrhundert
der Aufklarung wie die hollindischen Gazetten, die Kaffeehauser und die
europaischen Bildungsreisen, auf deren Wegstrecken die Landsleute und
die Mitbruider der Diaspora stets ortskundige Kontaktpersonen waren.

Waren sie bewegende Faktoren der Geschichte dieses Epochenwan-
dels? La Fontaine beschreibt in seiner Fabel «Le coche et la mouche» die
wichtigtuerische Pferdefliege, welche die Pferde und auch den Kutscher
fleissig sticht und sich nun briistet, ganz allein den Wagen uber den Berg
gebracht zu haben. Hugenotten und Jakobiten waren an der Wende vom
17. zum 18.Jahrhundert zwei Wolken solcher Stechmiicken des Zeitgei-
stes, die liber Europa und iiber den Kanal ausschwarmten. Sie haben viel-
leicht nur wie Miickenschwarme an der «Krise des europaischen
Bewusstseins» mitgewirkt. Aber sie haben angeregt.



	Hugenotten und Jakobiten : zwei komplementäre Emigrationen und der Anbruch der Aufklärung

