
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 5

Artikel: Hugenotten und Jakobiten : zwei komplementäre Emigrationen und der
Anbruch der Aufklärung

Autor: Lüthy, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herbert Lüthy

Hugenotten und Jakobiten

Zwei komplementäre Emigrationen und der
Anbruch der Aufklärung

Das Doppelthema dieses komparatistischen Versuchs ergab sich aus der
zeitlichen Nähe zweier Trizentenarien: jenes der Widerrufung des Edikts
von Nantes, deren im «Hugenottenjahr» 1985 Pilgerscharen von Nachfahren

und Historikern gedachten, und jenes der «Glorious Revolution», zu
der zwar die vorerst letzte Invasion Englands, die Landung Wilhelms III.
in Torbay im November 1688, den Auftakt bildet, deren volle Entfaltung
mit der verfassungsmässigen Verankerung der «englischen Freiheiten»
aber erst im Frühjahr 1989 zelebriert werden wird. Beide Ereignisse werden

hier nur unter dem Aspekt der Emigrationen betrachtet, die sie
auslösten; und obwohl die Grössenordnung dieser Emigrationen —
schätzungsweise je rund 1 Prozent der damaligen Bevölkerung Frankreichs und
Grossbritanniens — durchaus vergleichbar war, sind im einen Fall die
Glaubensflüchtlinge der eigentliche Gegenstand der Dreihundertjahrfeiern

gewesen, im zweiten Fall sind die Loyalisten, die dem flüchtigen
Jakob Stuart ins Exil folgten, ein kaum beachtetes Nebenprodukt des

gefeierten Ereignisses. Hugenotten und Jakobiten haben nicht das gleiche
Gewicht.

Doch sei erlaubt, einige allgemeine Bemerkungen über unseren
täglichen Umgang mit Zentenarien, Bi-, Tri- und Multizentenarien vorauszuschicken,

deren Konsum mit dem Nahen der Jahrtausendwende beängstigend

überhandnimmt. Entspringt diese kalendarisch geregelte Spätform
des Ursprungs- und Ahnenkults einem unverhofft wiedererwachten
Geschichtssinn des postmodernen Bewusstseins oder einem immer
unersättlicheren Bedarf der Medien nach auf Abruf vorgespeicherten und in
Wort und Bild vorprogrammierbaren Quasi-Ereignissen, wie es diese in
runden Jahrzahlen wiederkehrenden Geburts- und Todesanzeigen aus der
Vergangenheit sind?

Gedenkfeiern und Gedenkartikel gab es schon lange, doch spärlich und
meist unter dem Strich, wie man in der Zeitungssprache das Feuilleton
bezeichnete; doch das Feuilleton ist inzwischen über den nicht mehr
vorhandenen Strich und über alle Ufer getreten, und die Vorbereitung von
Jubeljahren setzt wachsende Kohorten von Programmleitern, akademi-



378 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

sehen Patronatsinstanzen, Forschungskomitees, Sachbearbeitern,
Verlagsprogrammdezernenten, Historikerkommissionen, Kongressen und Kolloquien

in Bewegung, auf dass zur rechten Zeit die so programmierte
Jubiläumsschau die Welt erfülle. So geht es nun jahrein, jahraus, von Bach und
Händel zu Berg, zu Liszt, zu Schoeck, von Raffael zu Watteau, Spitzweg,
Arp und Schwitters, ein Kaleidoskop von punktuellen Grossaufnahmen
ohne Zeitbezug, Hintergrund und Kontext. Insofern alle Kunst Ewigkeitswert

beansprucht, kann sie bei diesem Treiben keinen Schaden nehmen.
Doch die Geschichte, die keinen überzeitlichen Rang beansprucht, ist
ebenfalls in den gleichen Strudel achronistisch kommemorierender
Grossveranstaltungen geraten.

1983 hatten wir Lutherjahr und Sieg des Abendlands in der Türkenschlacht

am Kahlenberg und ein bei flauer Konjunktur zelebriertes
Ökonomenjahr mit Colbert, Marx, Schumpeter und Keynes, 1984 fast
unbeachtet den 400. Todestag Iwans des Schrecklichen, 1985 Richelieu, Victor
Hugo und die Hugenotten. 1986 feierten Basel und Holland den Humanisten

von Rotterdam, ein im Geist wiedererstandenes Preussen feierte
seinen Alten Fritz; und drohend türmen sich am Horizont die ganz
monumentalen Vier-, Drei- und Zweihundertjahrfeiern der unbesieglichen
Armada, der Glorreichen englischen und der ganz Grossen Französischen
Revolution. Da naht ein historisches Mundial, das vor Ungeduld schon
vorzeitig zu laufen begonnen hat und das uns Spektakel bis ans Ende dieses

Jahrtausends verheisst. In der Schweiz hat inzwischen noch schleppend
der Volksmarsch zum 700. Gründungstag, Codewort CH-91, begonnen,
und auf den Fersen wird ihm die Landung des Columbus in der Neuen
Welt folgen.

So weit, so gut: man soll die Feste feiern, wie sie fallen; aber sie fallen
hoffnungslos durcheinander. Es ist zu befürchten, dass in der völligen
Beliebigkeit, mit der in dieser Jahreszahlenlotterie gerade fällige Szenarien
aus Kultur- und Weltgeschichte ein- und ausgeblendet werden, die Daten
und Bezüge immer chaotischer durcheinander kollern.

Die Schlacht an der Boyne

Dass einst im Jahre 1789 in London gerade die Zentenarfeiern der
Glorious Revolution in Gang waren und im Umkreis der zur Organisation
dieser Jubelfeier gegründeten Revolution Society viele besonders laut
feiernde Prädikanten und Radikale nicht nur in Glückwunschadressen
zum Bastillesturm die Glorreiche englische Revolution mit der soeben in
Frankreich anrollenden vermengten, sondern auch die Glorious Revolution

mit der Great Rebellion, der Hinrichtung des Stuartkönigs Karls I. und



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 379

der Republik Cromwells gleichzusetzen begannen, hat damals Edmund
Burke in rasenden Zorn versetzt. Aus diesem Zorn ist eines der grössten
politischen Pamphlete der Literaturgeschichte entsprungen. Die englische
Revolution von 1689, legte er dar, hatte mit der abscheulichen Great
Rebellion nichts gemein, und sie war etwas kategorisch anderes als der
französische Demagogen- und Pöbelaufruhr gegen die Bastille und die
Adelssitze, gegen Versailles und die Königsfamilie; nämlich eben die
glorreiche, weil unblutige und streng legale Verankerung der englischen
Freiheiten von 1689.

Prophetischer Zorn ist nicht immer ein Quell lauterer Wahrheit. Es gibt
ein Ereignis der englischen Glorious Revolution, das nicht im weiten
Abstand von Zentenarfeiern, sondern wie die Näfelser Fahrt oder die
Escalade alljährlich begangen wird, und es ist durchaus kein unblutiges:
Der Sieg des Oraniers Wilhelm III. in der Schlacht an der Boyne am 2. Juli
1690 über die irischen Aufgebote Jakobs IL, die Derry belagerten — die
nordirische Stadt, die auch Londonderry heisst, weil sie und ihre verwüstete

Grafschaft nach der Unterwerfung von 1603 der Stadtkorporation
von London als Kolonisationsgebiet übergeben worden war. Wenn an
diesem Tag alljährlich die Orangemen in makabren Maskenzügen die Battle of
the Boyne begehen, dann ist das auch heute noch ein banger Tag für die
Polizeibehörden in Belfast, London und Dublin, als könnte beim ersten
Gewaltakt der alte Stammeskrieg zwischen Oraniern und Stuarts,
zwischen Angelsachsen und Kelten, zwischen Williamites und Jacobites wieder

ausbrechen.
James Stuart floh 1690 nach der Boyne zum zweiten und nun letzten

Mal nach Frankreich; doch er hatte in seinen dreieinhalb Regierungsjahren
als König von England, Irland und Schottland seine irische Armee unter
den Befehl römisch-katholischer Offiziere gestellt — zweifellos ein wesentlicher

Aspekt des «Papistischen Komplotts», von dessen Denunziationen
Parlament und Strasse Londons seit einem Jahrzehnt widerhallten —, und
diese Armee kämpfte in langsamem Rückzug ins tiefe gälische Irland auch
ohne König weiter, nicht für den Stuart, sondern gegen die englische
Herrschaft. Es dauerte noch mehr als ein Jahr, bis sie am 3. Oktober 1692 in
der Kapitulation von Limerick gegen die Zusicherung freien Abzugs —
und gegen einige Zusicherungen an die irischen Katholiken, die dann toter
Buchstabe blieben — die Waffen niederlegten. Seither haben sich wohl
noch Iren, aber nie mehr Irland für die Stuarts gerührt. Das war innerhalb
des 17. Jahrhunderts die dritte und nun auf lange hinaus endgültige militärische

Unterwerfung, Enteignung und Kolonisierung Irlands, und erst sie
konsolidierte den Machtwechsel, der in England 1689 wie ein glänzend
inszenierter Handstreich fast reibungslos vor sich gegangen und in Schottland

nach einem kurzen Aufruhr zerstrittener Hochlandstämme erstaun-



380 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

lieh friedfertig aufgenommen worden war. Insgesamt setzten 1690—1692
25 000 Angehörige der irischen Armee nicht als Flüchtlinge, sondern als

reguläre Formationen mit ihren Offizieren nach Frankreich über und traten

fast alle geschlossen in französischen Dienst.

Interloper auf allen Meeren

Das ist der eine zahlenmässig belegbare feste Kern der jakobitischen
Emigration. Ein maritimes Gegenstück fehlt: es gab keine irische Flotte.
Das Ausschwärmen irischer Seeleute, Schiffseigner und Seehandelsfamilien

zunächst in die Invasionshäfen der Bretagne und der Normandie,
dann nach der Eigengesetzlichkeit des Seehandels nach allen Küsten und
Kontinenten, kann nur im lockeren Sinn mit jakobitischem Legitimismus
gleichgesetzt werden. Ein jakobitisches Bekenntnis erleichterte freilich die
Erlangung von Freibriefen von kathohschen Fürstenhöfen Europas —

etwa vom Wiener Kaiserhof für die Ostender Überseegesellschaft, die von
den Seemächten zu Recht als Konterbandegesellschaft betrachtet wurde.
Die jakobitischen Wassergeusen bilden nach dem Utrechter Frieden, der
die offizielle französische Unterstützung der Stuarts beendete, eine eigenartige

Sondergruppe in der kosmopolitischen Welt der Interloper, der
Wilderer zur See, d.h. des privaten Überseehandels auf eigene Faust und
unter wechselnden Flaggen unter Missachtung aller Handelsmonopole der
britischen und niederländischen Ost- und Westindiengesellschaften. Das
konnte auch von Emden, Kopenhagen, Stockholm oder Triest aus geschehen.

Doch die Laufbahn ursprünglich jakobitischer Seefahrerdynastien in
den obersten Rängen des französischen Marine- und Kolonialdienstes und
vor allem in der von John Law reorganisierten französischen IndiengeselT
schaft zeigt, wo das bevorzugte Exilland lag und wo ein jakobitisches
Treuebekenntnis die besten Aufstiegschancen gewährleistete. Je länger
freihch die erhoffte siegreiche Stuart-Restauration ausblieb, desto mehr
verwischten sich die Übergänge zur allgemeinen militärischen, maritimen
und industriellen Reisläuferei über alle Grenzen Europas; wie etwa in der
jakobitischen Emigrantendynastie John Holkers, des französischen
Generalinspektors für ausländische Manufakturen, dessen Amt in der Anwerbung

englischer Arbeiter, Unternehmer, Techniker und Werkspione
bestand.

Ein wandernder Hof

Der zweite feste Kern der jakobitischen Diaspora ist natürlich die
wandernde Residenz der Stuarts im Exil, des 1701 verstorbenen Jakobs IL,
dann seines Sohnes James, des «alten», und seines Enkels Charles



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 381

Edward, des «jungen Prätendenten»; während der ersten 25 Jahre recht
königlich in Saint-Germain bei Paris, dann immer englandferner in Bar-le-
Duc, Avignon und endlich 1718 als unbehaglicher Kostgängerhof des
Heiligen Stuhls in Rom. Ein Königshof im Exil mit Ministern und diplomatischem

Dienst, getreuem Adel und Gefolge, Verschwörern, Geheim- und
Doppelagenten, Parasiten, Dienerschaft und Tross, das war zu Beginn ein

ganzes Volk: in Saint-Germain-en-Laye und Paris waren es um 1700 am
Rande des Hofes wohl fünftausend Geflüchtete, die als Jakobiten die
Unterstützung des Sonnenkönigs und der Kirche beanspruchten. Nach
1713 lichtete und zerstreute sich diese Masse, und der Königshof, der sich

gerade in Rom ein angestrengt ökumenisches Gepräge gab, war nach 1766
beinahe verwaist. Charles Edward, der junge Pretender, der 1745 nochmals
auf eigene Faust seine schottischen Hochlandclans zur letzten Schlacht

gegen die Neuzeit führte, brach danach mit Famüie und Kirche und irrte
während zweier Jahrzehnte verbittert und verwahrlosend durch den
konspirativen Untergrund seiner Diaspora. Übrig blieb in Rom sein Bruder
Henry, 22jährig zum Kardinal von York in partibus erhoben und dennoch
weiterhin proklamierter Thronprätendent; und für die Nachwelt bleiben
die monströsen Grabmonumente der letzten Stuarts und der Exilkönigin
Marie Sobieska im Petersdom in Rom und die vergilbten Aktenberge eines

Heiligsprechungsprozesses für Jakob IL Stuart zur Erinnerung an eine der
hartnäckigsten Fehlinvestitionen der Kirche und der Societas Jesu.

Dieser römische Exilhof hat nicht nur für europäische Beobachter und
Historiker, sondern für die späten Stuarts selbst das Phänomen des jakobitischen

Legitimismus zu einem ständigen Missverständnis werden lassen.
Alles Treiben der Exilanten und der Prätendenten auf dem Kontinent
hatte überhaupt nur insofern Bedeutung, als es eine jakobitische Partei in
England selbst gab. Diese insulare Dimension des jakobitischen Phänomens

ist die eines Landes und seiner Oligarchie im Hader mit seiner
Dynarchie.

Die «papistische Gefahr»

Insofern Partei im sehr prärogativen-, sippen- und patronatsbezogenen
System der englischen Politik einfach Faktionen und Klientelen bedeutete,
die sich um Königshof, um frondierende Adelshäuser, um Hochkirche und
dissidente Sekten bildeten, war die Existenz einer Partei des jeweils künftigen

Thronfolgers so einleuchtend wie eine Wette auf ein sicheres Pferd.
Die jakobitische Partei vor, während und nach dem kurzen Regnum
Jakobs IL 1685—1688 war in ihrer keineswegs anachronistischen
Selbstdefinition eine legitimistische Partei. Und es ist vielleicht festzuhalten: sie



382 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

war, entgegen einer ganzen Stuartlegende, in keinem nennenswerten Mass
eine katholische Partei, auch wenn die sehr ostentative Konversion des von
der französischen Mutter und frühem französischem Exil geprägten
James IL Stuart zur römisch-katholischen Kirche der Stein des Anstosses
wurde.

«Römisch» ist hier eine notwendige Präzisierung, weil im englisch-kirchlichen

Sprachgebrauch Kathohzität ein selbstverständliches Attribut der
anglikanischen Kirche ist, die sich nie als schismatisch verstand, und das
Lobewort «catholic» vor allem ein erlesenes Kompliment für die erasmischen

Tugenden weiter Bildung und Toleranz bedeutet. Der ausdrücklich
römische Katholizismus der «Papisten» jedoch war in der zweiten Hälfte
des 16. Jahrhunderts, als in England eine für Rom illegitime und
exkommunizierte Königin auf eine römisch-spanische folgte, das Panier einer
ultramontanen Partei gewesen und von Spanien und der Kurie als Fünfte
Kolonne eingesetzt worden. Mit dem Friedensschluss zwischen den
Nachfolgern Philipps IL und Elisabeths endete 1604 fast abrupt auch diese Zeit
ständiger Komplotte, Konspirationen und Invasionsängste, und der
englische Katholizismus hörte auf, politisch militant zu sein und auf fremde
Armaden zu hoffen. Das gunpowder plot von 1605, das als Teufelsspuk in
die englische Folklore eingegangen ist, setzt den spektakulären Schlusspunkt

unter die Ära der ständigen «papistischen Gefahr». Die apolitisch
gewordene kleine Minderheit von traditionalistischen Gutsbesitzern und
Gutsherrinnen mit ihren im Herrenhaus beherbergten Kaplanen und
Missionspriestern, mit ihrem Gesinde und ihrem meist wenig betreuten
gemeinen Volk, zur Zeit der Restauration wohl knapp 1 Prozent der
Bevölkerung Englands, hatte auch aufgehört, ein Faktor im internationalen

Mächtekalkül zu sein.

Das Trauma des Bürgerkriegs

Der grosse Bürgerkrieg der Jahrhundertmitte wurde ganz als
innerprotestantischer Religions- und Verfassungskrieg zwischen Krone und Parlament,

zwischen Episkopat, Presbyterium und puritanischen Freikirchen
ausgefochten, ein voller zwanzigjähriger Revolutionszyklus, der sich nicht
auf einen Nenner, wohl aber auf einen roten Faden bringen lässt: weil
schon im Ansatz der von oben dekretierten anglikanischen Reformation
königliche Macht und kirchliche Macht in eins gesetzt worden waren und
jede Einzelheit von Credo, Liturgie und Gemeindeordnung durch
Parlamentsakte begründet wurde, war die anglikanische Kirche potentiell als
eine vom König etablierte Staatskirche entstanden und wurde für die Stuarts

eine Zwangsanstalt auch gegen die weiterwirkenden Reformationsbe-



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 383

wegungen, denen Reformation eine Umgestaltung des öffentlichen und
privaten Lebens bedeutete. Nach allen Konvulsionen, beginnend mit der
bewaffneten Intervention der berserkerhaft calvinistischen Schotten,
gipfelnd in der presbyterialen Republik der Heiligen, war am Ende die
tolerante Diktatur Cromwells ein Sieg der Freikirchen, den auch die Restauration

nicht mehr rückgängig machen konnte. Doch am Ende dieses millena-
ristischen Experiments, das vieles, nur keine Institutionen geschaffen
hatte, blieb nur noch die Wahl zwischen weiterer Militärdiktatur, neuem
Bürgerkrieg oder Rückkehr zur Stuartdynastie als kleinerem Übel. Die
besonnen gewordenen Überlebenden beider Häuser des Parlaments wählten

auf Zusehen hin das kleinere Übel.
Die traumatische Erfahrung dieses langen Interregnums sass den

Veteranen der politischen Klasse Englands noch im Nacken, als knapp zwanzig
Jahre nach der gelungenen Restauration eine neue Erbfolgekrise ausbrach.
1679, sechs Jahre vordem Tod des 1660 restaurierten Karl IL und zehn
Jahre vor der Entthronung seines katholischen Bruders, war der ganze
Teufelsspuk wieder da: nicht nur das demagogische Fabrikat eines
«papistischen Komplotts», sondern dadurch ausgelöst der Ausbruch des längst
gärenden Misstrauens gegen die Regierungsweise dieses Königs, dessen
verwirrende und verworrene innen- und aussenpolitischen Doppelspiele
vielleicht nur ein Inferioritätsbewusstsein gegenüber dem Versailler
Sonnenkönigtum verbargen. Doch die mit widersprüchlichen Vorwänden vom
Parlament erpressten und von Ludwig XIV erschlichenen Subsidien dienten

dem Aufbau einer stehenden Armee im eigenen Land, wie sie nach
CromweU kein Engländer mehr zuhause zu sehen wünschte. Und das
leibhaftige «popish plot» war sehr einfach die Thronanwärterschaft des jüngeren

Stuartbruders James, Duke of York, der sich lautstark im gleichen
Atemzug zu Rom und zum königlichen Absolutismus bekannte und der
1673, als das Parlament die auf ihn gezielte Test-Akte beschloss, sein
Flottenkommando und alle öffentlichen Ämter niedergelegt hatte, um ausser
Landes zu gehen. Dieser Nachfolger des kinderlosen Karl als König und
Oberhaupt der anglikanischen Kirche war auch beim englischen Sinn fürs
Paradoxe eine unwahrscheinliche Vorstellung.

Whigs und Tories

In der Atmosphäre des popish plot wurde 1679 erstmals, in Vorwegnahme

des Revolution Settlement, der Antrag auf Ausschliessung James
Stuarts von der Thronfolge zugunsten seiner protestantischen Töchter im
Parlament eingebracht und vom Unterhaus mit klarer Mehrheit angenommen.

Die Neuwahl des sogleich aufgelösten Hauses stand völlig im Zei-



384 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

chen dieser Exclusion Bill, und in ihr kamen erstmals die Parteinamen
Whigs und Tories in allgemeinen Gebrauch: die Whigs, «schottische
Viehräuber», die durch Parlamentsbeschluss die Thronfolge ändern und damit
das Geblütsrecht der Könige umstossen wollten, und die Tories, «irische
Wegelagerer», jetzt gleichbedeutend mit «Jakobiten», Parteigänger des

Thronfolgers Jakob Stuart, denen die blutsrechtliche Thronfolge heilig
blieb, auch wenn diesen Thronfolger Gott in seinem Zorn erschaffen hatte
— um so mehr, als unter den Anti-Jakobiten einige Cromwellsche Republikaner

waren. Nun musste zwar ein konsequenter Tory der Hochkirche
angehören und Jakobit sein, so wie ein konsequenter Whig eigentlich
Dissenter und Republikaner sein musste. Doch unter gentlemen galt
Besonnenheit mehr als Konsequenz. Für die Besonnenen beider Parteien ergab
sich in dieser Aporie zunächst nur der Konsens, noch keinen offenen
Bruch zwischen Krone und Parlament zu riskieren, der erneut den religiös
erregbaren Mob ins Spiel gebracht hätte, und sozusagen experimentell den
Dingen ihren Lauf zu lassen. 1685 bestieg Jakob II. in trotz einigen
Aufstandsversuchen fast unheimlich ungestörter Ruhe den Thron. Dreieinhalb
Jahre später schieden sich die besonnenen Tories von den unbedingten
Jakobiten und kamen, gemeinsam mit den besonnenen Whigs, zu dem reiflich

überlegten Schluss, dass dieser ausser dem Gesetz stehende König,
der sein stehendes Heer nun auch jakobitischen Offizieren unterstellte und
mit der unerwarteten Geburt eines Sohnes aus zweiter, in jedem Sinn
ultramontaner Ehe jede Aussicht auf eine protestantische Thronfolge zunichte
machte, eine Gefahr für Kirche, Staat und etablierte Ordnung war. Und im
Einvernehmen der Wortführer der politischen Klasse wurde Wilhelm von
Oranien, der Schwiegersohn Jakobs IL, ins Land gerufen.

Während eines Vierteljahrhunderts blieb in England weiterhin die
behelfsmässige Legitimität der weiblichen Erbfolge im Hause Stuart
gewahrt. Dieses Vierteljahrhundert der beidseits ungeliebten Personalunion

mit den Niederlanden und dann der immens populären und pathetisch

hilflosen Königin Anna, der letzten thaumaturgischen Königin
Englands, waren für das Inselreich ein Entwicklungssprung: sie brachten die
Union mit Schottland, die in ihren Dimensionen völlig neuen Institutionen
des öffentlichen Kredits, der konsolidierten Staatsschuld und der
Währungsstabilität, dank denen England seine Koalitionskriege finanzieren
konnte, die Welthandelshegemonie, aber auch die Kodifikation der
englischen Freiheitsrechte, die Apotheose Newtons, die Staatstheorie und
Erkenntniskritik Locke's und die Blütezeit einer freien Presse, in deren
öffentlich ausgetragenen Kontroversen eine Pleiade genialer Journalisten
die Polemik in den Rang des literarischen Kunstwerks erhoben.

Erst mit dem nahen Ende der letzten gekrönten Stuarttochter drohte
die schleppende Erbfolgekrise noch einmal auszubrechen. Der genealogi-



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 385

sehe Rösselsprung zum fern verwandten, gänzlich unenglischen und leicht
verächtlichen Hause Hannover vermochte einen legalistischen Anspruch,
aber keine sakrale Aura zu übertragen. Nach 1710, mit Wissen der
Königin, der alle Kinder unter den Händen weggestorben waren, verhandelte

das gleiche Torykabinett, das im Alleingang den Frieden von Utrecht
schloss, über viele Mittelsmänner über eine neue Stuart-Restauration, die
Rückkehr des 1701 in Paris als Jakob III. ausgerufenen legitimen Sohns
Jakobs IL, James Edward, — desselben, dessen Geburt 1688 der letzte
Anstoss der Revolution gewesen war. Doch er verweigerte zum Erstaunen
der regierenden Tories, die dies als Routineakt betrachteten, die Beurkundung

seiner Konformität mit der anglikanischen Kirche. Diesem Prätendenten

war London keine Messe wert.
Als nach Annas Tod der Hannoveraner Georg I. als König von England

proklamiert wurde, gingen die belasteten Minister nach Frankreich ins
Exil, und Marlborough ging auf kontinentale Bildungsreisen. Der dank
seinen staatspolitischen Schriften, vor allem seinem Ideal eines über den
Parteien stehenden «patriot king», berühmteste dieser Minister, Viscount
Bolingbroke, trat 1715 als Schattenminister in den Dienst des Stuart-Prätendenten,

der in Ermangelung einer Möglichkeit in England eine
Schilderhebung in Schottland vorbereitete. Nach dem Fiasko, das einige Hinrichtungen

und eine neue Emigrationswelle zur Folge hatte, trennten sich die
Wege: Bolingbroke wurde Staatsphilosoph und bahnte sich wie andere
Tories den Weg nach England zurück, der Pretender und sein Hof gingen
nach Rom. Zurück blieb ein meist latentes, doch zu jähen Ausbrüchen
fähiges Unruhepotential, mindestens während der zwei ersten Generationen

der ungeliebten Hannoveraner-Dynastie; auf jeden Fall die kürzeste
und bündigste Art, dem ganzen Regiment der Hannoveraner und Whigs
die Legitimität abzusprechen. Es gab andere Arten der Opposition, doch
die «jakobitische» war zweifeUos die salonfähigste, und in guten Häusern
blieb es lange ein verschwörerisches Geheimritual, herausfordernd oder
diskret «auf den König über dem Wasser anzustossen». Nach 1760 freilich
wurden die Jakobiten zum historischen Kuriosum legitimistischer Exzentrizität,

bis mit dem Einbruch der Romantik, mit Ossian und Walter Scott
und der victorianischen Begeisterung für die Stuartlegende und für die seit
1746 offiziell verbotenen Schottenmuster und Schottentrachten auch die
getreuen Jakobiten in Mode und zu Markte kamen.

Zweierlei Flüchtlinge

Es ist hier etwas ausführlicher von den Jakobiten die Rede gewesen,
weil sie und ihr mystischer Glaube an das sakrale Geblütsrecht der Königs-



386 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

sippe uns vermutlich fremder sind als die Hugenotten, deren Name nach
immer noch wahrscheinlichster Etymologie auf die eidgenössische Partei
im Genf des 16. Jahrhunderts zurückgeht. Auf den ersten Blick ist der
Kontrast zwischen den beiden Exilantenzügen und der Sache, für die jeder
sein Flüchtlingslos auf sich nahm, so eklatant wie nur möglich. Es wäre
verlockend, aus der Ikonographie und Literatur der Zeit und der historisierenden

Nachwelt ein typisierendes Gegensatzpaar zu zeichnen: der Jakobit
ist oder gibt sich als Aristokrat, Schotte oder beides, kriegerisch, heroisch,
hochfahrend, leichtsinnig; der Hugenotte des grossen Refugiums ist ein
provinzieller Plebejer, demütig, leidensstark, gottesfürchtig und
sittenstreng. Nur darin sind sich die Chronisten der beiden Flüchtlingsströme
einig, dass sie eine Elite waren. Etwas subtiler, doch nur begrenzt aussagekräftig

ist die Unterscheidung, gemäss der die Jakobiten eine politische,
militärisch geschlagene und nun vom Ausland aus agierende Opposition
waren, die Hugenotten aber wehrlose Glaubensflüchtlinge, die nicht an
Aufruhr dachten und nur um des Glaubens willen alles preisgaben. So, als
aller Habe beraubte Refugianten, erscheinen sie nach 1685 in den Flüchtlings-

und Unterstützungsregistern der reformierten Städte, in denen sie
meist vorübergehend Aufnahme fanden; selbst jene, die einige Wertgegenstände

hatten mitnehmen können, hatten sie unterwegs an Fluchthelfer
über die militärisch gesperrte Grenze opfern müssen, weil das
Widerrufungsedikt den Reformierten nicht nur die weitere Existenz im eigenen
Land, sondern auch die Auswanderung bei Strafe an Leib und Leben
verboten hatte.

Weil eine historische Kommemoration auch einen bleibenden historischen

Ertrag bringen muss, ist ein unter deutsch-französischem Patronat
stehendes umfangreiches Forschungsprojekt mit internationalem
Mitarbeiterstab seit Jahren und noch für Jahre am Werk, um, ausgehend von
diesen sehr informationsreichen Flüchtlingslisten, aber unter Ausnützung
aller zusätzlichen Quellen, die ganze Masse von Schicksalen nicht nur zu
zählen, sondern biographisch und kartographisch auf allen Irrwegen bis
zur schliesslichen Bleibe zu verfolgen: von Genf, der wichtigsten ersten
Etappe aller Fluchtwege zu Lande, auf vielen Wegen und Umwegen nach
Frankfurt, wo sich die grossen Wanderzüge nach Norddeutschland und
nach den Niederlanden teilten und wo die Werber um Kolonisten für die
vom Dreissigjährigen Krieg verwüsteten Ebenen Hessens und Brandenburgs

oder für die Kolonialländer in Irland, Neuengland und Südafrika
bereitstanden. Hugenottengeschichte war bisher vor allem Genealogie,
und Familiengeschichten sind meist Bewährungs- und Erfolgsgeschichten.
Wenn das Resultat dieser grossen Unternehmung vorliegt, werden wir besser

ermessen können, dass jede Summe eines Refugiums zuerst eine
Summe von Not und Heimatlosigkeit ist, und wir werden weniger versucht



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 387

sein, mit über den Daumen gepeilten globalen Zahlen zu arbeiten: 160 000

- 200000 - 250000 Flüchtlinge?

Alles wird auch diese Untersuchung nicht erfassen können: die Masse
von Flüchtlingen aus den maritimen Provinzen Frankreichs, die übers
Meer die Küsten Englands oder der Niederlande erreichten, wird nie

genau zu beziffern sein; viele andere hatten unter dem wachsenden Druck
der Verfolgung, der Berufsverbote, der Kinderentführungen oder vor der
von Provinz zu Provinz vorrückenden Bestialität der Dragonnaden rechtzeitig,

d.h. vor der Revokation noch hastig die Grenzen überschritten, viele
Handelsleute und Notabein konnten durch Hintertüren oder bevorrechtigt
ausreisen, darunter die Prominentesten, der Marschall Schomberg, der
Admiral Duquesne und der Hugenottengeneral Marquis de Ruvigny, der
als englischer Befehlshaber von Irland bis Spanien gegen den Stuartsohn
Berwick kämpfte und Stammvater der Herzöge von Galway wurde wie
Berwick jener der Herzöge von Liria. Und unerfasst bleibt natürlich die
kontinuierliche Binnenwanderung innerhalb Frankreichs nach minder
gefährdeten Orten, in die schützende Anonymität der Hauptstadt, der
Handelsplätze und der geschonten Manufakturzentren wie Sedan und
Abbeville. Die begleitende Kapitalflucht, die in der 1689 beginnenden
europäischen Kriegszeit tausend Wege fand, war nach den Schätzungen
der königlichen Intendanten und Finanzräte gigantisch, doch dokumentieren

lässt sie sich so gut wie nie; die königliche Liquidationsverwaltung der
Refugiantengüter erstickte bis zur Revolution in unentwirrbaren Prozeduren

um jeden Fussbreit Familienbesitz.

Die Zäsur

Eine materielle Katastrophe für Frankreich, wie sie so prominente Zeugen

wie Vauban und Saint-Simon geschildert haben, war dieser Aderlass
nicht; diese Zeitgenossen, die vom Glanz des Versailler Sonnenkönigs
nicht geblendet wurden, sahen in der militärisch vollstreckten Zwangsbekehrung

der prétendus Réformés die Fratze der Hybris und im Exodus, der
das moralische Scheitern der Dragonnaden weithin sichtbar machte, den
Wendepunkt vom glorreichen Aufstieg zur langen Agonie des «siècle de
Louis XIV». Das sind keine Kategorien quantitativer Geschichtsschreibung.

Der grosse Transfer von technischem Wissen und Können durch die
Hugenotten in ihre Aufnahmeländer, noch vor einem halben Jahrhundert
ein Glaubenssatz aller Wirtschaftsgeschichte, hat sich in der seitherigen
Einzelforschung auf recht Weniges reduziert: eine Verbreitung französischer

Moden und frivolités, der Strumpfwebstuhl in Preussen, verbesserter



388 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

Weinbau am Südkap Afrikas, Rinnsale im grossen Strom der von besoldeten

Anwerbern und Werkspionen in Gang gehaltenen «gewerblichen
Völkerwanderung» des sogeannten Merkantilismus. Doch die grosse Zeit der
durch Inquisition und Gegenreformation vertriebenen Unternehmer und
Kaufleute war nicht das Refugium von 1685, sondern das sechzehnte
Jahrhundert der Italiener, Wallonen und Flamen.

Zu einer eigentlichen Hugenottenindustrie entwickelte sich seit Ende
des 17. Jahrhunderts die Fabrikation buntbedruckter leichter Misch- und
Modegewebe, der «toiles peintes» oder «Indiennes» — ein loser Oberbegriff
für eine noch ganz experimentelle Kombination von mechanischen
Verfahren zur Herstellung möglichst reiner Baumwolle nach noch unerreichbarem

indischem Vorbild, von immer neuen Färb- und Drucktechniken
und schnell wechselnden Modellen, Mustern und Märkten und betrieblicher

Konzentration in den Manufakturen des Rokokostils. Das Gedeihen
dieser Industrie in den Städten des Refugiums, vor allem im Schmuggelkorridor

entlang der französischen Grenze von Genf über Neuenburg und
Mülhausen bis zum Niederrhein, ist freilich der historischen Koinzidenz zu
verdanken, dass fast genau ein Jahr nach der Widerrufung des Edikts von
Nantes ein anderes Edikt mit äusserster Schärfe die Herstellung, den
Besitz, den Kauf und Verkauf von Indiennes in Frankreich verbot. Das war
keine konfessionelle Massnahme, sondern merkantilistische Gewerbepolitik

zum Schutz der einheimischen Woll- und Leinwandfabrikate — vor
Ende des Jahrhunderts folgten ähnliche Verbote in Grossbritannien,
Preussen und Spanien — aber es erwies sich als Geschenk an die Städte
und Kleinstaaten, die den Refugianten und nun auch der neuen Industrie
Aufnahme gewährten. Wie hier Glaubensfestigkeit, Erwerbssinn, Mode
und Konterbande zusammenkamen, bleibe unerörtert.

Nationale Verkürzungen

Was an den stets würdigen und oft eindrücklichen internationalen
Kundgebungen, Ausstellungen und Publikationen zum Hugenottenjahr
zuletzt oft beirrte, war die nationale Verzerrung oder Verkürzung der
historischen Perspektiven eines Exodus, der für Frankreich und die
Mächte der sich nun bildenden Grossen Koalition der protestantischen
Seemächte ein beiläufiges, doch publizistisch wirksames Vorspiel zu einem
Vierteljahrhundert Hegemonialkrieg wurde. Am besten entgingen diesen
Fallstricken die grosse, in perfekter Zusammenarbeit einer brillanten
Equipe westschweizerischer Historiker zusammengetragene, grossartig
schlichte Gedenkausstellung im Ancien Evëché von Lausanne, didaktisch
aufgebaut wie eine dokumentierte Ahnengalerie, und die Reihe gestrenger



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 389

Genfer Bestandesaufnahmen zum Hugenottenjahr, gerade weil sie sich

ganz auf den Schauplatz Genfs und des eidgenössischen Fluchtkorridors in
seiner Verängstigung und Enge beschränkten, wo die Stimmen der weit
verstreuten Diaspora und der «Maquisardenkirche» des französischen
Südens besser vernehmbar waren als irgendwo sonst.

Dass umgekehrt die deutschen Kommemorationen, soweit sie sich nicht
mit lokalhistorischer Folklore von Calw bis Kassel begnügten, es mit der
historischen Perspektive besonders schwer hatten, ist begreiflich genug.
Hier ist die ganze neuere Geschichte noch wund, die Geographie des
Geschehens zum Palimpsest geworden; die Siedlungsstätten der hugenottischen

Kolonisten östlich der Oder sind vom Erdboden verschwunden, und
beidseits der Mauer durch die einstige Residenzstadt Berlin, wo nach 1700
jeder fünfte Einwohner Franzose war, standen nun die Erben Brandenburgs

nicht Auge in Auge, sondern Rücken an Rücken in grimmiger
Konkurrenz um den keineswegs überbordenden Hugenottentourismus:
Ostberlin mit der vorbildlich restaurierten Franzosenkirche am Gendarmenmarkt,

dem Hugenottenarchiv und der Nähe Potsdams, Westberlin mit
dem gleichzeitig in beiden Sprachen publizierten offiziösen deutsch-französischen

Gedenkband «Die Hugenotten» und einem Tagungsprogramm
unter dem Patronat der französischen Historischen Mission in Deutschland,

teils im Französischen Gymnasium, teils nahe der Glienicker Brücke,
wo sich die Spione gute Nacht sagen. Eine Begegnung fand eigentlich nicht
statt. Deutsch- und französischsprachige Gäste redeten nach dem kurios
arbeitsteiligen Prinzip aneinander vorbei. Die Franzosen referierten über
die prétendus Réformés in Frankreich vor 1685 als spezifisch französisches
Phänomen, wogegen die Deutschen über die Hugenotten nach dem Edikt
von Potsdam als neuen deutschen Stamm und völlig deutschen Gegenstand

dozierten.
Und doch haben die Hugenotten gerade um des Symbolwerts ihrer

Herkunft willen einen Nachruhm genossen, wie er keiner der vielen andern
Flüchtlingsgruppen der Zeit — etwa den Pfälzern und noch den 1732
vertriebenen Salzburger Protestanten — zuteil geworden ist. Sie müssen, nach
den apologetischen Verlautbarungen der Fürsten, die sie ins Land gerufen
hatten, auf einzigartige Weise die Tugenden, die man später die preussischen

nannte, und die asketisch geläuterten Vorzüge französischer Zivilisation

in sich vereinigt haben; und diese Vorzüge wurden im 18. Jahrhundert

hochgeschätzt, auch wenn der friderizianische Hof von Sanssouci für
die Calviner wenig übrig hatte. Den Höhepunkt ihres Prestiges erreichten
die Nachfahren dieser privilegierten Kolonisten, die ihren französischen
Ahnen wie einen Adelsbrief in ihrem Stammbaum führten, wohl zur
Zweihundertjahrfeier des Bewillkommnungsedikts von Potsdam, zur Zeit nach
Sedan und der Reichsgründung in Versailles, und dieses Prestige entsprang



390 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

vielleicht recht verschiedenen Quellen: dem verebbenden Kulturkampf
und der Zelebration hohenzollernscher Toleranz, dem noch frischen
Triumph über den Erbfeind und dem stolzen Bewusstsein, dass die
Hugenotten, nach Michelet «Frankreichs beste Söhne», nach einem gern zitierten

Bonmot Bismarcks «die besten Deutschen» geworden waren; und
vielleicht eine Prise Fontaneschen Heimwehs nach dem alten, kargeren, nicht
im reichsdeutschen Eintopf aufgegangenen Preussen, das mit seiner «ver-
welschten und verjudeten» Kapitale Berlin für den Bismarckfeind
Constantin Frantz der undeutscheste aller deutschen Staaten war — ein
polnisch-ostelbisch-schlesisch-rheinisch-lutherisch-katholisch-jüdisches
Konglomerat von Völkerfragmenten, zusammengestückt von einer calvini-
stischen Dynastie, in dem die Hugenotten sich vielleicht vorzüglich zum
Staatsvolk geeignet hätten. Ganz gemäss dieser Tradition lässt Alexander
Solschenizyn in «August Vierzehn» seinem unglücklichen Helden von
Tannenberg, Samsonow, nicht die «Steingesichtigen» Hindenburg und
Ludendorff gegenübertreten, sondern den General Hermann von
François, aus einem in preussischem Kriegsdienst zum friderizianischen
Adel aufgestiegenem Hugenottengeschlecht, Sohn des in den ersten
Augusttagen des deutsch-französischen Krieges 1870 vor dem Feind
gefallenen Generals von François, Inbild des preussischen Offiziers par
excellence, gerade weil «trotz allem ein unentwegter Franzose in ihm
steckte». Hier haben sich Fäden aus Geschichte, Feuilleton und Mythos zu
einem Vexierbild verwirrt.

Solche Schwierigkeiten hatten die Gedenkredner anderer Aufnahmeländer

mit ihren Hugenotten nicht: diese hörten spätestens nach einer
Generation auf, Hugenotten zu sein, und ihr Name wurde kein Begriff. Für
die Niederländer waren sie «Waalsche» wie alle Wallonen, ein Flüchtlingsschub

nach vielen andern seit mehr als einem Jahrhundert und eine Turbulenz

mehr in der turbulenten Zeit, die mit der französischen Invasion von
1672 wiederbegonnen hatte. Noch reibungsloser ging die Assimilation in
England vonstatten, wo französische Namen seit der normannischen
Eroberung kaum mehr auffielen. Nur über den nachdenklichen
Kommemorationen in Südafrika, wo Nachfahren der drei Dutzend um 1688 hierher

verschifften hugenottischen Familien wichtige Positionen in Staat und
Politik, Wirtschaft und Kirchen einnehmen, lag tiefer als einst der Schatten
des Gnadenwahlstreites und des Fluchs über Cham.

Vortrupp oder Nachhut?

Doch Gedenkfeiern für einen Tag des Zorns pflegen, um erbaulich zu
sein, in Zukunftsgewissheit auszuklingen: was auch ihre Einzelschicksale



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 391

waren, die Hugenotten zogen durch Nacht zum Licht, gemäss der Genfer
Devise post tenebras lux, auch wenn dieses Licht nicht mehr unbedingt das
Calvins war. In Amsterdam, Paris und London war es für abrundende
Pointen unwiderstehlich verlockend, das Widerrufungsedikt Ludwigs XIV
in Beziehung zu den konfessionspolitischen Wechselwirkungen über den
Kanal zu setzen: so wie zuvor der englische Bürgerkrieg, die Great Rebellion

und die Enthauptung des Stuartkönigs Karl I. 1649 die seit zwanzig
Jahren so inständig bekundete Königstreue der französischen Calvinisten
unglaubwürdig gemacht hatte, so diskreditierte nun die Ausmerzung der
protestantischen Minderheit in Frankreich die Toleranzverheissungen des

Stuartkönigs Jakob IL auch bei seinen nonkonformistischen englischen
Untertanen; und erst unter dem Eindruck der Dragonnaden, Zwangsbekehrungen

und Flüchtlingsjagden bewilligten die niederländischen
Generalstaaten — auch wenn sie mit Rücksicht auf ihre habsburgischen und
savoyischen Allianzen die protestantische Trommel nur leise rührten —

Schiffe, Truppen und Geld für die Expedition Wilhelms von Oranien nach
England...

In solch vorwärtsblickender Perspektive mochten die Hugenotten als

aufopfernder Vortrupp für die «Glorreiche Revolution» und für das
anbrechende liberale Enlightenment erscheinen. Im eigenen historischen Kontext

erschienen sie damals sich und der Welt als geschlagene Nachhut des
anderthalb Jahrhunderte andauernden, bald revolutionär vorstossenden,
bald unstet gehetzten Kampfs um die Eroberung des lateinischen Europa,
der die calvinistische «zweite Welle der Reformation» geprägt hatte und ihr
die Züge einer international agierenden Glaubensguerilla verliehen hatte;
auch wo er, in Randgebieten, sich schliesslich festsetzen konnte, ist der
Calvinisums häufiger ein Bekenntnis militanter Kader als eine Volkskirche
geworden.

Farei, Calvin und Beza waren Refugianten; Jean Crespin begann seine
Histoire des Martyrs 1535 als Flüchtling in Genf, und die wallonischen
Kirchen, die in den Niederlanden, aber auch in England und in niederdeutschen

Städten die französischen Hugenotten aufnahmen, waren bereits im
16. Jahrhundert als Flüchtlingskirchen im niederländischen Unabhängigkeitskampf

gegründet worden. Diese weitverzweigten, alten internationalen

Solidaritäten, die enger waren als die der Konfession, waren für zahllose

Exilanten von 1685 eine entscheidende Überlebenshilfe.
Und auch die Hugenotten waren durchaus eine Partei gewesen, «le parti

huguenot», und hatten als bewaffnete Partei einer kämpferischen Minderheit

nach der Macht gegriffen, in den Hugenottenkriegen geschart um die
mächtige Adelsfaktion der Navarra-Bourbon-Condé gegen die Adelsfaktion

der Lothringen-Guise; jeder Krieg hatte sein Kontingent von Exilanten

in panische Flucht getrieben, am massenhaftesten nach der Bartholo-



392 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

mäusnacht, und diese Flüchtlingswellen waren keineswegs plebejisch; aber
immer hatte es noch Fluchtburgen innerhalb Frankreichs gegeben. Den
Ausgang kennen wir alle: der Bourbone gelangte wohl auf den Thron,
doch zu seiner Anerkennung gelangte er erst nach seinem Übertritt zur
römisch-katholischen Landeskirche, und in seinem Gefolge konvertierten
alle Bourbonen, Condé und Conti, und Schub um Schub fast der ganze
hohe und mittlere Adel, die Magistraten und Notabein; übrig blieb nur ein
widerspenstiger Dritter Stand. Das Edikt von Nantes, das Heinrich LV.

seinen einstigen Glaubensgenossen gewährte, war ein Waffenstillstand in
einem brüchigen status quo; dreissig Jahre später, nach Jahren schon
sinnlosen Aufruhrs der Verlierer, hob Richelieu das Edikt von Nantes in seiner
Substanz, dem militärisch organisierten Widerstandsrecht des reformierten

Staats im Staate auf und gab die verbleibende Tolerierung der kleinen
hugenottischen Minderheit in die Gnade des Königs. Noch konnten sich
die reformierten Notabein dank den weiter zirkulierenden Schriften ihrer
letzten Granden Sully und Rohan mit der Sache der Nation gegenüber den
Ultramontanen identifizieren; doch mit dem Ende des Krieges gegen
Spanien, 1659, war auch dieser Nachsommer vorbei.

Die Renitenten und die Normalisierung

Jahrzehntelang, bevor die Dragoner losgelassen wurden, hatten die ins-
brünstig werbenden Missionare der französischen Frömmigkeitsschule
alle theologisch-dogmatischen Unterscheidungslehren in christlicher
Milde geglättet und die Bekehrung zur römischen, doch vor allem zur galli-
kanischen Kirche als einen frohen Entschluss des Herzens vor Augen
gestellt, aber sie hatten tauben Ohren gepredigt. Die Epitheta, die an den
immer härter entrechteten «prétendus réformés» haften blieben, hiessen
Verstocktheit und Hochmut. Der Befund war der einer unheilbar gewordenen

Allergie gegen römische Messe und sakramentalen Kult, eine eigentliche

Unvereinbarkeit zweier Religiositäten, Mentalitäten oder Sensibilitäten,

wie sie bestürzend in der Ikonographie der Bekehrungstraktate und
Bekehrungsbilderbogen anschaulich wird: die Allergie einer äusserlich
kahlen Wort- und Schriftreligion gegen die sinnenbezogene Symbolik und
die von wunderwirkenden Bildern überquellenden Kultformen der triden-
tinisch-barocken Kirche, gegen die Heiligen-, Marien- und Herz-Jesu-
Devotionen und die sakrale Heilsgewalt des zelebrierenden Klerus; all das
wurde von diesen verinnerlichten Ikonoasten als blasphemischer Hokuspokus,

finstere Magie und heidnische Abgötterei verabscheut. Diese
renitenten Reformierten, ein machtloser Zwanzigstel der katholischen Nation,
war eine offensichtlich nicht assimilierbare Minderheit geworden, deren



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 393

Elimination ein Gebot der Staatsräson war. Das Widerrufungsedikt hat sie
nicht etwa vertrieben, sondern als nicht mehr vorhanden und als zivilrechtlich

tot erklärt. «La France toute catholique» sollte der totale Sieg des

Sonnenkönigs sein.
Eine zuerst verblüffende Formulierung für das Ereignis von 1685 ist in

prominenten Gedenkreden und -artikeln der französischen Trizentenar-
feiern mit grossem Beifall aufgenommen worden: es war eine Normalisierung.

Diese Interpretation war von der Altmeisterin der französischen
Hugenottenforschung, Elisabeth Labrousse, schon 1982 im Titel einer
kleinen Publikation gebraucht worden, der lautete: «La résistance d'une
minorité à une normalisation», und der damals unmissverständlich auf die
über Polen hereingebrochene «Normalisation» Bezug nahm. An
protestantischen Kommemorationen war stets «Résistance» das Stichwort gewesen;

an der sehr akademischen und ökumenischen Gipfelkommemoration
in Paris war «Normalisation» das erleichtert aufgenommene Stichwort.
«Cuius regio, eius religio: warum sollte dem französischen König nicht
recht sein, was jedem Duodezfürsten Europas billig war?

Zorn-Gottes-Theologie

Ein Auszug aus babylonischer oder ägyptischer Gefangenschaft ist auch
eine Befreiung; der Exodus wird als freudiges Fest begangen. Das 17.

Jahrhundert war für den Calvinismus und für sein intellektuelles Leben, das
sich auf Kontroverstheologie beschränkte, ein finsteres und zutiefst steriles
Jahrhundert gewesen; an keinem der geistigen Durchbrüche des Grand
Siècle waren die Nachfolger Calvins beteiligt. Die orthodox verhärtete
Theologie des ewigen Zorns Gottes und der ewigen Verdammnis der
Menschheit, mit Ausnahme weniger ohne eigenes Verdienst Erwählter, in
deren ganz alttestamentarischer Systematik die Predigt des Evangeliums
eigentlich zum Ärgernis und Widersinn wurde, erschöpfte sich in der
unablässigen Verketzerung jeden noch so schüchternen seelsorgerischen
Einwands als Pelagianismus, Sozinianismus, Synergismus, Arminiasmus,
Episcopianismus, Latitudiniarismus und wie die Heterodoxien alle Wessen.

Die Dogmatisierung der Prädestinationslehren an den Synoden von
Doordrecht und Westminster, 1619 und 1649, war inmitten von Terror
und Lynchjustiz erfolgt, und die weit nachhinkende helvetische formula
consensus war eine in Panikstimmung widerwillig nachgeholte provinzielle
Ratifikation des Dogmas.

Im bedrängten Ghetto des französischen Calvinismus war die Unstimmigkeit

zwischen der orthodoxen Akademie von Sedan und der hetero-



394 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

doxen von Saumur bis ans Ende unentschieden geblieben. Pierre Bayle,
der nach Rotterdam emigrierte Professor der 1681 aufgehobenen Akademie

von Sedan, brauchte nur die krausen Denominationen der verketzerten

theologischen Lehrmeinungen und ihrer jansenistischen Entsprechungen
in aller Ernsthaftigkeit mit text- und quellenkritischem Kommentar zu

lexigraphieren, zusammen mit einschlägigen, um rabbinisches Wissen
angereicherten Kommentaren zu den Referenzfiguren der Bibel und der
Patristik und vielerlei anderem mythologischem und antiquarischem Wissen,

um diese ganze versteinerte Orthodoxie der Lächerlichkeit preiszugeben.

Fontenelle, Voltaire und die Enzyklopädisten haben ein Jahrhundertlang

aus dieser Quelle geschöpft. Es war nicht Bayle, sondern der Auszug
aus der babylonischen Gefangenschaft, was deren Zorn-Gottes-Theologie
innerhalb einer Generation zum Spott oder zur Verlegenheit werden liess.
Die Wendung vom Prädestinationsdisput zum deistisch moralisierenden
Pastorat, und beispielhaft die Wandlung Genfs von der Theologenstadt
zum Zentrum der Naturwissenschaften ist in vielen Theologen- und
Pastorenfamilien äusserlich nur ein Generationenwechsel gewesen.

Streit auf der Arche der Refugianten

Der bittere Streit zwischen dem paradoxalen Bayle und dem mit ihm
emigrierten, streng calvinistischen Theologen Jurieu, der in Sedan sein
väterlicher Beschützer gewesen war, wurde zu einer cause célèbre der
Jahrhundertwende. Pierre Jurieu, der in seiner wachsenden Besessenheit um
das Los der in Frankreich hirtenlos zurückgelassenen Herde menschlich
anziehender ist als sein unersättlich verhöhnender literarischer Verfolger
Bayle, verfiel in seinen Pastoralbriefen dem apokalyptischen Prophetismus:

binnen dreieinhalb Jahren würde Gott das Herz des Pharao erleuchten

und den Protestanten die triumphale Rückkehr in ihre Heimat gestatten.

Doch als die dreieinhalb Jahre um waren, geschah die englische
Revolution, und Wilhelm von Oranien war der neue Josua, der die Kinder Gottes

in das Gelobte Land führen würde. Jurieu wurde oranischer Agitator
und Rekrutierungsagent, und seine prophetischen Flugschriften wirkten
bei der Auslösung des hugenottischen Kamisardenaufstands im Hochland
der Cevennen mit. Sein anklägerisches Pamphlet «Les soupirs de la France
esclave qui soupire après sa liberté», wurde 1788, hundert Jahre nach
seinem Erscheinen, von dem damaligen Pastor Rabaud, dem künftigen
Mitglied der Konstituante und des Konvents, in die vorrevolutionäre Gärung
geworfen. Pierre Bayle, 1684 Gründer der schon im Titel epochemachenden

«Nouvelles de la République des lettres», beharrte dagegen eisern auf



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 395

der Pflicht absoluten Gehorsams gegenüber auch dem ungerechtesten
Herrscher, setzte 1685 alle Hoffnung auf die verheissene Toleranz des
katholischen Stuartkönigs Jakob IL als verheissungsvolles Experiment
religiöser Freiheit und verurteilte zornig die Glorious Revolution als
unmoralische und freche Usurpation. Dieser Schriftgelehrte kannte alle alten
Sprachen, doch weder die englische noch gar die niederländische, und die
grundlegenden Schriften John Locke's — darunter «On toleration» —, welche

der englischen Revolution die Theorie lieferten, blieben ihm unbekannt

oder lesensunwürdig. Gerade das anarchische Querulantentum
Bayle's verlieh seinem Wörterbuch der Irrtümer den unwiderstehlichen
Kitzel abgründiger Ironie.

Diese sensationelle Polemik zweier Rotterdamer Exilanten fand freilich
in exponierter Höhe über dem intellektuellen Anonymat der hugenottischen

Diaspora statt, die zwar eine gewaltige Publizistik, doch wenig
grosse Geister hervorbrachte. Die Refugianten waren meist kleine,
einfache Leute, umhergeworfene Schiffbrüchige, und ihre intellektuelle Elite
bestand aus redhchen Provinzpastoren, die stellensuchend durch die
Gastländer irrten und schliesslich als Schulmeister, Haus- und Anstandslehrer,
Übersetzer und Hilfsredaktoren ihr Brot verdienten. Sie haben sich als

fleissige Kärrner um die Verbreitung des Französischen als gesamteuropäische

Bildungssprache verdient gemacht. Die 1700 gegründete preussische
Akademie, deren Verhandlungs- und Publikationssprache Französisch
war, rekrutierte ein Drittel ihrer Mitglieder aus eingewanderten Hugenotten:

sie waren anspruchslose Untertanen, und sie waren bei der Hand.
Doch zum Prestige der Akademie haben sie wenig beigetragen.

Die Intellektuellen unter den Hugenotten sammelten sich auf der grossen

Arche aller Refugianten, in den Niederlanden: ein Schwärm von Druk-
kern, Buchhändlern, Editoren, Publizisten, Übersetzern, Vulgarisatoren
und über die ganze Diaspora verstreuten Korrespondenten und Kolporteuren,

für die keine Grenze, vor allem nicht die französische, unüber-
schreitbar war. Die Abschaffung der Grenzen für den Intellekt, das Postulat,

mit dem der Emigrant Pierre Bayle 1684 mit seinem Weckruf für die
internationale «République des Lettres» das kosmopolitische 18. Jahrhundert

eröffnet hatte, wurde zuerst in dieser extraterritorialen Internationale
des Refugiums Wirklichkeit. Die atemberaubende Geschwindigkeit, mit
der seit etwa 1690 Dutzende von hugenottischen Gazetten, aktuellen
Anthologien und faszikelweise gelieferten Bibliotheken wissenschaftliche,
politisch-philosophische und belletristische englische Neuheiten bis hin zu
Transaktionen der Royal Society und englischen Parlamentsreden in
französischer Übersetzung auf den meist unterirdischen europäischen Büchermarkt

geworfen wurde, lässt die Mühlen unseres heutigen Verlagswesens
als mammuthaft schwerfällig erscheinen.



396 HUGENOTTEN UND JAKOBITEN

Die Jakobiten als Apostel der Toleranz

Die termitenhafte Wirksamkeit dieser Diaspora hat vor fünfzig Jahren,
damals zum 250. Jubiläum der Revokation, der Komparatist Paul Hazard
in seinem grossen Werk über die «europäische Bewusstseinskrise zwischen
1680 und 1715» ins Licht gerückt, und eine breite historische Forschung
hat seither dieses Feld bestellt. Kaum beackert ist hingegen das Feld der
jakobitischen Diaspora geblieben, eine Fussnote der englischen
Geschichte ohne Beachtung ihrer europäischen Dimension. Die jakobitische

Identität ist freilich im Umkreis des konspirativen, zwielichtigen und
geheimdienstbesessenen jakobitischen Exils problematischer als die der
hugenottischen Refugianten, und ich möchte keine falsche Symmetrie
konstruieren.

Dass 1715 der illegitime Stuartsohn, der Herzog von Berwick, seinem
königlichen Bruder, der sich Jakob III. nannte, die Gefolgschaft verweigerte,

weil er, Berwick, nunmehr französischer Marschall sei und nur dem
Befehl des Königs von Frankreich Gehorsam schulde, beleuchtet die ganze
Ambivalenz der Loyalitäten einer poltischen Emigration. War der Tory
Lord Bolingbroke, der im Pariser Club de TEntresolund auf seinem Landsitz

La Source bei Orléans eine ganze französische Intelligenz in die
Zusammenhänge zwischen Newtons Physik, englischem Parteiensystem
und parlamentarischer Monarchie einführte und als dessen Schüler
Voltaire seine philosophische Laufbahn begann, war dieser Tory ein Jakobit,
weil er in der Staatskrise von 1715 der schnell desillusionierte Berater des

Stuartprätendenten gewesen war?
Die Jakobiten im Exil besorgten, nicht nur in den katholischen Ländern

Europas, ein Geschäft der Zivilisation, das dem des hugenottischen
Mittelstandes fast spiegelverkehrt glich: die Verbreitung englischer Ideen und
englischer Lebensart. Und die konfessionell heterogene jakobitische
Diaspora vertrat schon um ihrer eigenen Identität willen überall mit grosser
Beredsamkeit die unbedingte Toleranz, die allgemeine Gewissensfreiheit,
inbegriffen natürlich als ihr besonderes Anliegen die Toleranz der Nation
gegenüber einem von der Landeskirche abweichenden König; Toleranz
war denn auch der stete Glaubenssatz des jakobitischen Exilhofs in Rom.

Die Jakobiten waren, anachronistisch ausgedrückt, eine bis zur Schwärmerei

ökumenisch gestimmte Diaspora; und jakobitische Exilanten haben
mit höchstmöglicher Gewissheit die ersten Freimaurerlogen als
überkonfessionelle — und nebenbei auch zur Konspiration geeignete — geheime
Kneipenkonventikel auf den Kontinent mitgebracht. Ich weiss, hier bewege
ich mich auf Glatteis; und der im phraseologischen Nebel verlaufende
Kleinkrieg zwischen diesen wildgewachsenen Logen und dem hannovera-
nischen Disziplinierungsversuch durch ein kontrollierendes Zentralorgan,



HUGENOTTEN UND JAKOBITEN 397

die Londoner Grossloge, deren als «die alten Pflichten» bekannten Statuten

der presbyterianische Pastor James Anderson und der hugenottische
Hofkaplan Jean Désaguliers 1723 niederlegten, bleibe hier unerörtert.

Eine Schlüsselfigur in dieser französisch-englischen Alchemistenküche
sei als Ausblick noch erwähnt: der schottische Jakobit Andrew Michael
Ramsay, später Schüler Fénelons in Cambrai, der es als posthumer
Testamentsvollstrecker, literarischer Nachlassverwalter und autorisierter Interpret

des grossen Kirchenfürsten fertig brachte, ihn sich und sich ihm so
vollkommen anzuverwandeln, dass seine eigenen Schriften als authentische

Fortsetzungen der Werke Fénelons erschienen und dass sein in ver-
nunftgemässe natürliche Religion drapiertes Bild des irenischen, erasmischen,

unendlich toleranten und aufgeklärten Prälaten, so wie es Rousseau
und den Enzyklopädisten zusagte — nicht aber Voltaire, dem vermutlichen
Autor des Spottgedichts La Ramsayade —, noch als eine Art vicaire
savoyardm das revolutionäre Theaterrepertorium von 1793 einging. Ramsay

publizierte 1738 eine Initiationsrede zur Aufnahme adliger
Logennovizen, die mit der bisher unbekannten Ableitung der Freimaurerei von
in orientalische Mysterien eingeweihten Kreuzritterorden die fälschlich so

genannte schottische Hochgradmaurerei begründete; er legte diese Rede
dem greisen Kardinal Fleury mit der Bitte um Audienz und allerhöchster
Billigung vor. Fleury antwortete mit einem polizeilichen Verbot, dem auf
dem Fusse eine Bannbulle folgte. Den gesellschaftlichen Erfolg haben
diese Verbote nicht gehindert: die Logen gehörten fortan zum Jahrhundert
der Aufklärung wie die holländischen Gazetten, die Kaffeehäuser und die
europäischen Bildungsreisen, auf deren Wegstrecken die Landsleute und
die Mitbrüder der Diaspora stets ortskundige Kontaktpersonen waren.

Waren sie bewegende Faktoren der Geschichte dieses Epochenwandels?

La Fontaine beschreibt in seiner Fabel «Le coche et la mouche» die
wichtigtuerische Pferdefliege, welche die Pferde und auch den Kutscher
fleissig sticht und sich nun brüstet, ganz allein den Wagen über den Berg
gebracht zu haben. Hugenotten und Jakobiten waren an der Wende vom
17. zum 18. Jahrhundert zwei Wolken solcher Stechmücken des Zeitgeistes,

die über Europa und über den Kanal ausschwärmten. Sie haben
vielleicht nur wie Mückenschwärme an der «Krise des europäischen
Bewusstseins» mitgewirkt. Aber sie haben angeregt.


	Hugenotten und Jakobiten : zwei komplementäre Emigrationen und der Anbruch der Aufklärung

