
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 4

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Der politische Pendelschlag in der Türkei

Die Rückkehr zur Demokratie nach dem dritten Militäreingriff

Die Türkei befindet sich gegenwärtig
in einer Phase der Wiedererweckung
der Demokratie. Sie macht einen vierten

Anlauf zur Errichtung eines
pluralistischen demokratischen Systems. Die
drei vorhergehenden, deren erster kurz
nach dem Zweiten Weltkrieg einsetzte,
waren jeweils ein gutes Stück
vorangekommen. Sie hatten jedoch zu einer
gewissen Verwilderung der türkischen
Politik geführt, was dann die Militärs
dazu veranlasste, einzuschreiten. Ein
Kreislauf entstand. Ob der gegenwärtige

Versuch der Rückkehr zu einem
voll demokratischen System auch wieder

mit einer neuen Verwilderung und
einem schlussendlichen Eingriff der
Militärs enden wird?

Die Demokratie ausser Kontrolle

«Verwilderung» ist natürlich ein
recht unbestimmter Begriff. Man kann
versuchen präziser zu fassen, was bisher

jeweils dazu geführt hat, dass die
demokratischen Regime, nach einigen
Jahren des Funktionierens, immer
mehr Fehlentwicklungen und Mängel
hervorbrachten und am Ende gestürzt
werden mussten oder jedenfalls wurden.

Im Fall des Ministerpräsidenten Ad-
nom Menderes, der 1961 nach dem
Eingreifen der Militärs gehenkt wurde,
bestand die «Verwilderung» aus Versu¬

chen, die Partei Menderes', die damalige

Demokratische Partei, nach
wiederholten erfolgreichen Wahlen, zur
beinahe absolut herrschenden politischen

Kraft zu machen und alle
Oppositionsgruppierungen auszuschalten.
Menderes suchte und fand Rückhalt
bei den anatolischen Bauern, bei den
mehr traditionell ausgerichteten Händlern

der Städte sowie bei Geschäftsleuten,

die sich von den Banden der
staatlichen Wirtschaftsmonopole befreien
wollten. Die Opposition bestand aus
der Partei Atatürks, in der sich die
staatlichen Funktionäre zusammenfanden.

Als Menderes sie nicht nur stim-
menmässig überrundete, sondern auch
dadurch zu entmachten suchte, dass er
die Informationsfreiheit einschränkte
und ihre politische Bewegungsfreiheit
einengte, griffen — nach
Studentendemonstrationen — die Militärs ein.
Zur «Verwilderung» unter Menderes
hatte auch gehört, dass der Staat grosse
Auslandsschulden machte und deswegen

in Devisennöte geriet. Menderes
war bestrebt, den Wählermassen Gunst
zu erweisen, sowie den Politikern der
eigenen Partei gute Posten und
Verdienstmöglichkeiten zuzuhalten. Auch
die schrittweise Wiederzulassung von
islamischen Bräuchen und Riten in der
Öffentlichkeit wurde von den Gegnern
des damaligen Ministerpräsidenten als

Demagogie empfunden, dazu
bestimmt, um die Gunst der einfachen



278 TÜRKISCHER ZYKLUS

und unwissenden Bevölkerung zu buhlen.

Demokratische Normalisierungen

Nach dem Umsturz von 1960 kam
erneut ein demokratisches Regime
schrittweise zum Zuge. Die Demokratische

Partei Menderes' wurde verboten,
doch an ihre Stelle trat die Gerechtigkeitspartei

(sie forderte Gerechtigkeit
für das Andenken von Menderes), die
bald von Suleiman Demirel angeführt
wurde. Als wichtigste Rivalenpartei
stand ihr weiterhin jene Atatürks
gegenüber, die Demokratische Volkspartei.

Diesmal «verwilderte» das
demokratische System durch den beginnenden

Terrorismus, in der Türkei
«Anarchie» genannt, von rechts und mehr
noch von links. Die Frage der Zypernkrise

rief Kritik an den Amerikanern
hervor. Dazu kam studentische
Linksagitation — wie damals allgemein in
Europa. Die Wirtschaftspolitik der
demokratischen Parteien, die es liebten,
grosse Pläne zu entwerfen, um ihren
Wählern und Anhängern etwas zu bieten,

führte zu einer neuen Devisen- und
Schuldenkrise. Als die linken «anarchistischen»

Gruppen begannen, amerikanische

Soldaten in der Türkei zu
ermorden und Geiseln zu nehmen, griffen

1971 die Militärs erneut ein, diesmal

in der Form eines Memorandums,
das zur Ernennung einer «neutralen»
Regierung führte ohne das Parlament
aufzulösen.

Die nach 1960 eingeführte
demokratische Verfassung, die den Türken
viele Freiheitsrechte gewährte und sie

so fest verankerte, dass es schwer
geworden war, gegen Missbräuche der
Freiheiten vorzugehen, galt als Ursache
der neuen «Verwilderung». Es ging

darum, die Verfassung im Sinn grösserer

Vollmachten für Regierung und
Staat zu revidieren.

Kurz nach dem Eingriff von 1971

war die Rede davon, dass soziale
Reformen, darunter eine Landreform,
notwendig seien, um die tieferen Ursachen

der Linksagitation zu beseitigen.
Doch diese Reformabsichten verliefen
im Sand — teils weil das Parlament
fortbestand und in ihm konservative
Agrarinteressen grossen Einfluss
besassen, teils auch, weil die Offiziere
«des Memorandums» primär damit
beschäftigt waren, gegen die Aktivisten
der «Anarchie» vorzugehen. Dies schuf
ein Klima, in dem Sozialreformen
schwer denkbar wurden.

Die «Anarchie» vor 1980

Die Rückkehr zur Demokratie
brachte im März 1974 eine Amnestie
für die vielen eingekerkerten Aktivisten

der Linken. Die Hingerichteten
wurden zu Märtyrern in den Augen
einer neuen Generation von gewalttätigen

«Anarchisten». Klagen wurden
laut, dass man sie in den Gefängnissen
misshandelt habe. Die Partei Atatürks,
unter der Führung des Politikers Ecevit,

unternahm eine Schwenkung nach
links; sie wollte zur Partei der Arbeiter
und der Bauern werden. Doch der
Augenblick grösster Volkstümlichkeit für
Ecevit kam, als er 1974 die Invasion
Zyperns anordnete.

Die «Anarchie» griff erneut um sich.
Zuerst kam es zu Kämpfen an den
Universitäten zwischen bewaffneten links-
und rechtsextremen Untergrundgruppierungen.

Die Agitation griff über auf
die Hüttenquartiere (Gecekondu), die
sich an den Rändern der grossen Städte
immer weiter ausbreiteten. Im Osten



TÜRKISCHER ZYKLUS 279

Anatoliens stiessen «linksorientierte»
Kurden und Alawiten mit den
Rechtsextremisten der Nationalen Bewegung
des früheren Putschoffiziers Türkesch
zusammen. Es gab auch eine islamisch
orientierte Minderheitspartei, die
übergrosse Bedeutung erlangte, weil
die beiden einander feindlichen
Grossparteien, die Völkspartei Ecevits und
die Gerechtigkeitspartei Demireis, im
Parlament einander die Waage hielten.
Trotz Ausrufung des Ausnahmezustandes

— zuerst im Dezember 1978 —
dauerten die Anschläge der Extremisten

an, bis die Hüttenquartiere sich in
solche der Linken und solche der
Rechten schieden und die Polizei nicht
mehr in sie einzudringen wagte.

Gleichzeitig herrschte Inflation, und
die Devisenprobleme waren so akut
geworden, dass Mangelerscheinungen
auftraten; Erdöl und Ersatzteile fehlten
zeitweise, die türkische Industrie und
Landwirtschaft war gelähmt. Streiks
wirtschaftlicher und politischer Natur
brachen aus und taten das ihrige zur
Erschwerung der Sicherheits- und
Wirtschaftslage.

Die beiden grossen politischen
Parteien standen einander dermassen
feindlich gegenüber, dass es ihnen
unmöglich war, sich zusammenzuschlies-
sen und gemeinsam zu regieren, wie die
Offiziere es ihren Führern mehrmals
nahelegten. Schliesslich griffen die
Armeespitzen zum dritten Mal ein, lösten
das Parlament und die Parteien auf und
gelobten, ein neues politisches System
einzurichten, das nicht wieder wie die
vorausgegangenen in «Anarchie»
ausarten könne.

Diesmal wurden alle Parteien aufgelöst

und verboten. Provisorische
Zusatzparagraphen der neuen Verfassung
von 1982 sollten dafür sorgen, dass weder

die Politiker der vorausgehenden

Epoche noch ihre Parteien, noch offenbare

Nachfolgeparteien der früheren
Formationen, in Zukunft wirken könnten.

Das Universitätswesen, die
Gerichte, die Gewerkschaften, wurden
strafferen Regeln unterstellt. Zahlreiche

politisch Aktive wanderten erneut
in die Gefängnisse und wurden von
Militärgerichten abgeurteilt. Dabei gab es

neue Klagen über Misshandlungen und
Folter, die der Staat zwar zurückwies,
jedoch nicht ohne einzuräumen, dass
solche Dinge «gelegentlich» vorkämen.
Der Oberkommandant der
Landarmee, General Kenan Evren, der den
Militärputsch geleitet hatte, sorgte
dafür, dass er zum Präsidenten der Türkei
gewählt wurde, indem er seine Wahl
mit einem Plebiszit verband, das der
Annahme der neuen Verfassung
diente.

Wiedergeburt der Parteien

Seither fand aber eine schrittweise
Rückkehr von der zuerst als «gelenkte»
bezeichneten, zu einer beinahe voll
durchgebildeten Demokratie statt.
Parteien, welche die Interventionsoffiziere
aufbauen wollten, erwiesen sich als

nicht lebensfähig und wurden wieder
aufgelöst. Turgut Özal, der Wirtschaftsfachmann

in der parteilosen Regierung,
die die Militärs zuerst einsetzten,
wurde von den Militärs entlassen, als
das türkische Banksystem durch den
Bankrott von Maklern eine Krise erlitt.
Özal zog seine eigene Partei auf, die
Mutterlandspartei, die die Wahlen von
1983 gewann. Dies geschah, nach dem
Urteil vieler Beobachter, weil sie jene
Partei war, die von den Militärs am
wenigsten begünstigt zu werden schien.

Seither ist der Prozess der Demokratisierung

weiter fortgeschritten. Neue



280 TÜRKISCHER ZYKLUS

Parteien wurden zugelassen, deren
eine, jene des «Rechten Weges», ohne
Zweifel eine neue Inkarnation der
Gerechtigkeitspartei darstellt, welche ja
ihrerseits eine neue Version der alten
Demokratischen Partei Menderes' war.

Auf der linken Seite des politischen
Spektrums liegen die Dinge komplizierter.

Zwei Linksparteien entstanden,
die eine unter der Führung des Sohnes
Ismet Inönüs, des langjährigen Staatschefs,

Ministerpräsidenten und
Vorsitzenden der heute aufgelösten Partei
Atatürks, Erdal Inönü. Ihr Namen enthält

eine Anspielung an die frühere
Demokratische Volkspartei Atatürks. Sie

nennt sich Socialist Demokratik Halkçi
Partisi (man übersetzt dies meist mit
Sozialdemokratische Populistische
Partei, doch im Halkçi volkstümlich,
steckt eine Erinnerung an die alte Halk
Partisi, die Volkspartei. Diese Partei
hat auch viele der Kader der früheren
Partei Ecevits, und vorher Inönüs und
Atatürks, übernommen, darunter eine
stark links ausgerichtete Gruppe unter
der Führung von Deniz Baykal, einem
ehemaligen Minister und innerparteilichen

Rivalen Ecevits.
Ecevit selbst jedoch zog es vor, mit

seiner Gemahlin, die als Parteivorsitzende

wirkt, seine eigene Linke
Demokratische Partei aufzuziehen. Ecevit
und Demirel haben immer noch
Politikverbot. Dies sollte theoretisch bis
1992 andauern, wird aber wahrscheinlich

bald einmal aufgehoben werden.
Alle Parteien im heutigen Parlament
haben sich gegen das Verbot erklärt.

Die mit Verbot belegten Parteichefs,
neben Demirel und Ecevit auch Erbakan

und Türkesch — die Chefs der
heute aufgelösten nationalistischen und
islamischen Parteien —, haben in der
Kampagne für die am 28. September
1986 durchgeführten Nachwahlen in

elf Wahlkreisen für die Parteien
gesprochen und geworben, «die sie
befürworteten». In der Praxis waren es
«ihre» Parteien, deren Führung sie

übernehmen dürften, sobald ihr
Politikverbot aufgehoben wird. Demirel
und Ecevit sprachen regelmässig in
Wahltreffen im ganzen Land. Die Polizei

registrierte ihre Reden mit Videogeräten

für den Fall, dass die Staatsanwälte

der verschiedenen Provinzen be-
schliessen sollten, Prozesse gegen sie

anzustrengen. Ecevit wurde in einem
Prozess freigesprochen, andere
Prozesse sind noch hängig.

Zur politischen gesellte sich die
wirtschaftliche Normalisierung. Sie ist das

Hauptinteresse Ministerpräsident
Özals. Es ist ihm gelungen, die Inflation,

die 1980 100 Prozent erreicht
hatte, abzudrosseln. Freilich nur auf
etwa 30 Prozent, und im Jahr 1986 soll
sie erneut auf 40 Prozent angestiegen
sein. Auch das Handelsbilanzdefizit
wurde stark reduziert. Schulden konnten

abgetragen werden, wobei es

allerdings vorkam, dass die Türkei
neue, kurzfristige Anleihen aufnahm,
um die fällig gewordenen alten und
langfristigen Schulden liquidieren zu
können. Özal galt es als Priorität, den

guten Namen des Landes als eines

pünktlichen Zahlers wiederherzustellen.

Anzeichen einer Verarmung
der Bevölkerung

Das reale Einkommen der Türken
der Unter- und Mittelschichten ist seit
1983 um etwa 30 Prozent abgesunken,
weil die Gehaltserhöhungen nicht mit
der Inflation Schritt halten. Da es ohnehin

schwierig war, mit den niedrigen
Löhnen auszukommen, ist es nun ein



TÜRKISCHER ZYKLUS 281

fast unmögliches Kunststück geworden.
Der Durchschnittsgehalt eines Arbeiters,

nicht etwa der Mindestlohn,
beläuft sich auf umgerechnet 150 Franken

im Monat. Ein mittlerer
Staatsangestellter erhält kaum mehr. Man lebt
gewiss billiger als in der Schweiz. Doch
eine Wohnung ist für einen solchen
Betrag — 6000 Türkische Pfunde — in
den Städten nicht aufzutreiben. Noch
schlechter als die Arbeiter und kleinen
Angestellten sind die vielen
Hunderttausenden von Arbeitslosen daran, die
man im Lande zählt. (Schätzungen
sprechen von 2,5 Millionen Arbeitslosen,

mit weiteren 500 000
Unterbeschäftigten auf dem Lande. 1979 gab es
1,3 Millionen Arbeitslose.) Die Bauern
beklagen sich darüber, dass der Staat
die bisher bezahlten Stützpreise für
Landwirtschaftsprodukte (z.B. Weizen,
Tabak) reduziert, und sie womöglich
ganz abbauen möchte. Özal versucht,
die wenig rentablen Staatsbetriebe
soweit zu sanieren, dass sie dem privaten
Wirtschaftssektor zum Kauf angeboten
werden können. Es ist ihm gelungen,
die Ausfuhren der Türkei zu steigern,
indem er dafür sorgt, dass das türkische

Pfund in den Wechselkursen eher
unter- als überbewertet wird. In den
vergangenen Jahren haben die
Verkäufe und Dienstleistungen gegenüber
den beiden kriegführenden Nachbarn
der Türkei, dem Irak und Iran, wesentlich

zur Sanierung der türkischen
Wirtschaft beigetragen. Doch die Gelder
fliessen heute in beiden Staaten immer
spärlicher. Özal und seine Mitarbeiter
beginnen daran zu denken, dass ihr
Land schliesslich im Rahmen der EG
seine wirtschaftliche Zukunft suchen
müsse.

Die Regierung sieht es als einen
grossen Erfolg ihrer Wirtschaftspolitik
an, dass die Türkei in den letzten Jah¬

ren recht bedeutende Wachstumsquoten
erreicht hat. Nach den offiziellen

Statistiken ist die Wirtschaft des Landes

seit 1980 jedes Jahr um 5 Prozent
gewachsen, für 1986 erwartete man
sogar 7 Prozent. Da jedoch gleichzeitig
die realen Gehälter der Arbeiter und
Staatsangestellten und das
Realeinkommen der Bauern und Landarbeiter
zurückgegangen sind, bedeutet dies,
dass gewisse Schichten, man nennt sie

«Kapitalisten» — dieser Begriff umfasst
jedoch auch die Händler und die
Spekulanten aller Art — sich rasch
bereichern.

Der wachsende Graben zwischen
den Reichen und Schwerreichen, die es

fertig bringen, aus der Inflation
Gewinne herauszuschlagen und den
bisherigen Mittelschichten, deren
Auskommen immer knapper wird, ist auch
im Strassenbild sichtbar. Es gibt einen
Luxusmarkt für die Reichen, der praktisch

ausserhalb der Reichweite der
heutigen arbeitenden Bevölkerung und
des gesamten alten Mittelstandes liegt.
Die neue Oberklasse kann man in den
Flugzeugen beobachten, die täglich
viele Male zwischen Ankara und Istanbul

hin- und herpendeln. Viele der
Passagiere weisen die nicht besonders
anziehenden Merkmale von typischen
Neureichen auf, die darauf ausgehen,
ihren eben erworbenen Reichtum auch

möglichst sichtbar werden zu lassen.

Eine neue Drehung?

Die Gefahr besteht, dass der
Teufelskreis sich ein viertes Mal wiederholt.

Der Druck, der auf der Bevölkerung

lastet, legt die Erwartung nahe,
dass die Versprechungen eines Politikers

der Art Demireis, ihm künftig ge-



282 TÜRKISCHER ZYKLUS

nügend Stimmen einbringen könnten,
um ihn wieder zum Ministerpräsidenten

zu erheben. Die von ihm
«unterstützte» Partei des Rechten Weges ist
aus den Nachwahlen von 1986 bereits
als die mit der zweitgrössten Stimmenzahl

hervorgegangen. Ihr Erfolg bedeutet,

dass die Partei des Ministerpräsidenten,

wenn heute gewählt würde,
nicht mehr die absolute Mehrheit
erhielte, die sie in den Wahlen von 1983
erringen konnte. Ein Ministerpräsident
Demirel würde zweifellos versuchen,
die seiner Wahlklientel gemachten
Versprechen zu erfüllen, um seinen politischen

Erfolg zu befestigen. Er müsste
also in irgendeiner Form von der
wirtschaftlichen Austerität abweichen, die
Özal den Türken zurzeit auferlegt. Die
Wirtschaft könnte dadurch in die alten
Übel von Inflation und Devisenmangel,
Verschuldung und Exportunfähigkeit
zurückgleiten. Ob sich daraus oder aus
anderen Ursachen dann auch wieder
politische Gewalttätigkeit entwickeln
wird, ist nicht voraussehbar. Möglich
scheint es jedoch. Es besteht wenig
Zweifel, dass die vorausgegangenen
Ausbrüche von Anarchie, besonders
die letzten der Jahre vor 1980, mit den
sozialen Missständen und Problemen
des Landes zusammenhingen. Darauf
weist schon der Umstand hin, dass die
Hüttenvorstädte der Gecekondu ihr
Hauptschauplatz geworden waren und
dass sie auch auf die besonders armen
und mit den Minderheitsproblemen
der Kurden und der Alawiten belasteten

Ostprovinzen übergegriffen hatten.
An diesen sozialen Missständen und
Problemen hat sich seither nichts geändert;

sie dürften sich im Zuge der
gesamten Wirtschaftsproblematik und
der von der Regierung gemachten
Versuche, die sozialen Probleme zu
ignorieren, eher noch verschlimmert haben.

Die Kurden: ein Problem der Zukunft?

Eine Therapie des strengen Ver-
schweigens und der militärischen
Repression wird auch zur Bewältigung
der potentiell gefährlichsten innenpolitischen

Probleme des Landes
angewandt: der Kurdenfrage. Welche Politik
wäre heute vertretbar? Schweigen und
Repression werden schon lange geübt,
praktisch seit der ersten Kurdenrebellion

gegen Atatürk vom Jahr 1925. Seit
1924 ist das Kurdische in der Türkei
eine verbotene Sprache, die nicht
gedruckt werden darf und «keine Literatur

hat». Der wachsende Druck, der
seither auf den Kurden der Türkei
lastet, ist so stark, dass eine liberale Politik

heute von den Kurden wahrscheinlich

als ein Zeichen der Schwäche
Ankaras gewertet würde und dazu führen
könnte, dass etliche kurdische Agitatoren

für «volle nationale Rechte» ihre
politische und wohl auch bewaffnete
Tätigkeit entfalten würden.

Man weiss nicht sicher, wieviele Kurden

es gibt. Die Zahlen, die gegeben
werden, schwanken zwischen 4,9, 8

und 12 Millionen. Wobei die letzte
Zahl, die von Kurden genannt wird,
sehr hoch gegriffen sein dürfte. Der
letzte Zensus, in dem die Frage nach
der Muttersprache gestellt wurde, fand
1965 statt. Damals gaben 2,37 Millionen

Türken an, ihre Muttersprache sei

Kurdisch. Daraus Hesse sich hochrechnen,

dass die Zahl der Kurden «nicht
mehr als 4,9 Millionen sein sollte», wie
dies ein türkischer Demograph formuliert

(R. Keles, in: Türkei, Osteuropa
Handbuch Bd. IV; Herausgeber:
K. D. Grothusen, Vandenhoek &
Ruprecht, Göttingen und Zürich 1985). Ob
freilich alle Kurden kurdisch als ihre
Muttersprache angegeben hatten,
bleibt fraglich. (Vgl. «Kendal» in: Les



TÜRKISCHER ZYKLUS 283

Kurdes et le Kurdistan, Paris, Maspéro
1981, p. 73 «schreib lieber türkisch;
bitte, das wird uns weniger Probleme
machen!»)

Noch viel weniger weiss man,
wieviele der heutigen türkischen Kurden
mit dem kurdischen Nationalismus
sympathisieren. Es handelt sich um
eine ländliche Bevölkerung, die jedoch
in zunehmendem Masse in die
Elendsvorstädte der Städte abwandert, weil
die Landwirtschaft mechanisiert wird.
Deutlich ist jedoch, dass es Gruppen
gibt, die zur Zeit darauf ausgehen, eine
kurdische Guerilla in den türkischen
Kurdengebieten (Ostprovinzen) zu
organisieren. Türkische Soldaten und
Gendarmen werden ermordet. Waffen
sickern aus den irakischen und
iranischen Kurdengebieten ins Land. Dort
hat der irakisch-iranische Krieg die
Kurden bewaffnet. Ein bedeutender
Teil der türkischen Streitkräfte, mindestens

150000 Mann, sind gegenwärtig
in den Ostprovinzen stationiert, im
Bemühen, die Keime der Guerilla rechtzeitig

zu ersticken. Dies geschieht mit
schwerer Faust. In den Ostprovinzen
herrscht nach wie vor Ausnahmezustand.

Die wichtigste Organisation hinter

den Versuchen, eine Guerilla auszulösen,

ist die PKK (Kurdische Arbeiterpartei).

Andere kurdische Gruppen,
darunter als wichtigste die — ebenfalls
illegale — PSKT (Sozialistische Partei
des türkischen Kurdistans), welche als
die KP der Kurden gelten kann,
kritisieren die PKK als allzu radikal. Die
PKK kämpft in der Tat ebenso gegen
die Feudalherren, die Aghas, wie gegen
den türkischen Staat. Sie sieht sich als
eine marxistisch-leninistische, revolutionäre

Partei und bewirkt daher, dass
viele der Aghas, mit ihren Wächtern
und Milizgruppen, mit dem türkischen
Staat zusammenarbeiten. Zwischen der

PSKT und der PKK herrscht bittere,
manchmal blutige Feindschaft. Die
PSKT wirft der PKK «Terrorismus»
vor. Sie ist der Ansicht, die Zeit sei

noch nicht reif für einen Befreiungskampf.

Es gehe noch darum, die
Bevölkerung zu organisieren, und die
gesamte «anti-imperialistische Opposition»

in der Türkei zu einer Nationalen
Demokratischen Front zusammenzu-
schliessen. Die Front sollte eine kurdische

und eine türkische Sektion erhalten.

Daneben gibt es noch zahlreiche
andere kurdische Gruppen, von denen
die meisten im Ausland stärker zu sein

scheinen als in der Türkei, wo die Polizei

alles tut, um sie aufzulösen. Die
Vielzahl und die manchmal bitteren
Differenzen der kurdischen Parteien
haben viel dazu beigetragen, dass bis
heute keine der kurdischen Gruppen
sich durchsetzen konnte und die türkische

Polizei und Armee die Kontrolle
behielten. Ob es jedoch auch in
Zukunft möglich sein wird, die kurdische
Unabhängigkeits- und Autonomieregungen

einfach zu unterdrücken, ist
ungewiss. Falls die ostanatolischen
Provinzen wirtschaftlich vorankommen
sollten, oder eine bedeutende Zahl von
Kurden in anderen Regionen der Türkei,

etwa in den Grosstädten, Fuss fassen

sollte, ohne ihr Begehren nach
einer gewissen Eigenständigkeit
aufzugeben, könnten neue Entwicklungen
zutande kommen. Schon in den Jahren
vor 1980 war aufgefallen, dass die
«linksextrem» dominierten Gecekondu
oft mit den «kurdischen» zusammengefallen

waren, die «rechtsextremen» mit
den «türkischen». Im Gespräch mit
politisch interessierten Türken stiess

man damals oft auf Aussagen wie: «80
Prozent der Linksextremisten sind
Kurden!» Arnold Hottinger



284 DER SCHWARZE ISLAM

Der schwarze Islam in den USA
Eine Subkultur wird zum Establishment

Die Hinwendung der Afro-Amerika-
ner zum Islam gelangte ins Rampenlicht

der Weltöffentlichkeit, als in den
sechziger Jahren der Boxweltmeister
im Schwergewicht, Cassius Clay, darauf
bestand, Muhammad Ali genannt zu
werden. In den USA selbst war die
Konversionswelle bereits einige Jahre
früher durch einen Volkstribun
bekannt geworden, den später ermordeten

Malcolm X. Bei der Abfassung seiner

Lebensgeschichte (Malcolm X —
An Autobiography), die einige Jahre
lang auf der Bestseller-Liste stand,
hatte Alex Haley Hilfestellung geleistet,

der Verfasser des als Fernsehstück
weltweit berühmt gewordenen Buches
Roots.

Die ersten wissenschaftlichen
Untersuchungen, die den schwarzafrikanischen

Islam in den Rahmen der
allgemeinen Emanzipationsbewegung in
den USA stellten, meinten, diese Art
des Islam hätte mit etwa 20 000
Anhängern bereits die Stagnationsgrenze
erreicht. Derlei Kulten und Sekten sei
auch bei günstigsten Voraussetzungen
eine natürliche Grenze gesetzt. In den
späten achtziger Jahren ist jedoch der
«Schwarze Islam» in den USA weiter
im Wachsen begriffen.

Bewahrheitet hat sich allenfalls, dass
die Mutterorganisation des
Sektengründers Elijah Muhammad ein wenig
durch Abspaltung geschrumpft ist.
Insgesamt bekennen sich jedoch heute
mehr als vier Millionen Schwarzamerikaner

zum Islam. Dazu kommen noch
fast zwei Mülionen Sympathisanten.
Wie von Kennern islamischer
Geschichte erwartet, hat die ursprünglich

höchst eklektische Bewegung eine
Läuterung erfahren und sich der Orthodoxie

angenähert. Elijah Muhammads
Islam hatte mit dem orthodoxen Islam
Arabiens nur wenig gemeinsam.

Es handelte sich vielmehr um einen
Gegenrassismus. In dieser amerikanischen

Version des Islam war Gott
schwarz und der Teufel weiss. Elijah
Muhammad wurde als Prophet
bezeichnet, eine Ungeheuerlichkeit für
den orthodoxen Muslim; denn laut Koran

ist der arabische Prophet Muhammad

«das Siegel der Propheten». Die
Gotteshäuser der Sekte hiessen damals
nicht Moscheen, sondern Tempel. In
ihrer Literatur bezogen sie sich mehr
auf die Bibel als auf den Koran. Sie
verschanzten sich nicht nur gegen Weisse,
sondern waren auch orientalischen
Muslims gegenüber abweisend.

Die schwarzen Muslims
und die anderen

Als Malcolm X anlässlich seiner
Pilgerfahrt nach Mekka die Verbrüderung
mit zahllosen Gläubigen erlebte, die
ebenso weiss waren wie die «Sklavenhalter»

daheim in den USA, machte er
gewissermassen eine zweite Bekehrung
durch. Da er wegen seiner Dynamik
und seines Rednertalents ohnehin zum
Rivalen seines geistigen Vaters, Elijah
Muhammad, geworden war, kam es zur
Spaltung. Die Ermordung des Malcolm
X mag damit im Zusammenhang
stehen. Viele meinen jedoch, die
Rauschgiftmafia hätte dahinter gestanden. Die
Islam-Bewegung rekrutierte sich nämlich

zu einem erheblichen Teil aus ehe-



DER SCHWARZE ISLAM 285

mais Drogensüchtigen. Malcolm X,
einstmals selbst ein Kleinhändler,
rühmte sich gern dessen, dass niemand
die Rauschgiftsucht so erfolgreich
bekämpfe wie seine Bewegung.

Elijah Muhammads Islam war
orientalischen Muslims als solcher
kaum erkenntlich; dennoch war er
umsichtig genug, seinen Sohn an der
Hochburg orthodoxer Gelehrsamkeit
studieren zu lassen, an Kairos theologischer

Hochschule Al-Azhar. Unter seiner

Leitung findet eine allmähliche
Angleiehung an den Islam der arabischen
Ursprünge statt. Warith Din Muhammad

ist ein komplexloser, gemässigter
«Kirchenführer» mit den Managertalenten

eines gebildeten Vertreters der
amerikanischen Mittelklasse.

Seine soziale Ausgangsposition ist
grundlegend anders als die seines
Sozialrevolutionären Vaters. Elijah
Muhammad hatte die Fabrikarbeiter
Detroits und später Chicagos (der Hauptstadt

der Bewegung) zum «Schwarzen
Kapitalismus» aufgerufen, lange bevor
Präsident Nixon mit diesem Schlagwort
an die Öffentlichkeit trat. Als Folge
ihres wirtschaftlichen Aufschwungs ist
die Bewegung jetzt auf ihre Art konservativ.

Die «Black Muslims» sind heute
exemplarisch für schwarzes Unternehmertum.

Elijah Muhammad nannte seine
Anhänger die «im Westen verloren gegangene

und wiedergefundene schwarze
Nation des Islam». Die ersten, aber
kleineren Bekehrungswellen zum Islam
zu Anfang des Jahrhunderts hatten die
Schwarzamerikaner nach Afrika
zurückführen wollen. Etwas wirklichkeitsfern

meinte einer jener Frühmuslims

in den USA, die Schwarzen gehörten

nach Marokko. Elijah Muhammad
dagegen wollte Washington dazu bringen,

den Afro-Amerikanern als Ent¬

schädigung für die Sklaverei ein
unabhängiges Territorium in den USA
abzutreten. Von diesem «Schwarzen
Separatismus» hört man heute wenig. Die
«Black Muslims», wie man sie gemeinhin

nennt, fühlen sich als Amerikaner,
nicht als Afrikaner oder Orientalen.
Aber sie wollen ein islamisches Amerika

und streben in vieler Hinsicht eine

Loslösung von der herrschenden
Gesellschaft an.

Daraus ergibt sich ein Gegensatz zu
den eingewanderten Muslims überwiegend

indo-pakistanischer oder ost-ara-
bischer Herkunft. Diese streben vielfach

ein Aufgehen in der amerikanischen

Gesellschaft an — in der weissen
Gesellschaft nach Möglichkeit. Diese
beiden Hauptgruppen des Islam in den
USA bewegen sich also in entgegengesetzter

Richtung. Ist man sich dieser
wesentlichsten Tendenzen bewusst,
wird es müssig, auf die kleinen Konflikte

einzugehen, die schwarz-amerikanische

Islam-Konvertiten und
muslimische Einwanderer trennen.

1982 unternahm der frühere algerische

Präsident Ben Bellah einen
theatralischen Versuch, die einheimischen
Schwarzen mit den zugewanderten
weissen Muslims zu besserer
Zusammenarbeit zu überreden. Das führte zu
nichts, weil sich die «Black Muslims»
wieder einmal unverstanden fühlten.
Nur wenige Einzelpersonen aus dem
islamischen Orient identifizieren sich
wirkhch mit den Nöten der
Schwarzamerikaner auf dauerhafte Weise — in
der Form von Sozialarbeit, als
Arabischlehrer oder auch nur durch islamische

Seelsorge. Die Welt der schwarzen
Ghettos ist ihnen zu fremd. Manch
einem orientalischen Einwanderer, der
anfangs glaubte, unter den «Black
Muslims» die Rolle eines erwarteten
Mahdi (bzw. verheissenen Messias)



286 DER SCHWARZE ISLAM

einnehmen zu können, ist bald der
Atem weggeblieben. Viele machen sich
statt dessen, früher oder später, die
Vorurteile der weissen Gesellschaft zu
eigen.

Gurus aus dem Morgenland

Ein Beispiel dafür mag der aus Palästina

stammende Isma'il al-Faruqi
gewesen sein. Als Professor der Islamwissenschaft

an der Temple University in
Philadelphia wurde er Mitte 1986 aus
bisher ungeklärten Motiven ermordet
— auf bestialische Weise, in seinem
Haus, zusammen mit seiner weissame-
rikanischen Frau. Das einzige, das über
den Täter bekannt ist, ist seine
schwarze Hautfarbe. Der «Verband
Amerikaner arabischer Herkunft»
legte die Mordtat sofort «zionistischen
Extremisten» zur Last. Vieles deutet
jedoch darauf hin, dass ein einheimischer
Islam-Konvertit Rache dafür genommen

hat, dass der einst hochverehrte
Faruqi gänzlich zum Bestandteil der
herrschenden Gesellschaft geworden
war und sich nur um orientalische
Glaubensbrüder kümmerte, die «Black
Muslims» aber vernachlässigte.

Etwa zur gleichen Zeit starb — ebenfalls

in Philadelphia, aber eines natürlichen

Todes — der aus Sri Lanka
stammende Bawa Muhiddin, ein muslimischer

Mystiker, aus dem überwiegend
hinduistischen Volk der Tamilen
stammend. Bawa verfasste viele schön
gedruckte Bücher voller Fabeln und
Parabeln, die von der Schar seiner
Konvertiten aus dem weissen Bürgertum
verschlungen werden, als wären sie der
Koran. In einem vornehmen Vorort
liess der Weise eine höchst romantische
Moschee von einzigartigem Baustil
erbauen, eine Art orientalischer
Märchenkitsch, aber ansehnlicher als die

meisten anderen der aus Ölgeldern
finanzierten Moscheebauten in den
USA.

Der seit vielen Jahren dahinsiechende

Bawa war ein Guru der
angenehmeren Sorte. In seinen Fussstapfen
bewegt sich nun der aus Indien
stammende Hasan Askari, bislang Professor
der Islamwissenschaft in Birmingham
und ebenfalls ein Sufi (muslimischer
Mystiker), noch dazu ein gelehrter
Mann. Nach wie vor sind die USA ein
goldenes Pflaster für «Weise aus dem
Morgenland». Ein gutes Dutzend
solcher muslimischer Gurus ist
wahrscheinlich dauerhafter als die hochkarätigen

Exzentriker vom Schlage eines

Bhagwan oder Rajnesh. Welch eine
Kluft trennt jedoch diese Hochburgen
der Spiritualität grüner Witwen (weisser

Hautfarbe) von den sozialen
Problemen der «Black Muslims»!

Ein «neuer Schwarzer»

Für Elijah Muhammad war der
Islam ein ideologisches Mittel zu ganz
konkreten Zwecken. Ihm ging es um
die Bekämpfung der Nöte, unter denen
die schwarze Bevölkerung der USA
besonders litt, nämlich Alkoholismus,
der sich daraus ergebende Familienzer-
fall, die Kriminalität sowie die
Vermarktung der Schwarzen im weissen
Schaugeschäft. Der Islam verbietet
nicht nur Alkohol, sondern eigentlich
auch blutige Schaukämpfe wie Boxen
(und in Spanien seinerzeit den
Stierkampf). Daher die stets wiederholten
Ankündigungen Muhammad Alis, er
werde die Handschuhe nun endlich an
den Nagel hängen.

Elijah Muhammad wollte eigentlich
einen ganz anderen Typ von Jünger als

den Boxer Muhammad Ali. Er wollte
einen «Neuen Schwarzen» schaffen,



DER SCHWARZE ISLAM 287

der ein gediegener und feiner Mann
sein und sich nicht länger als Belustiger
der Weissen verdingen sollte. Daher
der Nachdruck auf fein bürgerlicher
Kleidung mit kurzem Haarschnitt und
zurückhaltendem Benehmen. Elijah
Muhammads Idealtyp eines neuen
Menschen in den schwarzen Ghettos
war das eines gesitteten und eher
schweigsamen Schwarzen, also das
Gegenteil von dem, was das Plappermaul
Muhammad Ali verkörperte.
Verständlicherweise fiel es den «Black Muslims»
schwer, auf den Ruhm und das Geld
eines so populären Boxweltmeisters zu
verzichten, ansonsten aber war der
grosse Clown atypisch für ihre Bewegung.

Das gilt auch für seine Heiraten
und Scheidungsgeschichten. Eines
ihrer Hauptanliegen ist ja gerade, die
afro-amerikanische Familie zu stabilisieren.

Schwarze Soziologen behaupten
gern, die mangelnde Bereitschaft des
schwarzen Mannes in den USA,
Verantwortung für eine Familie zu
übernehmen, sei auf das Trauma der
Sklavenzeit zurückzuführen. Elijah
Muhammad wollte seine Völksgenossen
davon befreien, und der Islam als

soziologisches Phänomen mit seiner
generell patriarchalischen Familienordnung

diente ihm als Mittel dafür. Die
Frauen der «Black Muslims» sind im
Strassenbild leicht erkennbar. Sie

tragen verhüllende Gewänder nach
orientalischem Schnitt, wenn auch keinen
Gesichtsschleier. Dazu gehört auch
eine Hochachtung seitens des Mannes
für seine Frau an der es in den schwarzen

Slums sonst mangelt. Elijah
Muhammads verstorbene Frau wird wie
eine «Mutter der Gläubigen» verehrt,
und die zahlreichen Schulen der «Black
Muslims» heissen überall «Sister Clara
Muhammad School».

Zwei Gruppen

In dieser Hinsicht gibt es auch keine
Differenzen mit der anderen grossen
Gemeinschaft der «Black Muslims»,
nämlich der Partei des wortgewaltigen
Luis Farrakhan, der sich ebenfalls als

rechtmässiger Nachfolger Elijah
Muhammads versteht. Der agitatorische
Farrakhan trägt die Halbmond-be-
stickte Kappe Elijah Muhammads und
unterstreicht damit, dass er dem alten
Kurs treu geblieben ist, während Din
Muhammad zu eigenmächtig mit dem
Erbe seines Vaters umspringe. Tatsächlich

vollziehen aber auch Farrakhan
und seine Anhänger eine allmähliche
Annäherung an den orthodoxen Islam.

Beide Verbände sind etwa gleich
stark. Auch Din Muhammad ist ein
charismatischer Führer. Das Charisma
Farrakhans ist stärker, doch ist die
Anhängerzahl Din Muhammads wohl
etwas grösser. Während letzterer
Provokationen vermeidet und den
herrschenden Weissen mit konstruktiver
Kritik zu begegnen sucht, geht Farrakhan

gern auf Kollisionkurs. Der ehemalige

protestantische Prediger ist ein
Rednertalent vom Schlage des ermordeten

Malcolm X. Der unterschiedliche

Kurs der beiden drückt sich in
den Titeln ihrer Wochenzeitschriften
aus: Während Din Muhammads
Gemeinschaft ihrem Blatt den trockenen
Namen «Muslim Journal» gab, heisst
Farrakhans Zeitschrift «The Final
Call».

Übereinstimmung herrscht in
Hinsicht auf die Aussenpolitik der
Vereinigten Staaten. Beide Gruppen haben
Gelder aus Libyen erhalten, erst Din
Muhammad für einen Moscheebau,
dann Farrakhan für seine Organisation.
In beiden Fällen sind die Gelder
spärlicher geflossen als von den Libyern



288 DER SCHWARZE ISLAM

versprochen, doch war es genug, um sie

zu Fürsprechern Oaddafis werden zu
lassen. Farrakhan soll sich während des
amerikanischen Bombardements in
Libyen befunden haben. Gaddafi rief die
1985er Jahresversammlung der Far-
rakhan-Gemeinschaft über Bildschirm
dazu auf, sich gegen die herrschende
Schicht in den USA zu erheben. Jedoch
ist Farrakhan mit Sicherheit intelligenter

und besonnener als der libysche
Bruder. Seine anti-semitischen
Äusserungen und das lobende Wort für Hitler,

das seinerzeit Furore machte, dienten

vornehmlich dem Zweck, dem
Oberst in Tripolis mehr Geld aus der
Tasche zu locken. Inzwischen gibt auch
er sich bezüglich Oaddafis keinen
Illusionen mehr hin.

Beide Gruppen sind pro Khomeini.
Wahrscheinlich würden sie automatisch

mit jedem Staat in der Welt des
Islam sympathisieren, der ihrer Regierung

in Washington Kopfschmerzen
bereitet. Ausserdem ist ihre Kenntnis
der islamischen Welt noch immer lük-
kenhaft. Sie sehnen sich nach wie vor
nach einem afrikanischen oder asiatischen

Ideal, zu dem sie aufblicken können.

Die Iraner haben daraus Kapital
geschlagen, indem sie sich der
schwarzamerikanischen Glaubensbrüder
annehmen und sie tatkräftig unterstützen
wie kein anderer orientalischer Staat.
Hunderte von «Black Muslims» studieren

heute in Iran, und noch grösser ist
die Zahl derer, die für ihr Studium
daheim iranische Stipendien bekommen.
Angesichts der kritischen Finanzlage
Teherans wird diese Opferbereitschaft
besonders geschätzt.

Auf einer Veranstaltung anlässlich
des Todestages von Elijah Muhammad
umarmten sich die beiden Führer der
zweiten Generation von «Black
Muslims», Warith Din Muhammad und

Luis Farrakhan. An eine Wiedervereinigung

ist vorerst nicht zu denken, doch
bekämpfen sich die beiden grossen
Bewegungen nicht. Ob die gemässigte
oder die militante Tendenz die Oberhand

behält, hängt in erster Linie von
der Einstellung des offiziellen Amerika
ab, aber auch von der allgemeinen
sozialen Entwicklung. Kritisch ist vor
allem das Verhältnis zwischen weissen
Juden und schwarzen Muslims.
Vergleichbare Erfahrungen als ethnische
und religiöse Minderheiten fördern
einerseits gegenseitiges Verständnis
und fruchtbaren Dialog. Im «Stammeskrieg»

der Rassen und Religionen in
den USA sind die beiden jedoch Rivalen.

Als Avantgarde des «schwarzen
Nationalismus» fordern die «Black
Muslims» stärkeren Einfluss auf die
US-Aussenpolitik und die Medien. Sie

fühlen sich übervorteilt und weisen auf
ihre zahlenmässige Stärke hin, die
ungleich höher ist als der jüdische
Bevölkerungsanteil. Der schwarze
Präsidentschaftskandidat Jesse Jackson geriet
dadurch in Bedrängnis: Einerseits
konnte er auf die Stimmen der
afroamerikanischen Muslims nicht verzichten,

anderseits brachte ihn die
antijüdische Rhetorik seines Wahlhelfers
Farrakhan beim weissen Establishment
in Verruf. Mit Din Muhammad dagegen

gab es keine Probleme. Er ist nicht
etwa nur taktisch klüger als Farrakhan,
sondern er ist mehr Ethiker als Politiker.

Er stellt die Morallehre des Korans
in den Vordergrund und lässt sich nicht
zu Gegenrassismus verleiten.

Kleinere Gruppen

Neben diesen beiden Hauptorganisationen

haben sich im Laufe der Jahre
eine Anzahl kleinerer Gruppen und



DER SCHWARZE ISLAM 289

Bewegungen von schwarzamerikanischen

Muslims gebildet. So pflegt eine
Gruppe speziell das Andenken des
Malcolm X. Als Malcolm Little geboren,

symbolisierte er den Protest gegen
die kulturelle Entmannung, die
dadurch zum Ausdruck kommt, dass die
meisten Schwarzamerikaner als
Familiennamen den Namen des Sklavenhalters

ihrer Grosseltern tragen. Daher
das X anstelle von Little. Später nahm
er dann einen arabischen Titel und
Namen an: Alhaj Malik Shabaz. Es ist eine
Ironie des Schicksals, wenn die arabische

Presse vom Boxweltmeister
gemeinhin als Muhammad Ah Clay
spricht. Dem Cassius Clay ging es doch
gerade darum, den Familiennamen
Clay abzulegen, der der Name eines
Sklavenhalters war.

Die neue Namengebung ist bisweilen
phantasievoll und manch weniger
taktvolle orientalische Einwanderer lässt
sich leicht zum Spott über die eingeborenen

Glaubensbrüder verleiten. So
heisst z.B. ein Fernsehberichterstatter,
der über die pakistanischen Ahmadiya-
Sekte zum Islam gekommen ist, Bara-
hine Ahmadiya. Das ist der Titel des

Hauptwerkes des Sektengründers und
heisst «Die Beweise der Ahmadiya».
Ein begabter Künstler nennt sich
Ahmad Kenya, weil irgendein Spassvogel
ihm eingeredet hat, Kenya bedeute
Künstler auf Suaheli (tatsächlich
kommt es von Kirinyaga, der «Berg des

Urahnen», auf Kikuyu).
Die wohl eigentümlichste Abart des

Islam auf amerikanischem Boden sind
die «Schwarzen Hebräer». Sie nennen
sich auch Ansar («Helfer») und geben
vor, eine Fortsetzung der Bewegung
des sudanesischen Mahdi zu sein, der
1885 einen kurzlebigen Gottesstaat in
Khartum hinterliess. Der Begründer
dieses exzentrischen Synkretismus

stammt aus der New Yorker Unterwelt,
gibt jedoch vor, der im Sudan unter
Präsident Numairi umgekommene Isa
Al-Hadi Al-Mahdi zu sein. Demnach
wäre er ein Cousin des gegenwärtigen
sudanesischen Ministerpräsidenten
As-Sadig Al-Mahdi. Der Mahdi-Clan
im Sudan lässt diesen Schabernack
gelten, hat aber offensichtlich dem
einfallsreichen New Yorker Pseudoheiligen

Berater zur Seite gestellt. Jedenfalls

hat die literarische Produktion der
Sekte sowohl sprachlich als auch
inhaltlich an Qualität gewonnen. Die
vielerorts im Stadtkern postierten
Parfümhändler der Ansar bieten eine

gediegene englische Übersetzung der
Schrift jenes sudanesischen Glaubenshelden

an. Manche von ihnen haben
inzwischen einige Zeit im Sudan
verbracht und sprechen sogar arabisch.
Einerseits sind sie malerisch orientalisch

gekleidet, anderseits geben sie

sich amerikanisch-rassistisch. Will man
als Weisser mit ihnen ins Gespräch
kommen, muss man schon arabisch

sprechen. Sie leben in sehr abgeschlossenen

Gemeinschaftsverbänden und

pflegen auch keinen Umgang mit anderen

«Black Muslims», vielmehr fordern
sie die eindeutige Konversion zu ihrer
Sekte, die eine Art von Pseudo-Schii-
tentum auf merkwürdige Weise mit
hassidisch-mystischen Elementen
vermengt. So ziemlich die einzige Gemeinsamkeit

mit anderen schwarzamerikanischen

Konvertiten ist die Vorliebe für
orientalische Räucherstäbchen, die auf
U-Bahnhöfen und an Strassenecken
vertrieben werden. Das ist zu einer
Charakteristik des schwarzen US-Islam

geworden wie die Gebetskette bei
den Türken.

Eine wachsende Zahl von
schwarzamerikanischen Muslims bewegt sich
heute zwischen bzw. ausserhalb der



290 DER SCHWARZE ISLAM

grossen Verbände. Sie sind durch die
verschiedenartigsten Anstösse zum
Islam gekommen, nicht selten durch
Auslandsaufenthalte als US-Soldaten.
Unter Jazz-Musikern wurde die Islam-
Konversion sehr früh schon zur Mode.
So sind die Bebop-Grössen Charlie
Parker und Dizzy Gillespie unabhängig
von Elijah Muhammad zum Islam ge-
stossen. Wie seltsam die Wege sein
können, zeigt das Schicksal des
berühmten Pianisten Amir Jamal, der in
Chicago unter die Fittiche ausgerechnet

eines deutschen Missionars der
Ahmadiya-Sekte geriet, sich dann aber
orthodox-orientalischen Muslim-
Gruppen anschloss.

Unterdrückte Frauen

Unter diesen von den grossen
Verbänden unabhängigen Islam-Konvertiten

stösst man einerseits auf grössere
Weltoffenheit und ein gereifteres
Verständnis des neuen Glaubens, anderseits

aber auch einen bisweilen
grenzenlosen Obskurantismus. Amena
Abd al-Quddus (Beverly McCloud) ist
vor fast zwanzig Jahren zur Religion
des arabischen Propheten übergetreten
und hat im Zusammenleben mit
sudanesischen, pakistanischen, palästinensischen

und marokkanischen Studenten

die Welt des Islam in ihrer Vielfalt
und Komplexität gründlich kennengelernt.

Die Apothekerin arbeitet an ihrer
Dissertation in Religionswissenschaft
und verfasst soziologische Studien über
schwarzamerikanische Muslim-Frauen
ausserhalb der Verbände der «Black-
Muslims». Die Ergebnisse sind bestürzend,

insofern als in jenem Umfeld die
Reformvorstellungen von Revolutionären

wie Elijah Muhammad und
Malcolm X häufig ins Gegenteil verkehrt

werden. Ausserhalb der Disziplin der

grossen Verbände kann die Islam-Konversion

mitunter zu einem neuen oder
zusätzlichen Instrument zur
Unterdrückung der Frau werden. Frauen
stossen sowohl wegen ihrer Bindungen
an Männer als auf Grund ihrer
Identitätssuche dazu. Ihnen wird nicht selten

weisgemacht, ihr Heil liege darin, den
Beruf aufzugeben, die Wohnungseinrichtung

zu verkaufen und sich als
orientalisch gekleidete sittsame Hausfrau

auf einem billigen Teppich hok-
kend ganz dem Wohl des Mannes
hinzugeben. Jener Mann ist dann aber in
der Regel nicht der von Elijah Muhammad

anvisierte «Neue Schwarze»,
sondern ein haltloser und verantwortungsloser

Drifter, der keinerlei neues
Bewusstsein mit sich bringt, sondern dieses

nur von anderen fordert. Wird eine
solche Frau dann verlassen, steht sie

ohne alles da — ohne Beruf, ohne Möbel

und ohne den alten Kreis von
Freunden und Verwandten —; sie

wurde ja zuvor in die Isolation
gedrängt. Misshandelt und von vaterlosen

Kindern umringt, ist sie wieder
auf die Sozialfürsorge angewiesen.

Anderseits veranschaulicht die
Verfasserin, Amena Abdul Quddus, den
positiven Anstoss, den viele
Schwarzamerikaner durch die Islam-Konversion

erhalten haben. In den meisten
Fällen ist der neue Glaube ein Katalysator

für die vielbeschworene upward
mobility. Eine Identitätsfindung ist auf
jeden Fall gegeben, auch bei den unverhüllt

gehenden Mädchen, die erst dann
als Angehörige der «Black Muslims»
zu erkennen sind, wenn sie ihren
Namen nennen, etwa «die Kellnerin Ja-
mila» oder «die Medizinstudentin Sadi-
qiya». Der hochqualifizierte Finanzbeamte

Abdul Karim Salahuddin kann
es sich leisten, seine Familie auf Ferien-



DER SCHWARZE ISLAM 291

reise ins muslimische Afrika zu schik-
ken.

Tatsächlich gab es unter den Sklaven
auch Angehörige des islamischen
Glaubens, wenngleich wohl kaum mehr
als fünf bis zehn Prozent (in Brasilien
waren es vielleicht 15—20 Prozent).
Die Rückführung der Familie auf Ahnen

aus dem muslimischen Gambia,
wie Alex Haley sie in seinem Bestseller
Roots vollzogen hat, ist eher die
Ausnahme als die Regel. Die Stammesverwandten

der Schwarzamerikaner im
fernen Afrika sind heute meist Christen

oder Animisten. Insofern ist der
Islam in den USA fast durchwegs eine
Bekehrung und nicht etwa eine Rückkehr.

Manch christlicher Nigerianer,
der, geladen mit Animosität gegen den
Islam, als Student in die USA kommt,
kann in den «Black Muslims» nichts
anderes als eine Ungereimtheit sehen
— und fühlt sich mehr zu weissen
Amerikanern hingezogen.

Jedenfalls ist der Islam ein beständigeres

Phänomen als andere Sekten und
die sogenannten «Jugendreligionen».
Unter Warith Din Muhammad ist er zu
einer echten Alternative geworden. The
Muslim Journal zeigt Verantwortungs-
bewusstsein, etwa dadurch, dass es
gegen den schwarzen Rassismus zu Felde
zieht, der sich in zunehmendem Masse
auf asiatischen Zuwanderern entlädt.
Koreaner, Vietnamesen und Kambodschaner

werden immer häufiger an
helllichtem Tage auf offener Strasse von
schwarzen Jugendlichen brutal
zusammengeschlagen. Die «Black Muslims»
führen nicht nur eine Kampagne gegen
derlei Ausschreitungen, sondern sie
packen das Übel bei der Wurzel, indem
sie die Schwarzamerikaner zu
Wettbewerbsfähigkeit erziehen. Bezeichnend
für die von ihnen angestrebte Originalität

ist der «Schwarze Cowboy» Uthman

Abdus Salam, der in einem
Vergnügungspark eine Reitschule für behinderte

Kinder aufgezogen hat und dafür
öffentlich geehrt wurde.

Dorniger Weg zum Islam

Ende 1986 haben die «Black Muslims»

neuen Auftrieb erfahren, auf
unerwartete Weise, und zwar durch den
siebenteiligen Fernsehfilm «Die Afrikaner»

des bekannten Politologen Ali
Mazrui. Der aus einer arabischen
Familie Kenyas stammende Professor
lehrt sowohl in den USA als auch in
Nigeria. Seine kultursoziologische
Untersuchung befasst sich mit den drei
Traditionen Afrikas: der einheimisch-ani-
mistischen, der islamischen und der
christlichen. Von einer Propaganda für
den Islam kann keine Rede sein, doch
wurde durch die Filmserie das afrikanische

Bewusstsein unter den
Schwarzamerikanern wiederbelebt. Der Effekt
ähnelte ein wenig dem der Verfilmung
von Alex Haleys Roots. Nun ist der
«Schwarze Nationalismus» in den USA
zur Zeit recht schläfrig. Die jungen
Löwen von einst wie Eldridge Cleaver
sind zahm geworden. Nur die «Black
Muslims», speziell um Luis Farrakhan,
sorgen dafür, dass das Feuer nicht
erlischt. Ihnen machte es deshalb wenig
aus, dass Ali Mazruis Füm kein
monolithisch islamisches Afrika präsentiert,
sondern eine verwirrende Vielfalt der
Religionen und Traditionen. Die
«Black Muslims» verstehen es, sich als
die Verfechter afrikanischer Authentizität

zu präsentieren, und profitieren
dementsprechend von neuentfachter
Identifizierung mit Afrika. Das sind
Subtilitäten der schwarzen Subkultur
in den USA, die auch zugereiste
Afrikaner nicht leicht durchschauen. Eine
Ausnahme mag der Islamologe Sulay-



292 DER SCHWARZE ISLAM

man Nyang aus Gambia sein, einer der
wenigen muslimischen Afrikaner, die
unter schwarzamerikanischen Konvertiten

wirklich ebenso zuhause sind wie
unter den arabischen Glaubensgenossen

in Washington oder New York.
Der 19. Januar, der Todestag Martin

Luther Kings, wurde in diesem Jahr
erstmals als offizieller Feiertag begangen.

Die Ermordung des christlichen
Bürgerrechtlers konnte die Emanzipation

der Afroamerikaner nicht aufhalten.

Sie leistete allenfalls dem Islam
Vorschub; denn eine christliche Hoffnung

ist seither kaum noch sichtbar.
Bezeichnend für die Amerikanität des
Islam der «Black Muslims» ist die
Tatsache, dass gerade sie dem Martin
Luther King besondere Hochachtung zollen,

als wäre er einer ihrer Märtyrer:
«Er musste für seinen tragischen
Irrtum mit dem Leben bezahlen.»

Zweifellos bleibt der amerikanische
Weg zum Islam dornig. Über der künftigen

Entwicklung steht ein grosses
Fragezeichen. «The Muslim Journal»,
als Sprachrohr eines schwarzen
Pragmatismus, ruft zum Zusammengehen
mit einer anderen aufstrebenden
Minderheit auf, den Latinos. Angesichts
der Rassenkrawalle zwischen einheimischen

Schwarzen und zugewanderten
Kubanern in Miami zeugt diese
Haltung von bemerkenswerter Einsicht.
Doch auch ohne Allianz mit den Latinos

fällt der schwarze Islam dank seiner

zahlenmässigen Stärke bei Wahlen
ins Gewicht.

Warith Din Muhammad hat die ein
wenig obskure Vergangenheit der
Bewegung unter seinem sektiererischen
Vater bewältigt. Er erklärt die Manipulation

des Islam durch Elijah Muhammad,

indem er ihn als «grossen Psychologen»

ehrt, der es verstand, sein Volk
zu mobilisieren. Din Muhammad selbst
aber will den neuen Glauben sozusagen

re-privatisieren. Er schickt sich an,
die Gemeindeorganisation teilweise
aufzulösen, mit dem Argument, das
Heil liege nicht im Apparat, sondern
im Herzen und im moralischen Handeln

jedes einzelnen. Auf solche Weise
werde auch die Politik islamisch, und
schliesslich der Staat.

Für Luis Farrakhan sind das fremde
Gedanken, aber auch er ist der Bettelei
bei den ölreichen Glaubensbrüdern
überdrüssig und kaum noch gewillt,
sich mit Libyen zu kompromittieren.
Der Traum der Gründerväter wie Elijah

Muhammad und Malcolm X war
es, den US-Islam zu einer Macht
erstarken zu lassen, die den Brüdern in
Afrika und Asien wahre Hilfestellung
leistet. Im Grunde genommen sind die
Vorstellungen der «Black Muslims»
kaum anders als die des Weissen Hauses,

nur betrachten die Islam-Konvertiten
die Prätentionen des weissen Amerikas

hinsichtlich humanitärer
Entwicklungsdienste als Betrug. Doch bis

zur Hilfestellung des schwarzen Amerikas

ist es noch ein weiter Weg.

Khalid Durân



Kulturpolitische Notizen

293

Mehr Geld für Pro Helvetia

Zuhanden der eidgenössischen Räte
hat der Bundesrat einen Beschluss
verabschiedet, der vorsieht, die Finanzhilfe

an die Stiftung Pro Helvetia für die
Jahre 1988 bis 1991 von bisher 58,6
auf 86 Millionen Franken zu erhöhen,
was einer Anhebung um 46 Prozent
entspricht. Das ist zwar weniger, als die
Stiftung in ihrer Eingabe für den
genannten Zeitraum verlangt hat.
Finanzpolitische Überlegungen haben den
Bundesrat bewogen, dem Gesuch nicht
im vollen Umfang zu entsprechen,
doch kommt seinem Beschluss
dennoch grössere Bedeutung zu als lediglich

die einer bloss teilweisen Erfüllung
einer Eingabe. Man darf darin ein
Zeichen für die Bereitschaft des Bundes
sehen, auch nach dem negativen Ausgang

der Volksabstimmung über die
Kulturinitiative und den Gegenvorschlag,

also nach der Verweigerung
eines Verfassungsartikels, im Rahmen
seiner erprobten Möglichkeiten
kulturpolitisch aktiv zu bleiben. Die
Überlegungen, die im Departement des
Innern vor und nach dem Volksentscheid
über die Stellung des Bundes innerhalb
einer vielfältigen und vielgliedrigen
Kulturförderung durch Private,
Gemeinden und Kantone angestellt worden

sind, haben das Bewusstsein für
die Notwendigkeiten vermutlich eher
gestärkt. Ob mit oder ohne Kulturartikel

— kulturpolitische Entscheidungen
sind auf Bundesebene unausweichlich.

Im Fall der Pro Helvetia kann sich
der Bund auf ein Gesetz stützen, das
die Tätigkeit der Stiftung umschreibt
und die Modalitäten ihrer Finanzierung

festlegt. Es unterstellt die Pro Hel¬

vetia ausdrücklich der Aufsicht des

Eidgenössischen Departementes des
Innern und der Oberaufsicht des
Bundesrates. Diese Aufgabe wahrzunehmen,

setzt kulturpolitische Fachkompetenz

voraus, Überblick und stets
erneuerte Informiertheit über die kulturelle

Situation und ihre aktuellen
Veränderungen, über Strömungen und
neue Erscheinungen auf allen Gebieten
des kulturellen Schaffens. Es macht
den Anschein, das Departement des

Innern übe die Aufsicht nicht nur
hinsichtlich der Überprüfung der
ordnungsgemässen Verwendung der
bewilligten Kredite aus, sondern auch,
indem es zum Tätigkeitsbericht der
Stiftung Stellung nimmt, in zustimmendem
Sinne zumeist, aber auch kritisch, wie
die Pressemitteilung aus dem Bundesamt

für Kulturpflege zum Beschluss
des Bundesrates über die Finanzhilfen
an die Pro Helvetia an zwei Stellen
erkennen lässt.

Da nämlich heisst es zum einen, die
Stiftung sollte sich eine gewisse
Zurückhaltung beim Weiterausbau von
Aktivitäten im Bereich der «soziokultu-
rellen Animation» auferlegen. In der
Tat ist dies nicht bloss ein ohnehin eher
umstrittenes und dem Wandel
unterworfenes Tätigkeitsgebiet; man muss
auch bedenken, dass gerade auf diesem
Feld rasch die Grenzen kulturfördernder

Aktivitäten einer eidgenössischen
Institution überschritten werden könnten.

Beim Versuch etwa, vermeintlich
«kulturell schwachen» Regionen
Anstösse zu geben oder also Animation in
der «Provinz» zu betreiben, kommt
man leicht mit dem Selbstverständnis
und mit den Eigeninitiativen dieser
Region in Konflikt. Es scheint mir darum



294 KULTURPOLITISCHE NOTIZEN

richtig, dass das Bundesamt für Kulturpflege

der Pro Helvetia «eine gewisse
Zurückhaltung» auf diesem Gebiet
nahelegt.

Zuständigkeitserklärung
im Konjunktiv

Nicht ganz so erfreulich und weniger
überzeugend ist die Formulierung, in
der das Bundesamt verklausuliert seine

Kompetenz hinsichtlich der Schaffung
einer Informations- und Dokumentationsstelle

für Kulturfragen in
Anspruch nimmt. Es geht da um ein altes
Postulat, erst kürzlich noch (im
Kommentar «Die Neinsager beim Wort
nehmen», November 1986) auch in dieser
Zeitschrift erneut aufgegriffen. Nachdem

so viele Jahre verstrichen sind, seit
im Clottu-Bericht (1976!) der
Vorschlag gemacht und im Anschluss
daran ja auch im Bundesamt selbst ein
Konzept ausgearbeitet worden ist,
musste man annehmen, diese Sache sei

— vielleicht aus politischen Gründen —

vom Bund fallengelassen worden. Nur
dieser Eindruck hat wohl auch die Pro
Helvetia bewogen, einer von dritter
Seite unternommenen Initiative zur
Realisation dieses höchst sinnvollen
Instruments schweizerischer Kulturförderung

Hilfestellung zu leisten. Nun
also wird ihr vom Bundesamt für
Kulturpflege der Rat erteilt, hievon eher
Abstand zu nehmen. Und dann folgt
die Zuständigkeitserklärung im
Konjunktiv: «Sollte sich diese bereits einige
Jahre zurückliegende Anregung dereinst
als notwendig und realisierbar erweisen
— weite Kreise bezweifeln dies

allerdings heute —, so wäre nicht die
Stiftung, sondern allenfalls das BAK
dafür zuständig. » Das ist wohl wahr, aber

etwas gar zu vorsichtig ausgedrückt.
Was steckt da nur dahinter? Ich kenne
niemand, der an der Notwendigkeit
einer eidgenössischen Informationsund

Dokumentationsstelle, wie sie die
Kommission Clottu schon (als
«notwendig»!) vorgeschlagen hat, die
geringsten Zweifel hätte. Es sei daran
erinnert, dass eben jetzt ein breitangelegtes

Forschungsprogramm läuft, das der
«Kulturellen Vielfalt und nationalen
Identität» gilt, und es sei ferner daran
erinnert, dass die Konzeption und
Gestaltung von CH-91 unter anderem
darum so schwierig ist, weil viele von
uns, vielleicht gar eine Mehrheit, Zweifel

daran haben, ob die Vorstellungen
noch gelten, die man sich bisher von
der Kultur in der Schweiz gemacht hat.
Was das für «weite Kreise» sind, die
eine bessere und aktuellere Information

und Dokumentation darüber nicht
für notwendig erachten, möchte ich

gerne wissen. Sind es am Ende Kräfte,
die unter Tradition verstehen, die
Gegenwart nicht zur Kenntnis zu
nehmen?

Aber vielleicht gehen meine
Befürchtungen wirklich zu weit. Vielleicht
hat sich die seinerzeit im Clottu-Bericht

vorgeschlagene Dokumentationsstelle

in den als realisierbar erachteten
Vorstellungen von heute zur reinen
Datenbank gewandelt, zu einem
Grosscomputer, in dem endlose Listen von
Kulturschaffenden und Veranstaltern,
von Vermittlern und Stiftungen, von
Organisationen und Institutionen
abrufbar gespeichert wären. Das ist freilich

eine Vorstellung, die den Zweifel
weiter Kreise erklären könnte. Denn
eine so beschaffene Datenbank wäre
vermutlich den Aufwand nicht wert.
Nein, wirklich notwendig und nützlich
ist eine stets zu erneuernde Information

und Dokumentation darüber, was



KULTURPOLITISCHE NOTIZEN 295

die neuere und neuste Kulturforschung
über Zustände und Veränderungen in
unserem Land zutage fördert. Es wäre
einzuspeisen, was die Schweiz in ihrer
kleinräumigen Vielfalt als ein kulturell
lebendiges, vielleicht besonderen
Verhaltensweisen zuneigendes, aber der
Gegenwart durchaus aufgeschlossenes
Land erscheinen lässt in den
Hervorbringungen ihrer Künstler und Schriftsteller,

ihrer Komponisten und
Filmemacher, ihrer Publizisten und Forscher,
ihrem Schulwesen, ihrem Theater. Und
ganz selbstverständlich wäre diese
Dokumentations- und Informationsstelle
auch eine Drehscheibe für vielfältige
Kontakte und gegenseitige Anregung
über die Landesgrenzen hinaus.

Diesem zuletzt genannten Ziel dient
bekanntlich ein grosser Teil der Arbeit
von Pro Helvetia. Wenn die Stiftung mit
der Gründung und dem Betrieb des
«Centre Culturel Suisse» in Paris
Anfangsschwierigkeiten hatte, die in der
Öffentlichkeit über Gebühr Aufsehen
erregten (von den unzähligen Ausstellungen,

Aktionen, Austauschprogrammen,
die seit Bestehen der Stiftung in

zahlreichen Ländern für schweizerisches

Gedanken- und Kulturgut werben,

spricht man viel weniger!), so
bedeutet das nicht, dass hier nicht ein
eminent wichtiges Tätigkeitsprogramm
durchgeführt wird. Das Departement
des Innern, obgleich es
begreiflicherweise davon abrät, weitere feste
Aussensteilen zu schaffen, anerkennt
durchaus die Bedeutung des «Centre
Culturel» für eine intensivierte
Kulturpräsenz der Schweiz im Ausland. Ein
sinnvoller Schritt, diese Präsenz zu
verstärken, dem Angebot und der Nachfrage

einen schweizerischen und
europäischen Treffpunkt zu schaffen, wäre
die Gründung der von der Kommission
Clottu vorgeschlagenen Institution.

Max Rychner zu Ehren

Hier soll — aus besonderem Anlass
— von einem Mann die Rede sein, von
dem ich gern annehmen möchte, er
hätte Bestrebungen dieser Art
begrüsst. Das Schiller-Nationalmuseum
und Deutsche Literaturarchiv in Marbach

hat dem Essayisten Max Rychner
eine Ausstellung gewidmet, die vom
22. April bis zum 22. Mai 1987 auch
im Stadthaus Zürich zu sehen ist:

Briefe, Manuskripte, Zeitschriften,
Erstdrucke und Bilddokumente. Das
«Marbacher Magazin», die Hauszeitschrift

des Literaturarchivs, hat eine
Sondernummer als Katalog und ein
Beiheft mit ausgewählten Briefen aus
dem Briefwechsel zwischen Max Rychner

und Ernst Robert Curtius, bearbeitet

von Claudia Mertz-Rychner,
herausgegeben. Anstelle eines Vorworts
zum Katalog liest man den kleinen
Aufsatz Max Rychners, der unter dem
Titel «Selbstkritik» erstmals im Januar
1964 in den «Schweizer Monatsheften»
erschienen ist: eine Reminiszenz über
Erfahrungen mit Büchern und Autoren,

in welchem der Verfasser auch in
Erwägung zieht, ob es wohl
«verwandte» und «nicht verwandte» Geister

gebe, solche nämlich, zu denen
man den Zugang leicht und wie von
selbst finde, und andere, bei denen er
verbaut sei. Zu den ersten rechnet er in
seinem Fall Thomas Mann und James

Joyce, zu den zweiten Robert Musil
und Hermann Broch. Und dann sagt er
— wir setzen es im Wortlaut hin:

«Mangelhafte Erkenntnis eines

Kunstwerkes, eines Autors, deutet darauf

hin, dass der Kritiker mit mehr als

einem blinden Fleck auf der Netzhaut
auch vor das zusammengesetzte Gebilde
der deutschen Literatur, der englischen
usw. Literatur, der Weltliteratur hintritt



296 KULTURPOLITISCHE NOTIZEN

— dabei glaubt er eine Gesamtauffassung

einzelner Literaturen und des

umfassenden Wesens Literatur überhaupt
zu haben. Ja, ohne das latente
Bewusstsein, an einer sich entwickelnden
Ganzheit der eigensprachlichen
mitzuwirken, blieben ihm Lust und Wille zur
Mitverantwortung unerweckt. Innerhalb
der Literatur gibt es Autoren und
Tendenzen, die er nicht kennt, kaum
gewahrt, zu wenig bedenkt. Die schönste
Formel für eine nicht geglückte Beziehung

zu einem grossen Dichter stammt
von dem französischen Kritiker Charles
Du Bos. Goethe, sagt er, sei der schönste
unter den ihm Fremden, déplus beau de

mes étrangers). Dennoch hat er das
Menschenmögliche getan, dem schönen
Fremdling näherzukommen. Solches
Verhalten bleibt musterhaft.»

So stand es, wie gesagt, vor etwas
mehr als zwanzig Jahren in dieser
Zeitschrift. Begriffe wie «eine Gesamtauffassung

einzelner Literaturen» oder «das

umfassende Wesen Literatur», auch
«Lust und Wille zur Mitverantwortung»
und vor allem der Wunsch, dem Fremden

näherzukommen, kennzeichnen
eine Haltung des Kritikers, von der ich
gern annehmen möchte, sie sei
Verpflichtung und Vermächtnis. Man kann
Max Rychners Lebensarbeit, sein Wirken

an Zeitungen und Zeitschriften
und das, was aus dieser Arbeit in seine

Essay-Sammlungen eingegangen ist,
von diesen Begriffen her betrachten.
Die Briefe, die Rychner mit Ernst
Robert Curtius getauscht hat, haben die
Würde des zugleich spontanen und
kompetenten Gesprächs. Curtius
vollendete in den vierziger Jahren sein

grosses Buch «Europäische Literatur
und Lateinisches Mittelalter», das 1948
erschien. Mit seiner Fülle von Bezügen,
in der solides Wissen und exakt recherchierte

Einzelheiten von der Antike bis

zum Beginn der Renaissance auf eine
leicht und beschwingt anmutende
Weise dargestellt sind, so dass das
«umfassende Wesen Literatur» als eine
lebendige Realität erscheint, ist von Max
Rychner mit grosser Freude aufgenommen

worden. Er nennt das Buch grossartig

und unerschöpflich: «Ein planetarisches

System von Bezügen leuchtet
auf; im (dunklem Mittelalter wird plötzlich

der gestirnte Himmel sichtbar,
Ingenium, iudicium, agudeza, sind da in
einem ungewöhnlichen Werk ausgeprägt,

vor dessen bezwungener
Stoffmasse sich mein Staunen nicht beruhigen

will.»
Der Mann, der sich über die grosse

literarische und wissenschaftliche
Leistung seines Freundes derart freuen
konnte, hat selbst ein «planetarisches
System von Bezügen» geschaffen in
seinen persönlichen Beziehungen zu
Dichtern wie Thomas Mann oder Gottfried

Benn, zu Ernst Robert Curtius
und Carl Jacob Burckhardt, aber auch
in seinen Aufsätzen zur neueren
Literatur, in denen er als Vermittler wirkte.
Karl Kraus, Hofmannsthal, Else
Lasker-Schüler, aber auch Paul Valéry, André

Gide, auch Thomas Stearns Eliot
waren für ihn Partner; er übte «Lesen
als Begegnung», wie er seinen Aufsatz
zum 70. Geburtstag von Ernst Robert
Curtius überschrieb.

Max Rychner also (1897-1965),
dem Kritiker, Journalisten und Schriftsteller,

ist die von Marbach ins Zürcher
Stadthaus übersiedelte Ausstellung
gewidmet. Sie erlaubt Blicke auf eine
geistige und literarische Kultur, deren
höchstes Ziel es war, «das umfassende
Wesen Literatur» und «den schönen
Fremdling» besser und umfassender
kennenzulernen.

Anton Krättli


	Kommentare

