
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 3

Artikel: Zur neuen Übersetzung der Edda

Autor: Häny, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arthur Häny

Zur neuen Übersetzung der Edda

Die berühmte Sammlung altnordischer Götter- und Heldenlieder, die
sich Edda nennt, befindet sich seit 1971 in Reykjavik auf Island. Die Isländer

haben sie nach langen Anstrengungen von ihren einstigen Herren, den
Dänen, aus Kopenhagen zurückerhalten. Die so kostbare Handschrift der
eddischen Lieder, die ich meine, ist der Codex Regius, der auch dieser
Übersetzung zu Grunde liegt. Der Codex Regius stammt aus dem 13.
Jahrhundert und wurde offenbar in Island aufgeschrieben. Manche seiner
Gedichte reichen aber in viel ältere Zeit zurück und sind lange mündlich
überliefert worden, bis sie in den Codex gelangten. Der massgebliche
Urtext, auf den die vorliegende Übersetzung aufbaut, ist die Edda von
Gustav Neckel und Hans Kuhn (Carl Winter, Heidelberg 1962). Es ist
noch bemerkenswert, dass die Lieder anonym überliefert sind; wir kennen
die Dichter so mancher grossartigen Strophe nicht!

Das Interesse an der Edda scheint in den literarischen Kreisen seit dem
Zweiten Weltkrieg gesunken zu sein; aber was kann dieses Buch dafür,
dass es sowohl im wilhelminischen Kaiserreich als auch in Hitler-Deutschland

überanstrengt und für grossgermanische Aspirationen beansprucht
worden ist? Auch ist die Edda kein deutsches, sondern ein skandinavisches

Buch — auch dann noch, wenn all die Sagen von Sigurd, Gunnar und
Högni (Siegfried, Günther und Hagen) den südgermanischen Einfluss
verraten. Das 19. Jahrhundert hat sich dieser Sagen wieder mit Eifer
angenommen und hat sie zum Teil mit einer pastosen Pathetik aufgemöbelt;
man sollte aber die ursprünglichen Texte nicht mit dem verwechseln, was
z. B. Richard Wagner aus ihnen gemacht hat.

Ich legte in meine Übersetzung keinerlei weltanschauliche Tendenz hinein;

ich bemühte mich nur, der Aussage des Urtextes gerecht zu werden.
Dabei bestimmte mich einzig und allein die Liebe zur Dichtung.

Die Edda KarlSimrocks, die erstmals 1851 erschien, beginnt mit einem
weihevollen Sonett an Jacob Grimm und spricht von dem Buch als einem
«Heiligtum» und der «Eitermutter deutscher Sage und Dichtung». Die
verehrende Scheu, mit der er an den Text herangeht, erinnert mich an das

Wort, das Gott zu Mose sprach: «Ziehe die Schuhe von den Füssen, denn



228 DIE EDDA DEUTSCH

die Stätte, darauf du stehst, ist heiliges Land» (2. Mose 3,5). Simrock wurzelt

im Geist der Romantik, die in den ältesten germanischen Texten noch
dem Urtümlichen, Ursprünglichen, beinah Göttlichen zu begegnen glaubt.
Seine Übersetzung zeichnet sich dementsprechend durch Ehrfurcht aus:
die Texte des Codex Regius sind vollständig und ohne eigenmächtige
Änderungen wiedergegeben.

Am bekanntesten ist heutzutage im deutschen Sprachraum die Übersetzung

von Felix Genzmer (1878—1959), die unter Mitwirkung so bedeutender

Germanisten wie Andreas Heusler entstanden ist. Sie ist in der Erfassung

des Urtextes genauer als die Übertragung Karl Simrocks, denn man
hatte die altgermanischen Sprachen in der Zwischenzeit exakt erforscht.
Aber sie traut sich zu, am Text des Codex Regius eine «höhere Kritik» zu
üben. Andreas Heusler sagt es offen: (Ferner) «hat sich unsre Edda
erlaubt, an den Gedichten etwelche <höhere Kritik> zu üben: störende
Zutaten zu entfernen, Lücken zu füllen, Verschobenes umzustellen. Die
Prosaabschnitte besonders forderten zu schärferer Sichtung heraus»
(Thule 1, S. 8).

Von einem solchen Ehrgeiz ist meine Übertragung weit entfernt. Sie
rechnet gar nicht mit einer «Urform», welche die oder jene Verschiebung
oder Entstellung erfahren hätte. Sie nimmt auch keinen Anstoss an der
offenkundigen Naivität mancher Prosaabschnitte, die eingeschoben sind in
den Liedtext. Sondern sie betrachtet den Codex Regius als ein höchst
originelles Stück hochmittelalterlicher Literatur, als ein Buch voller Lust am
Fabulieren, dem man nicht mit allzu gelehrten wissenschaftlichen Aspirationen

auf den Leib rücken sollte.

Prinzipiell stehen dem Übersetzer zwei Wege offen: er kann einfach die
Aussage möglichst wortgetreu wiedergeben und nähert sich dabei der
Interlinearversion — oder er sucht, bei aller Treue zum Text, doch auch
den Rhythmus zu wahren — und nähert sich dabei einer Nachdichtung. Ich
habe dieses Letztere angestrebt. Ich tat es aus der Überzeugung, dass der
altgermanische Stabreimvers geradezu lebt von seinen Starktönen und Stäben

und dass er ein ausserordentlich rhythmisches Gefüge darstellt.
Die vorliegende Übersetzung beruht also auf drei Prinzipien. Ich suchte

erstens so treu wie möglich — und zweitens so deutsch wie möglich — und
drittens so rhythmisch wie möglich zu übersetzen.

Dabei vermied ich es, den Stabreim durchgehend nachzubilden, wie es

Felix Genzmer tut. Das hätte mir eine allzugrosse Pathetisierung und öfters
auch eine Entstellung der Aussage eingetragen. Denn der Stabreim ist ja
ganz auf die Möglichkeiten der altnordischen Dichtersprache bezogen. Wo



DIE EDDA DEUTSCH 229

sich mir aber, vom Deutschen her, der Stabreim gleichsam von selber
anbot, da habe ich ihn gern benützt. Denn er trägt ja nicht wenig zum
markigen Charakter der Edda bei. Als Beispiel zitiere ich den Anfang des
«Liedes von Regin». (Man beachte die Alliterationen auf f, fl und k.)

«Wasfir ein Fisch

flitzt da durch die Flut?
Er kann sich nicht vor Schaden wahren!
Kaufdir den Kopf
vom Tode los —

finde mir die Flamme der Flut!»

Das Altnordische ist eine sehr heikle Sprache, und beim Übersetzen dieser
dichterischen Texte begegnen beträchtliche Schwierigkeiten. Der Urtext ist
bei weitem nicht überall sicher überliefert, es gibt da dunkle oder entstellte
Passagen, wo sich der Übersetzer notgedrungen zu einer Konjektur ent-
schliessen muss. Ferner verwenden die Liederdichter der Edda sehr viele
seltene und künstliche Ausdrücke, die in der Saga-Prosa kaum je vorkommen.

Man darf überhaupt nicht übersehen, dass man es mit einer teilweise
lange tradierten Kunstsprache zu tun hat. Etwas besonders Kunstreiches
(oder Künstliches) stellen die «Kenningar» dar, metaphorische Umschreibungen,

die oft gesucht und gespreizt sind. So umschreibt der Dichter das
Herz etwa als «Mut-Eichel» (offenbar das eicheiförmige Organ, das den
Mut beherbergt) oder den Himmel als «Wohnsitz der Sonne». Im «Lied
von Regin» umschreibt er die Schiffe (Strophe 16/17) als «Räwils Rosse»,
als «Segelpferde», «Meerhengste», «Seebäume» und «Rollenrosse». In
solchen Kenningar sind viele mythologische Anspielungen, aber auch

Anspielungen auf alltägliche Sachverhalte versteckt. So verbirgt sich hinter
«Räwils Rossen» eine mir unbekannte Mythengestalt namens Räwil. Und
die «Rollenrosse» spielen darauf an, dass man zur Wikingerzeit die Schiffe
auf Rollen an Land zog. Nicht selten überschreiten solch gelehrte Metaphern

das Mass dessen, was man dem heutigen Leser zumuten darf, und
dann habe ich mich zu einer sinngemässen Vereinfachung entschlossen.
Dadurch wird freilich die barocke Wortwucht des Urtextes abgeschwächt,
aber im gleichen Masse wächst die Verständlichkeit. Wenn der Edda-Dichter

von «Fussohlen-Zweigen» schreibt, so darf sich der heutige Übersetzer
doch wohl mit den «Zehen» begnügen! — In diesen gelehrten Metaphern
bekundet sich der Einfluss der Skalden auf die Edda-Dichtung. Dies waren
formbeflissene Hofdichter, die Preislieder auf Fürsten verfassten und eine
kunstvoll-künstliche Poesie betrieben, welche die Edda zum Teil beeinflusst

hat. So zeigt zum Beispiel das Hymir-Lied einen starken skaldischen
Einschlag.



230 DIE EDDA DEUTSCH

Doch macht einem beim Übersetzen noch eine andere, viel grössere
Schwierigkeit zu schaffen. Will man einen dem Urtext analogen Rhythmus
einhalten, so muss man sich bei den meisten Halbversen auf zwei Akzente
(Starktöne) beschränken. Nun reicht aber das Altnordische mit seinem
Sprachmaterial viel weiter als das Deutsche. Es braucht noch nicht so
mancherlei Partikeln, um die Beziehung der Wörter zueinander auszudrücken
— ich meine die Pronomen, Präpositionen und Artikel. Auch hat der
Urtext viele einsilbige Vokabeln, die den prägnant-sentenziösen Charakter
der Sprache unterstreichen, z.B.: Skömm mun ro reidi... (Grönländisches
Atli-Lied 78).

Wenn ich übersetze: «Kurz wird der Raserei/Rast...» und den Stabreim
beibehalte, so habe ich bereits sieben Silben statt fünfen gebraucht. Oder
wenn ich den Vers aus Spruch 92:

«sa er vili fliods ast fa»

wörtlich übersetze: «der, welcher die Liebe der Frau bekommen will», so
habe ich zwölf Silben gebraucht statt sechsen! Es lässt sich also nicht
vermeiden, dass man, um den Rhythmus zu wahren, gelegentlich eine Kenning

auflöst oder ein pleonastisches Adjektiv weglässt. Das Unglück ist
nicht so gross, als es scheinen möchte: denn manches ist, besonders in den
Heldenliedern, gelahrt und geschwollen ausgedrückt, auch einiges um des
Stabreims willen so und nicht anders gedichtet. Die Lieder sind nicht alle
von gleicher dichterischer Qualität; es hat hervorragende Texte darunter,
aber auch einige schwunglos epigonische Stücke.

Jede Übersetzung atmet den Geist ihrer Zeit. Felix Genzmers Stil ist
noch mitgeprägt von jenem wilhelminischen Spätfeudalismus, der uns
heute beschwerlich fällt. Darum wimmeln seine Lieder von «Maiden» und
«Recken», von «Edelingen« und «Aaren», vom «Hort» und der «Lohe»,
von der «Wehr» und der «Brünne». Das Gedrungene und Dunkle bringt er
sehr gut zum Ausdruck, dagegen kommt das Bäurische, Erdhafte zu kurz.
Ich versuche, ohne dabei prosaisch zu werden, doch allzu pathetische
Ausdrücke zu versachlichen und die Aussage zu verdeutlichen. Ein einziges
Beispiel: Genzmer übersetzt Spruch 57 so:

«Brand brennt vom Brande,
bis entbrannt er ist,
Feuer vom Feuer lebt:
durch Mannes Rede
wird ratklug der Mann,
doch unklug durch Abschliessung.»



DIE EDDA DEUTSCH 231

Ich übersetze:

«Ein Brennscheit steckt das andre an,
bis es entbrannt ist;
Feuer entzündet sich am Feuer;
ein Mann belehrt sich im Gespräch
mit dem anderen Manne;
doch töricht bleibt, wer sich abschliesst.»

Der Dichter illustriert mit dem Bild der einander ansteckenden Scheiter,
wie belebend die Kommunikation des Menschen mit dem Menschen ist.
Sein Bild wird zum Sinnbild. Gerade hier, in der Spruchdichtung, war es

mir besonders wichtig, den Gedanken klar auszudrücken.

Nicht wissenschaftliche Probleme haben mich in erster Linie bewegt,
sondern die Liebe zur altnordischen Sprache. Es spielte für mich keine
Rolle, ob ein Lied für archaischer oder für jünger gilt, ob man es dem zehnten

oder dem zwölften Jahrhundert zuschreibt. Auch die zu Andreas
Heuslers Zeit erregende Frage, ob eine Dichtung rein germanischen
Ursprungs sei oder schon unter dem so bedauerlichen christlichen
Einfluss stehe, hat mich wenig beschäftigt. Der Übergang vom Heidentum
zum Christentum erfolgte in Island um die Jahrtausendwende fliessend.
Unter christlichen Auspizien wurden langezeit die heidnischen Bräuche
noch fortgesetzt.

Und damit wären wir bei der Frage angelangt, welches das Weltbild der
Edda ist, was für eine Auffassung vom Sein des Menschen sich widerspiegelt

in diesen Texten.
Die Lieder sind vielschichtig, sie entfalten eine Fülle von menschlichen

Möglichkeiten. «Die Weissagung der Seherin» wirkt visionär-abgründig;
sie beschwört Weltanfang und -ende, alle dämonischen Kräfte zwischen
Himmel und Erde herauf. Die Spruchdichtung wiederum ist aphoristisch-
sentenziös, auch bauernschlau; sie sucht in eine Formel zu fassen, wie man
sich im Alltag richtig verhalten soll. Die «Zankreden Lokis» muten sarkastisch

an und streifen ans Obszöne. Das «Thrym-Lied» stellt einen
handfesten Schwank dar — eine jener beliebten Szenen, in welchen Gott Thor
zuletzt zuschlägt! In «Skirnirs Ritt» klingt die Sehnsucht der Liebe an; Gott
Frey vermag seine Leidenschaft für die schöne Riesentochter Gerd kaum
mehr in Schranken zu halten:



232 DIE EDDA DEUTSCH

«Eine Nacht ist lang,
und lang sind zwei,
wie überstehe ich ihrer dreie?
Oft schien mir ein Monat
nicht so lang
wie diese halbe Wartenacht.»

Aber es gibt noch ganz andere Töne! Die Runenberichte beleuchten noch
einmal die magischen Rituale des germanischen Heidentums. Und die
Nibelungensagen feiern die Tragik eines Heldenlebens, das sich zwischen
Schuld und Sühne, zwischen Ruhm, Hybris und Tod bewegt.

Die Edda läuft also nicht auf einem Gleis. Und doch empfinden wir sie
als ein Ganzes. Man mag bedauern, dass so manche Gesänge blutrünstig
und mörderisch sind und wahrlich wenig von «christlichem Einfluss»
verraten! Aber darin stehen der Edda manche Sagen der Griechen nicht nach.
Und die heutige Unterhaltungsindustrie in all ihrer Lüsternheit und Brutalität

nimmt uns vollends das Recht, die alten Germanen zu verdammen.
Die Heldensagen reichen ja zurück in die Zeit der Völkerwanderung —
und ganze Germanenvölker wie die Goten, Burgunder, Wandalen sind
damals untergegangen. Die Härte jener Zeit hat zweifellos in der Dichtung
Spuren hinterlassen. Ferner herrschte bei den Germanen das Gesetz der
Blutrache. Ein überlebender Sohn hatte die Pflicht, den ermordeten Vater
zu rächen. So konnten miteinander verfeindete Sippen nur schwer zur
Ruhe kommen. Das alles steigert sich noch im Brennspiegel der Dichtung.

Damit hängt auch jener düstere Fatalismus zusammen, der die Edda
durchzieht. Zwar verurteilt sie menschliches Fehlverhalten: Verleumdung,
Neid, Eifersucht und Goldgier. Aber sie nimmt diese Übel als schicksalhaft,

dem Menschen eingeboren. Sie mutet Odin, dem höchsten Gott, die
Lust am Bösen zu. Wohl sind die Menschen schuld an dem und an jenem —
aber Odin hat es so gewollt, Odin ist zuerst und am meisten schuld Die
Dichtung tut also hier schon dasselbe, was Friedrich Schiller ihr später im
Prolog zum «Wallenstein» zugeschrieben hat:

«Sie sieht den Menschen in des Lebens Drang
Und wälzt die grössre Hälfte seiner Schuld
Den unglückseligen Gestirnen zu.»

Es herrscht der Glaube an ein unverrückbares Schicksal. Wie die Griechen
ihre Moiren, die Römer ihre Parzen hatten, so die Germanen ihre Nornen.
Gute Nornen verleihen ein gutes Leben, sagt die Prosa-Edda Snorri Stur-
lusons, und böse Nornen ein böses. Dem vorbestimmten Los kann nie-



DIE EDDA DEUTSCH 233

mand entrinnen; darum vermögen auch Seher das Schicksal vorauszusagen,

z.B. in der «Weissagung Gripirs» oder, weniger glücklich, im «Sigurd-
Lied». Die Prädestination lähmt aber die germanischen Helden nicht. In
tapferem Kampfe zu fallen, gilt mehr als der Tod infolge von
Altersschwäche! Die Walküren heben ja die tapfern Gefallenen auf und tragen
sie vom Schlachtfeld empor in Odins Walhalla.

Was macht den Helden zum Helden? In erster Linie seine Aktivität.
«Dem Adler Speise zu geben», also viele Feinde totzuschlagen, gilt als

Heldentugend. Ferner gehört zum Helden die Tragik. Tragik ergibt sich daraus,

dass sich der Held in gegensätzliche Pflichten verstrickt. Sigurd z.B.
kam an den Hof des Königs Gjuki und schwor Waffenbrüderschaft mit
Gjukis Söhnen Gunnar und Högni. Er heiratete ihre Schwester Gudrun.
Dann ritt er durch den Flammenwall und gewann die in Schlaf gezauberte
Brynhild — nicht für sich, sondern für Gunnar, der zu demselben Wagestück

nicht imstande gewesen war. Ein Gestaltentausch hatte die
Täuschung ermöglicht. Indem nun Sigurd seine Pflicht den Waffenbrüdern
gegenüber — im Übermass — erfüllte, war er an Brynhild schuldig geworden.

Denn diese hatte gelobt, nur den zu heiraten, der die Flammen durchritte,

und mit gutem Grund geglaubt, das sei Sigurd gewesen. Wenn Sigurd
das Abenteuer bestand, durfte — musste er Brynhild heiraten! Er war aber
schon mit Gudrun verbunden. Und Brynhild fühlte sich durch die
Täuschung entehrt. Sie hetzte nun Gunnar zum Mord an Sigurd auf. Nur durch
seinen Tod konnte, so glaubte sie, ihre Ehre wiederhergestellt werden. Und
auch Gunnar und Högni verwickelten sich in den Widerstreit der Pflichten
und gingen daran zugrunde. So erringen die Helden wohl mit Aktivität ihre
«Grösse»; aber dieselbe Aktivität treibt sie zuletzt in den Tod.

Die Edda gebraucht Versformen, die in der ganzen altgermanischen
Dichtung zu finden sind. Meist werden zwei Halbverse zu einem Langvers
zusammengefügt. Um der Übersichtlichkeit willen sind — wie schon in
früheren Übersetzungen — auch hier die Halbverse als einzelne Verszeilen
ausgeschrieben. Die Halbverse weisen je zwei Hebungen (betonte Silben)
auf. Dabei muss zumindest eine der Hebungen des «Anverses» auf die
erste Hebung des «Abverses» «staben», denselben Stabreim haben. — In
der Spruchdichtung treten auch Verse mit drei Hebungen auf. Es konnte
hier nicht darum gehen, die germanische Metrik genau zu kopieren; ich
begnügte mich damit, einen ähnlichen Rhythmus zu finden und, wenn
immer möglich, mit ebensowenigen Hebungen auszukommen wie das
Original.

Die altnordische Verssprache wirkt prägnant und wuchtig. Dem
entspricht nun das, was sie aussagt. Die Geschehnisse sind nicht breit ausge-



234 DIE EDDA DEUTSCH

staltet wie etwa in der mittelhochdeutschen Epik. Nur die entscheidenden
Momente werden herausgehoben. — Nicht ein ausmalendes Erzählen
herrscht vor, sondern ein sichtender und raffender Bericht. Häufig schreiten

die Lieder in der Dialogform fort: ein Gott spricht mit einem andern
Gott, mit einem Zwerg oder Riesen. Dadurch wird der Duktus dramatisiert.

Es entsteht ein durchaus eigenartiger und eigenwilliger Stil, eine
originelle Neuschöpfung des germanischen Mittelalters.

Manche Gesänge der Edda tendieren zu einer Aussageform, die ich den
mythischen Stil nennen möchte. Der Dichter sagt, in schlichter Syntax, das
Geschehen her: ein längst schon geschehenes oder künftiges Geschehen,
das unabweislich eintritt. Oft ist es von erschreckender Aktualität; denn
schon um die erste Jahrtausendwende war die Verunsicherung der
Menschen gross, und viele erwarteten den Weltuntergang, wie wir es aus der
«Weissagung der Seherin» erkennen können:

«Brüder schlagen sich,
morden einander;
Schwestersöhne
zerstören Verwandtschaft;
wüst ist die Welt,
voll Hurerei; 's ist
Beilzeit, Schwertzeit,
bis einstürzt die Welt —
nicht e i n Mann will
den anderen schonen.»

Zugleich lebt aber auch der Glaube an einen gänzlichen Neubeginn, an
eine zweite, makellose Schöpfung, die da frisch aus dem Meer aufsteigt —
der Glaube an ein Heil, das alles Unheil ein für allemal auslöscht:

Aufsteigen seh' ich
zum zweiten Male
aus Fluten die Erde,
die neu sich begrünt;
ein Wasserfall stürzt,
ein Adler kreist drüber,
der hoch in den Bergen
nach Fischen jagt.

Der mythische Stil erzählt gleichmütig von dem, was in Odins Walhalla
droben, in den Felsen bei den Zwergen, in den Höhlen der Riesen
geschieht. Er steigt sogar in die Hei hinunter. Wesentlich ist nur, dass es

geschieht, und der Dichter stellt sich an die Stelle der Seherin, die so wun-



DIE EDDA DEUTSCH 235

derbare Dinge wahrnimmt. Ein eindrücklicher Text wie «Baldurs Träume»
spielt sich z.B. in der Unterwelt ab. Odin reitet bis tief in die Hei hinab und
begegnet dort einer prophetischen Frau; er schreckt sie aus ihrem Schlaf
auf, und sie erwacht aus ihren Träumen, unwillig, und fragt ihn:

« Was ist dasfür ein
Unbekannter,
der mir da auflud
mühsamen Weg?
Schnee überschneite mich,
Regen schlug mich,
Tau benetzte mich —

tot war ich lange.»

Bei solchen Versen empfinden wir einen leisen Schauder. Die Grenze
zwischen Leben und Tod scheint aufgehoben; eine fahle Unendlichkeit weht
uns an. Die Sprache ist einfach. Der mythische Stil stellt fest; er reiht aneinander,

er zählt die Ereignisse her. Indem er Zeitliches aussagt, enthebt er es

zugleich der Zeit, er hebt es aus der Zeit ins Überzeitliche, Nicht-mehr-zu
Ändernde, das ein für allemal dasteht. Dichten heisst dann nichts anderes
als Eingeweiht-Sein — eingeweiht in das, was, von übermenschlichen Kräften

gewirkt, auf den Menschen zukommt.

Tiqer-Schibe,
gabig, guet

u gschwind

«Delicrem», die rahmige
...besonders leicht schmelzend

«Sandwich», die milde
...aus Emmentaler^,.

«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzelle^
und Emmentaler **?m

S»* 'S**«*.*S*2«"*
mm**ü

SZ
sz vfc*>'\**p

*&s>gv&
es?&&Mf*e

SC


	Zur neuen Übersetzung der Edda

