
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 3

Artikel: Literarischer Widerstand gegen den Nationalsozialismus : zum Beitrag
der Schweizer Katholiken

Autor: Conzemius, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Victor Conzemius

Literarischer Widerstand

gegen den Nationalsozialismus

Zum Beitrag der Schweizer Katholiken*

Während eine Reihe von Monographien sich mit der Reaktion der
reformierten Schweizer Presse gegenüber dem Nationalsozialismus
beschäftigt, liegen für den katholischen Bereich bisher keine Untersuchungen

dieser Art vor. Es gab auf katholischer Seite keine Persönlichkeit, die
sich dem Nationalsozialismus mit einer so entschiedenen Öffentlichkeitsresonanz

gegenüberstellte wie Karl Barth. Bei den Katholiken war die
Tradition eines öffentlichen Dissenses gegenüber dem Staat, wie er im Kulturkampf

75 Jahre zuvor noch zutage getreten war, abgerissen. Diese Zurückhaltung

ist auf die labile kulturelle Integration der Katholiken in den
Bundesstaat von 1848 und in die schweizerische Gesellschaft zurückzuführen.
Den Katholiken war 1891 zum ersten Mal der Einstieg in den freisinnig
beherrschten Bundesrat gelungen. 1919 hatten sie ihre politische
Repräsentation mit der Eroberung eines zweiten Bundesratssitzes festigen können.

Dieser Anerkennung politischer Gleichberechtigung und Regierungsfähigkeit

entsprach jedoch kein Durchbruch im gesellschaftlich-kulturellen
Leben. Es entwickelte sich eine katholische Subgesellschaft, die in den Jahren

1920—1960 ihre eigentliche Blüte entfaltete. Ein konfessionell geprägtes

Vereins- und Schulwesen entwickelte sich bis in die katholische
Diaspora der protestantischen Städte Basel, Zürich, Bern und Genf hinein.
Die äussere Zurschaustellung innerer Geschlossenheit bei Katholikentagen

und Sakramentsprozessionen mit liturgisch oder paraliturgisch
Uniformierten konnte leicht blendbare Protestanten erschrecken. Sie täuschte
jedoch eine gesellschaftliche Stärke und Macht vor, welcher die realen
Macht- und Einflussverhältnisse, soweit sie nicht parteipolitischer Natur
waren, nicht entsprachen '. Auch der antisozialistische Hyperpatriotismus,
den die Katholiken zum Beweis eidgenössischer Zuverlässigkeit bisweilen
demonstrativ an den Tag legten, konnte tiefsitzende Vorurteile bürgerlicher

Kreise gegenüber katholischer Geistigkeit nicht entkräften.
Im konfessionellen Bereich existierten zwei verschiedene kulturelle

Welten, eine katholisch-konservative und eine protestantisch-reformierte,
nebeneinander. Sie begegneten einander kaum, und wenn, dann unter Vor-



198 SCHWEIZER KATHOLIKEN

kehrung konfessionshygienischer Vorsichtsmassnahmen, in feindseliger
Abwehrhaltung oder in vornehmfreundlicher Herablassung. Die katholische

Schweiz hatte keinen Schriftsteller, der einem Gottfried Keller, Conrad

Ferdinand Meyer oder Carl Spitteler ebenbürtig zur Seite gestellt werden

konnte; Heinrich Federer war solide Provinz. Die Universität Fribourg
mit ihren zahlreichen ausländischen Professoren war eher römisch-katholische

Bastion als verlässlicher Hort eidgenössischer Geistigkeit; es war
eine sehr seltene Ausnahme, wenn an einer geisteswissenschaftlichen
Fakultät ausserhalb von Fribourg ein Katholik lehrte. Erst nach dem Zweiten

Weltkrieg — vielfach erst nach dem zweiten Vatikanischen Konzil —

begannen die Katholiken langsam die Rückstände in der Besetzung von
Spitzenpositionen in Verwaltung, Armee und Wirtschaft und mit beträchtlicher

zusätzlicher Verzögerung im kulturellen Leben aufzuholen.
Der deutsche Jesuit Friedrich Muckermann, der in den zwanziger und

dreissiger Jahren die Schweiz zu Vorträgen bereiste und schliesslich hierhin

emigrierte, hatte dank seiner Mitbrüder im Akademikerhaus Zürich
und im Apologetischen Institut zahlreiche Kontakte sowohl zu Schweizer
Kreisen als auch zu Emigranten. Er trat in Verbindung mit Emil Oprecht,
dem Gründer des Europa-Verlages, und steuerte der von Thomas Mann
herausgegebenen Zeitschrift «Mass und Wert» einen Aufsatz über die
Kathedralen als europäisches Sinnbild bei. Muckermann bedauerte die
Zersplitterung der katholischen Presse und vermerkte in seiner direkten
Art «bei vielen Katholiken gewisse Komplexe der Minderwertigkeit»2.

Der deutsche Publizist hielt Carl Doka, den Herausgeber der
«Ostschweiz», für einen gemässigten Vertreter der Interessen und Ideen der
jungen Generation. Ein Gespräch mit Karl Wick, dem Chefredaktor der
Luzerner Zeitung «Vaterland», der bedeutendsten katholischen Tageszeitung,

bestärkte jedoch seinen Eindruck, dass es die jungen Kräfte schwer
hatten, zur Geltung zu kommen; er meinte, sie würden deshalb leicht ins
Revolutionäre getrieben.

Karrer gegen Rosenberg

Der Begriff «revolutionär» mag in diesem Zusammenhang übertrieben
sein. Dafür, dass jüngere Kräfte gegen den geschlossenen Charakter der
katholischen Subgesellschaft aufmuckten, gibt es genügend Belege, sowohl
für die katholische Diaspora, insbesondere für Basel, wie für die katholischen

Stammlande. Aber nicht so sehr die Diaspora, sondern Luzern als

traditioneller katholischer Vorort und die Innerschweiz empfahlen sich als
besondere Anziehungspunkte für deutschsprachige katholische Emigranten.

Hier hätten sich jedoch kaum Initiativen eines literarischen Widerstan-



SCHWEIZER KATHOLIKEN 199

des entfalten können ohne das geistige Patronat des seit 1927 in Luzern
ansässigen deutschen Theologen Otto Karrer (1888—1976). Otto Karrer,
ursprünglich Jesuit, war nach seinem Austritt aus dem Orden und einer
Kirchenkrise, die ihn für drei Monate in ein protestantisches Predigerseminar

in Nürnberg geführt hatte, zur katholischen Kirche zurückgekehrt. Seit
1925 lebte er in der Schweiz als Weltpriester der Diözese Chur. Zu seiner
erklärten Gegnerschaft zum Nationalsozialismus hat vor allem die geistige
Auseinandersetzung mit Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts»
beigetragen. Als guter Kenner Meister Eckharts und der deutschen Mystik
trat er in zahlreichen Aufsätzen Eckharts Inanspruchnahme durch Rosenberg

entgegen. In umittelbaren Konflikt mit seinem Deutschtum und dem
Nationalsozialismus kam er, als die lokale Führung der in Luzern wie in
anderen Schweizer Städten bestehenden Vereinigung deutscher Staatsbürger

ins Schlepptau nationalsozialistischer Elemente geriet und eine
politisch-weltanschauliche Strukturierung gemäss der neuen Zeit postulierte.
Karrer trat aus diesem Verein aus und suchte um Einbürgerung im Kanton
Luzern nach. Sie wurde ihm am 18. März 1935 bewilligt. Selber in beengten

wirtschaftlichen Verhältnissen lebend, hat Otto Karrer zahlreichen
Emigranten aus Deutschland und Österreich geholfen, indem er sie in sein
Haus aufnahm, verköstigte oder unterstützte und seine Schweizer Verbindungen

dazu benützte, ihnen zu einem Lebensunterhalt zu verhelfen. Dieser

Einsatz blieb den Nationalsozialisten nicht verborgen. Wiederholt
behinderten sie die Verbreitung seiner religiös-theologischen Schriften in
Deutschland. 1938 nötigten sie den Münchner Verleger Herbert Dubler
vom Ars-Sacra-Verlag, selbst Schweizer Bürger, bei dem Karrer unter Vertrag

stand, diesen Vertrag aufzulösen.

Die «Deutschen Briefe»

Karrer verhalf Waldemar Gurian, einem der bedeutendsten Vertreter
katholisch-literarischer Emigration in der Schweiz, zu einer Bleibe in
Buchrain in der Nähe von Luzern. Gurian, ein in Bonn ansässiger Publizist,

ursprünglich jüdisch-armenischer Herkunft, kannte Karrer seit längerer

Zeit und besuchte ihn im Frühling 1934 auf der Rückreise von Rom.
Daraufhin entschied er sich, in die Schweiz überzusiedeln. Im Hause Karrer

lernte er am 19. Juli 1934 Otto M. Knab kennen, der als Redaktor des

«Starnberger Land- und Seeboten» vor den Drohungen der örtlichen
NSDAP-Stellen in die Schweiz geflüchtet war und bei Karrer vorläufige
Unterkunft gefunden hatte. Hier entstand auch die Idee der «Deutschen
Briefe», des wohl am besten informierten Nachrichtenblattes katholischer
Emigration über die politischen und kirchenpolitischen Vorgänge in
Deutschland.



200 SCHWEIZER KATHOLIKEN

Dieses Blatt erschien vom 21. September 1934 bis Ende 1937 wöchentlich

und bis 15. April 1938 zweimal monatlich hektographiert in einer
Auflage von zunächst 200, dann 100 Exemplaren3. Wieweit der Einfluss
des Exilorgans reichte, ist nicht leicht zu bestimmen. Heinz Hurten, der die
«Deutschen Briefe» 1969 in einer wissenschaftlichen Edition herausgab,
weist darauf hin, dass es in staatlichen und kirchlichen Akten der Zeit
auftaucht und gelegentlich auch von der nationalsozialistischen Presse beachtet

wurde. Zu den Abonnenten gehörten zwei Dutzend Tageszeitungen,
der bekannte Pazifist Friedrich Wilhelm Foerster und der französische
Deutschland-Experte Robert d'Harcourt. Auch der in Rom lebende Jesuit
P. Robert Leiber, der spätere Privatsekretär Pius' XII., hatte das Blatt
abonniert, Bischof Alois Scheiwiler von St. Gallen stellte den «Briefen» ein
Empfehlungsschreiben aus.

In tonangebenden kirchlichen Kreisen der Diözese Basel stiess das
Bulletin auf wenig Gegenliebe. Das zeigte sich bereits bei der Publikation der
Broschüre «St. Ambrosius und die deutschen Bischöfe», welche Waldemar
Gurian unter dem Pseudonym Stefan Kirchmann im August 1934 im ad
hoc gegründeten Liga-Verlag veröffentlicht hatte. Viktor von Ernst,
Professor des Kirchenrechts an der Theologischen Fakultät Luzern und
Herausgeber der «Schweizerischen Kirchenzeitung», kommentierte, dass diese
Schrift in der Schweiz eifrig kolportiert werde und auch in der Presse eine
«merkwürdig zustimmende Beurteilung» fand. Er befürchtete, dass die
Schrift mit ihrer Kritik an den Bischöfen Misstrauen zwischen diesen und
dem Kirchenvolk säe. Im folgenden Jahr kam der Luzerner Kirchenrechtler

auf sogenannte «Manöver der liberalen Presse» zurück, die versuche,
zwischen Episkopat und Klerus in Deutschland einen Keil zu treiben. Er
schlussfolgerte, es wäre gut, auch in der Schweiz gegenüber literarischen
Erzeugnissen reichsdeutscher Emigranten eine reserviertere Haltung
einzunehmen4.

Prälat von Ernst, der zweifelsohne auf Gurian und den ebenfalls in die
Schweiz emigrierten Karl Thieme, einen Konvertiten aus dem Judentum,
abzielte, hatte nicht nur übersehen, dass Gurian bereits als Zwölfjähriger
mit seiner Mutter zum katholischen Glauben übergetreten war und somit
nicht als Neukonvertit gelten konnte, sondern auch, dass ihm die deutsche
Staatszugehörigkeit bereits im März 1935 aberkannt worden war. Von
Ernst übersah ferner, dass die Warnung des Apostels Paulus ausschliesslich

der Wahl zum Gemeindevorsteher galt. Von Ernsts harte Stellungnahme

ist nur dann richtig zu verstehen, wenn sie in den Kontext des
kirchlichen Integralismus der damaligen «Schweizerischen Kirchenzeitung»
hineingestellt wird. Für diese war jedwede, wie immer geartete und
begründete Kritik an Bischöfen bereits ein Greuel. Hinter der objektiven
Fassade eines geschlossen hierarchischen Kirchenbildes verbarg sich



SCHWEIZER KATHOLIKEN 201

zudem eine sehr subjektive, polemisch-scharfmacherische Ablehnung von
Otto Karrer, dem in Klerikerkreisen zeitlebens der Makel des Kirchen-
und Ordensaustritts anhaftete. Sein ökumenisch-offener Kurs und sein
Einfluss auf jüngere Laienkreise riefen das unverhohlene Misstrauen
massgeblicher Instanzen des Luzerner Klerus und der bischöflichen
Kurien in Solothurn und Chur hervor. Um so grösser ist das Verdienst Karrers,

dass er sich in seiner prekären wirtschaftlichen und kirchlichen Situation

nicht durch offene und versteckte Angriffe entmutigen liess, sondern
unentwegt als Fürsprecher und Vermittler für deutsche und österreichische
Emigranten eintrat.

«Entscheidung»

Karrer darf neben und mit Rudolf Rössler als der geistige Patron einer
literarischen Initiative junger Schweizer gelten, die sich 1936 in Luzern als

«Arbeitsgemeinschaft junger Katholiken in der Schweiz» konstituierten
und ab Oktober dieses Jahres die Halbmonatsschrift «Entscheidung»5
herausgaben. Zum Herausgeberkollegium gehörten Xaver Schnieper, der
Sohn eines konservativen Luzerner Regierungsrates, Arnold Stöckli,
Architekt und Publizist aus einer Nidwaldner Familie, die sich besonders
österreichischer Flüchtlinge annahm, sowie die Juristen Hans Segesser von
Brunegg und Bruno Mayr von Baldegg, die beide dem Stadtluzerner Patriziat

entstammten. Der Name von James Schwarzenbach steht noch im
Impressum der ersten Nummer; er trat jedoch bald aus der Redaktion aus.
Das Etikett «linkskatholisch» wäre irreführend; es würde sie ungebührlich
der politischen Ebene zuordnen. Es handelt sich eher um eine Initiative
junger Katholiken, denen die etwas introvertierte Geistigkeit des katholischen

Milieus mit seiner pragmatisch-politischen Disziplinierung der
Jugend für den Kadernachwuchs der katholisch-konservativen Volkspartei
zu eng und abgenutzt erschien. Friedrich Muckermann — es sei an seine
oben erwähnte Anspielung erinnert — konnte sich des Eindrucks nicht
erwehren, dass die Einstellung katholischer Honoratiorenkreise die Jungen

zum Aufstand provozieren musste.
Der Leitartikel der ersten Nummer der «Entscheidung» situierte die

Zeitung als «jenseits von links und rechts» und wandte sich vor allem gegen
die Gleichsetzung von bürgerlicher und christlicher Politik. Leider ertöne
von seiten der bürgerlichen Parteien nichts weiter als der verbrauchte
Schlachtruf: Rechts gegen Links. Doch sei der Platz des Christen weder auf
der Rechten noch auf der Linken. Was not tue, sei eine Christianisierung
der christlichen Parteien; keine Betonung «nationaler» Gesinnung auf
Schützenfesten und Schlachtfeiern, sondern Solidarität im Wirtschaftlichen

und Sozialen. Entscheidend sei die christliche Formung des



202 SCHWEIZER KATHOLIKEN

Gemeinschaftslebens sowie die «Bewahrung des Katholizismus vor dem
Zusammengehen mit der ihm Sicherheit versprechenden Gewalt- und
Kriegsideologie der weltanschaulichen Diktatur».

Konkreter als dieses idealistisch getönte Programm war jedoch die
Stellung, die die Zeitung zum Spanischen Bürgerkrieg bezog. Ohne direkt für
die Linksparteien Partei zu ergreifen, warnte sie vor einer Heroisierung
Francos und wies auf Greueltaten hin, die in Spanien im Namen der
Verteidigung christlicher Zivilisation begangen wurden. Was die schweizerische

Politik anlangt, so wandte sie sich gegen die Inkonsequenz des Bundes,

der mit Schärfe gegen die Kommunisten und ihre Sympathisanten
vorgehe, aber gegen die Organisierung der Schweiz in ein nationalsozialistisches

Aufmarsch- und Agitationsgebiet zu wenig tue.
Die eindeutige Frontstellung gegen den Nationalsozialismus und die

Einschätzung der braunen Ideologie als der unmittelbar gefährlicheren
geht darauf zurück, dass die meisten Redaktionsmitglieder in Deutschland
studiert und dort die Machtergreifung persönlich erlebt hatten. Dieses
Erleben bestärkte sie einerseits im Vorhaben, nach der Rückkehr in die
Schweiz Aufklärungsarbeit über den Nationalsozialismus zu leisten,
anderseits brachte ihre entschiedene Parteinahme sie zwangsläufig in
Berührung mit Emigranten aus Deutschland und Österreich. Verhältnismässig

häufig publizierte das Wochenblatt Artikel von Nikiaus Berdjajew,
Friedrich Wilhelm Foerster, Romano Guardini, Fedor Stepun, Nikolaus
von Arseniew, Jacques Maritain, Emmanuel Mounier, Ernst Michel,
Wladimir Weidlé, P. Wilhelm Schmidt S.V.D., Philipp Dessauer, Léon Bloy,
Dietrich von Hildebrand, Wladimir Solovief, Hubertus zu Löwenstein. Mit
Abstand rangieren an erster Stelle unter den Autoren Berdjajew und Foerster.

Der unverhältnismässig hohe Anteil von Autoren aus der
russischorthodoxen Tradition fällt auf, ebenfalls die fast völlige Absenz von
Schriftstellern aus dem schweizerisch-reformierten Raum. Von katholischen

Klerikern der Schweiz haben nur Otto Karrer und Georg Sebastian
Huber mitgearbeitet; letzterer war nach der nationalsozialistischen
Machtergreifung aus der Diözese Augsburg nach St. Gallen zurückgekehrt. Karrer

war der überlegenere Theologe; beide galten jedoch als Aussenseiter
und Kantengänger und wurden in der «Schweizerischen Kirchenzeitung»
heftig angegriffen. Freundlich-väterliche Ermunterung erhielten die jungen
Redaktoren von Franz Alfred Herzog von der Theologischen Fakultät
Luzern, der ihr Ringen um einen milden Reformkatholizismus und ihre
Kritik an schweizerischer Selbstgerechtigkeit verständnisvoll begleitete.

Ein Charakteristikum der Zeitung war, dass sie früh Kontakte zur
französischen Schweiz suchte, ein Konto für Flüchtlingshilfe einrichtete und
von Anfang an gegen Antisemitismus und Antijudaismus Stellung nahm.
In ihrem Besprechungsteil räumte «Die Entscheidung» der Exilliteratur



SCHWEIZER KATHOLIKEN 203

eine besondere Stelle ein, vor allem den Büchern aus dem Vita-Nova-
Verlag, Luzern, und Oprechts Europa-Verlag, Zürich. Sie erreichte wohl in
der Hauptsache jüngere katholische Kreise und jene Älteren, die nicht auf
die offizielle Linie der katholisch-konservativen Richtung eingeschworen
waren. Sie besass etwa 1200 feste Abnehmer; an Kiosken und im freien
Verkauf wurden etwa 500—600, in Glücksfällen 1000—2000 Exemplare
verkauft. Die Redaktion befand sich im Palais Segesser an der Rütligasse.
Hans von Segesser leistete die administrative Arbeit unentgeltlich. Die
letzte Nummer erschien am 15. August 1939. Die jungen Redaktoren wurden

zum Aktivdienst einberufen — Segesser und Mayr von Baldegg als
Nachrichtenoffiziere. Das Archiv der Zeitung hat Hans von Segesser im
Sommer 1940, als ein Einmarsch der deutschen Armeen in die Schweiz
befürchtet wurde, vernichtet.

Vita-Nova

Neben den «Deutschen Briefen» und der «Entscheidung» ist noch auf
eine dritte wichtige Initiative auf Luzerner Boden hinzuweisen: auf den
bereits erwähnten Vita-Nova-Verlag. Dieser ging zurück auf die Verbindung

des jungen Luzerner Buchhändlers Josef Stocker (1900—1985) mit
dem im Mai 1934 aus Gegnerschaft zum Nationalsozialismus ausgewanderten

Deutschen Rudolf Rössler. Rössler, der zunächst als Volontär in der
Buchhandlung von Stocker arbeitete, überzeugte diesen von der Notwendigkeit

der Gründung eines Verlags auf christlich-humanistischer Grundlage

mit betonter Zielsetzung gegen die nationalsozialistische Literatur.
Rudolf Rössler, eine einzigartige Erscheinung der deutschen Emigration,
ist nach dem Krieg als Meisterspion des Zweiten Weltkrieges gefeiert worden;

es wird meist übersehen, dass sein literarischer Kampf gegen den
Nationalsozialismus eine ethisch weltanschauliche Fundierung besass und
nicht als Tarnung seiner chronologisch später einsetzenden Spionagetätigkeit

diente.
Rössler stammte aus Kaufbeuren, wo sein Vater höherer Forstbeamter

war. Er machte als Soldat den Ersten Weltkrieg mit und arbeitete nach
Kriegsende in verschiedenen Redaktionen, unter anderem bei der «Augsburger

Postzeitung». 1929 wurde er Leiter des Bühnen-Volksbundes in
Berlin und Herausgeber der Zeitschrift «Das National-Theater». Er war
Mitglied des Berliner Herrenclubs und geriet früh in eine unerbittliche
Gegnerschaft zu den Nationalsozialisten. Eine Unterredung mit dem
Luzerner Xaver Schnieper, der damals in Königsberg und Berlin Literatur
und Kunstgeschichte studierte, bewog ihn zur Emigration in die Schweiz6.

Sein Einstieg ins Verlagswesen war ein absolutes Risiko: Sein Partner,
der Buchhändler Josef Stocker, der die ersten Bücher in seinem Wohnzim-



204 SCHWEIZER KATHOLIKEN

mer verkaufte, besass wenig Geschäftskapital und konnte auch nicht auf
Familienbeziehungen zurückgreifen wie der Zürcher Verleger Emil
Oprecht. Rudolf Rössler hatte kein Bankkonto in der Schweiz. Das Geld,
das seine Schweizer Freunde ihm vorstrecken konnten, reichte gerade, um
den Verlag über Wasser zu halten. Eine herzliche Freundschaft verband
Rössler, den gläubigen Protestanten, mit Otto Karrer.

Ob Luzern ein guter Boden für ein solches Unternehmen war, ist zu
bezweifeln; der Vita-Nova-Verlag hat nach dem Kriege Konkurs gemacht.
Um so höher ist die tatsächliche Leistung des Verlages zu veranschlagen,
der eine klare weltanschauliche Linie verfolgte; sieben Titel von Berdjajew,
drei von Friedrich Wilhelm Foerster, Gedanken und Gespräche von Paul
Claudel, je ein Titel von Emmanuel Mounier, Jacques Maritain und Fedor
Stepun, verschiedene Titel zu Franco-Spanien und zum baskischen
Problem sowie zahlreiche russische Autoren. Unmittelbar auf die Situation in
Deutschland bezogen sich Waldemar Gurian: «Der Kampf um die Kirche
im Dritten Reich»; J. Schor: «Deutschland auf dem Weg nach Damaskus»;
Eugen Gürster: «Volk im Dunkel»; ders. (unter dem Pseudonym Hermann
Steinhausen): «Die Judenfrage — eine Christenfrage». «Die Gefährdung
des Christentums durch Rassenwahn und Judenverfolgung» war der Titel
einer Sammelschrift mit Beiträgen von sieben Vertretern der drei grossen
christlichen Konfessionen, darunter Sigrid Undset und Nikolai Berdjajew.

Die Frage nach den Mitarbeitern Rösslers beim Aufbau seines
Nachrichtendienstes hat zu grössten Spekulationen Anlass gegeben; auch der
verlegerische Aspekt seiner Tätigkeit gibt Rätsel auf, selbst unter Voraussetzung

des hohen europäischen Bildungsniveaus von Rössler. Wer waren
seine literarischen Ratgeber? Die Forschung wird dadurch erschwert, dass

Rössler wegen Nachrichtenvermittlung an die Sowjetunion 1944 vorübergehend

inhaftiert und ihm im Sommer 1945 der Prozess gemacht wurde.
Das Divisionsgericht 2B erklärte ihn des fortgesetzten Nachrichtendienstes

gegen fremde Staaten für schuldig, jedoch gestützt auf Artikel 20
StGB für straffrei. Der Makel eines Spions der Sowjetunion, der ihm seither

anhaftete — dass er einer der wichtigsten Nachrichtenlieferanten des
schweizerischen Nachrichtendienstes gewesen war, fiel bei der nunmehr
einsetzenden Mythenbildung wenig ins Gewicht —, warf auch seinen
Schatten auf den Verlag. Die Korrespondenz wurde von der Staatsanwaltschaft

beschlagnahmt. Rudolf Rössler, der sich jahrelang in Luzern
durchgehungert hat, ist hier, verbittert und isoliert, im Jahre 1958 gestorben.

Nova et Vetera

Von Luzern aus schlagen wir einen Bogen zur Westschweiz. Charles
Journet (1891—1975), gebürtiger Genfer, hatte in Fribourg studiert und ist



SCHWEIZER KATHOLIKEN 205

zeitlebens nicht vom Priesterseminar seiner Heimatdiözese weggekommen,

an dem er seit 1924 unterrichtete. Entscheidend für seine
philosophisch-theologische Orientierung war seine Freundschaft mit Jacques
Maritain. Journet wurde der gelehrigste Schüler Maritains unter den Theologen.

In seinen Anfängen polemisch antiprotestantisch eingestellt, hatte
Journet ein spezielles Interesse an literarischen Entwicklungen besonders
in der romanischen und der polnischen Welt. Er übte auf intellektuelle
Kreise der «Romandie» einen Einfluss aus, der mit demjenigen von Hans
Urs von Balthasar in den vierziger und fünfziger Jahren in der deutschen
Schweiz verglichen werden kann. Journet führte den literarischen Abwehrkampf

gegen den Nationalsozialismus in der von ihm herausgegebenen
Zeitschrift «Nova et Vetera» auf theologisch-weltanschaulicher Ebene mit
einer Zielstrebigkeit und inneren Geschlossenheit, die von keiner anderen
theologischen Zeitschrift erreicht wurde7.

Seine Aufsätze sind Stellungnahmen zu Tagesfragen, grundsätzliche
Reflexionen oder konkrete Entscheidungshilfen aus biblischer und thomi-
stischer Sicht. Die diesbezügliche Aufsatzreihe beginnt 1935 mit einem
Artikel über den Totalitarismus und behandelt im Laufe der Jahre
folgende Themen: die Neutralität, die Seele Polens und den polnischen
Nationalismus, die neue Zeit, den Antisemitismus, die Hirtenbriefe der
europäischen Bischöfe, das Naturrecht, das Widerstandsrecht und die
Repressalien, die Deportation, das Drama des Warschauer Aufstandes,
die Atlantik-Charta. Seine Anmerkungen zur Bolschewismusangst
katholischer und bürgerlicher Kreise und zur antibolschewistischen Kreuzzugsidee

bezeugen einen ungewöhnlichen Nonkonformismus. Unter Berufung
auf Pius XII. und Berdjajew nahm er Stellung gegen die Heuchelei jener
Rechtskreise, die stets die Begriffe «Ordnung» und «Tradition» im Munde
führten und damit reaktionäre Vorstellungen verbanden. Es gehe nicht an,
die rechtmässigen Bestrebungen der Arbeiter mit der hohlen Phrase der
Bolschewismusgefahr zu ersticken. Diese Anmerkung trug Journet eine
Replik von Charles Maurras, dem Ideologen der Vichy-Regierung, ein; er
blieb jedoch die Antwort nicht schuldig.

Eine weitere wichtige Stellungnahme gab Journet zum Antisemitismus
ab, demgegenüber er die Pflicht zum Widerstand betonte. Die Ausflüchte
der Zyniker, der Feiglinge und der Kasuisten liess er nicht gelten. Er stützte
sich auf die Ausführungen Pius' XI. vor belgischen Pilgern am 6. September

1938 — nous sommes spirituellement des sémites —, um seine These
von der engen, unauflöslichen Verbindung von Kirche und Judentum zu
belegen. Im Rassismus, dessen Unmenschlichkeit er bereits in anderem
Kontext angeprangert hat, sah er eine Christophobie, im Antisemitismus
im Grunde ein Antichristentum. Beiläufig widerlegt er auch den Rekurs
der Rassisten auf die mittelalterlichen jüdischen Gettos: Es gebe keinen



206 SCHWEIZER KATHOLIKEN

Grund, mittelalterliche Auffassungen staatlich-bürgerlicher Ordnung zu
übernehmen, zumal wenn im Mittelpunkt ein Evangelium des Hasses und
nicht der Liebe stehe.

Journet nimmt verschiedentlich in seinen Aufsätzen Bezug auf
protestantische Stellungnahmen, etwa des Weltkirchenrates zu den Zeitereignissen;

vom Antiprotestantismus der frühen Jahre ist jetzt nichts mehr zu spüren.

Seine Aufsätze haben damals in der französischen Schweiz grosses
Aufsehen erregt, in der deutschen Schweiz wurden sie auch im katholischen

Raum kaum beachtet, selbst dann nicht, als sie 1945 gesammelt in
einem umfangreichen Bande erschienen. Im Deutschland der Nachkriegszeit

konnte man sie nicht zur Kenntnis nehmen; sein theologisches Hauptwerk

«L'Eglise du Verbe Incarné», das 1955 erschien, trug dazu bei, ihn in
die konservative theologische Ecke zu stellen. In der Schweiz war der Einsatz

dieses tapferen und belesenen Mannes bald vergessen. Die Universität
Fribourg, deren theologisch-systematische Hauptvertreter den vom strengen

Thomismus abweichenden Anhänger Maritains und im Abseits des
Priesterseminars dozierenden Theologen zunächst nicht sehr ernst genommen

hatten, verlieh erst dem Siebzigjährigen den längst verdienten
theologischen Ehrendoktor. Zur grossen Überraschung katholischer Schweizer
kreierte Paul VI. 1965 den ausserhalb der «Romandie» verhältnismässig
wenig bekannten Seminarprofessor zum Kardinal.

Charles Journet und die Zensur

Journet hatte zu verschiedenen Malen Schwierigkeiten mit der Schweizer

Zensur. Darüber hinaus gab es erhebliche Meinungsverschiedenheiten
zwischen ihm und Bischof Besson von Fribourg in der Behandlung politischer

Grundsatzfragen. Bischof Besson, der sich als Protektor der «Mission

catholique» für Flüchtlinge einsetzte, hielt sich aus allen Organisationen
und Aktionen heraus, deren Mitgliedschaft zu politischen Komplikationen

und zur Abnutzung seines Kredites führen konnte. Er verweigerte
Journet die Druckerlaubnis für den Artikel «Coopération», in dem dieser
auf Grund des Vorgehens gegen die Juden in Frankreich zum passiven
Widerstand aufforderte. Der Artikel erschien als Privatdruck. Zum völligen

Bruch kam es zwischen Gonzague de Reynold und Abbé Journet.
Eine Kontroverse zwischen Zensur und Journet entbrannte im

Zusammenhang mit dem Artikel «Représailles» in «Nova et Vetera» vom April
bis Juni 1943. Der Artikel ging auf die Okkupationspolitik ein und verurteilte

kriminelle Repressalien in besetzten Ländern als «letzten Grad der
Niedrigkeit, wenn nicht der Grausamkeit». Der Zensor erhob Einspruch
gegen die Heftigkeit der Sprache und nahm Anstoss daran, dass der
Schweizer Theologe aktivem Widerstand «gegen eine Besatzungsmacht»



SCHWEIZER KATHOLIKEN 207

zustimme. Das sei Einmischung in die inneren Angelegenheiten eines
besetzten Landes. Journet erhielt eine Verwarnung.

In einem flammenden Protest, der an die Sprache von Karl Barth erinnert,

legte Journet Einspruch gegen die Kriterien des Zensors ein, die,
konsequent angewandt, zur Verwischung des Unterschiedes zwischen Gut
und Böse beitragen würden. Unter Bezug auf seinen Grundsatzartikel von
1935 erläuterte er, dass der Totalitarismus grundsätzlich eine Korruption
jeglicher Politik sei. Die Verletzungen des Naturrechtes durch Besatzungsarmeen

seien keine Hypothesen, sondern erwiesene Tatsachen.
Die Rekurskommission gab den Artikel zuletzt doch zur Publikation

frei, weil sie an eine religiöse Zeitschrift und an theologische Spekulationen

nicht die gleichen Massstäbe wie an eine Tageszeitung legen könne,
hielt aber die Verwarnung aufrecht.

Weiteren Anlass zur Beanstandung gab eine Kritik von Journet an den
Zuständen in Flüchtlings- und Arbeitslagern in der Schweiz. Es stelle sich
die Frage, ob das Militär eine geeignete Instanz sei, solche Lager zu führen.
In diesem Fall, räumte der Zensurexperte ein, seien ähnliche Kritiken
bereits auf sozialistischer Seite publik gemacht worden8.

Charles Journet verfasste auch für den «Courrier du Témoignage Chrétien»

zu Beginn des Jahres 1944 einen Leitartikel «O France, espoir
temporel du monde», in dem er gegen die Kollaboration mit den Deutschen
und für die Politik des Generals de Gaulle Stellung nahm. Der Artikel —

nur mit den Initialen signiert — fand, relativ zur Auflagenhöhe des Blattes,
grosse Verbreitung in Frankreich.

Cahiers du Rhône

Eine dritte Initiative einer christlichen Widerstandsliteratur gegen
Nationalsozialismus und Faschismus ging ebenfalls von der französischen
Schweiz aus. Unter literarischem Gesichtspunkt ist es die bedeutendste.
Sie entsprang einer Idee des Basler Professors für französische Literatur
Albert Béguin9 und konnte dank des Einsatzes des Neuenburger
Verlegers Hermann Hauser verwirklicht werden. Albert Béguin, 1901 in La
Chaux-de-Fonds geboren, studierte in Genf und Paris Literatur und
begann bereits als Student, deutsche Romantiker ins Französische zu
übersetzen. In Paris hielt er sich als Buchhändler und Antiquar über Wasser.
1929 wurde er Lektor für französische Sprache in Halle und erlebte dort
die Machtergreifung. Ende Juli 1934 verliess er Deutschland. Es trifft nicht
zu, dass er ausgewiesen wurde; Béguin hat Deutschland aus freien Stücken
verlassen, angewidert durch die Passivität der Universitätslehrer und die
Verrohung der Studentenschaft. 1937 schloss er in Genf sein Doktorat mit



208 SCHWEIZER KATHOLIKEN

der These «L'âme romantique et le rêve» ab. Im folgenden Jahr wurde er
Professor für französische Literatur in Basel. 1946 trat er vom Lehramt
zurück und wurde literarischer Berater der Editions du Seuil in Paris.
1950 folgte er Emmanuel Mounier nach in der Leitung der Zeitschrift
«Esprit». Am 3. Mai 1957 starb er in Rom.

Zwei Ereignisse waren wichtige Voraussetzungen für seine geistige
Orientierung: seine Heirat mit der Französin Raymonde Vincent, einer
Schriftstellerin, die sehr jung den bedeutenden Prix Fémina gewonnen
hatte, und seine Aufnahme in die katholische Kirche im Jahre 1940.
Béguin hat die Entwicklung in Deutschland aus eigenem Erleben gekannt
und nach 1934 in einer Reihe von Vorträgen und Artikeln in der Schweiz
und in Frankreich zu politischen Verhältnissen in Deutschland Stellung
genommen. Er liebte dieses Land, fühlte sich durch seine Studien zu ihm
hingezogen und musste sich förmlich von ihm losreissen.

Nachdem die Niederlage Frankreichs zur Tatsache geworden war,
wollte er kein tatenloser Zuschauer bleiben. Die Suche nach einem
tragfähigen weltanschaulichen Fundament führte den Agnostiker zum katholischen

Christentum; die deutschen Siege von 1940 orientierten den
Westschweizer definitiv zum Lande der Besiegten hin, dem Lande von Charles
Péguy, Léon Bloy und Paul Claudel. Für den in die Schweiz geflüchteten
deutsch-jüdischen Herausgeber der Werke von Jean Paul, Eduard Berend,
organisierte er eine Sammelaktion.

Im Jahre 1941 nahm sein Kampf für die «certaines valeurs» konkrete
Gestalt an. Den ersten Anlass zur Zusammenarbeit mit den Editions de la
Baconnière, einem kleinen, aber soliden protestantischen Verlagshaus, bot
die Herausgabe einer Gedenkschrift für den Philosophen Henri Bergson.
Sie brachte Béguin in unmittelbare Verbindung mit französischen Autoren
wie Henri Irene Marrou, André Rousseaux, Jean Wahl, dem Ehepaar
Maritain und den Jesuiten Ganne und de Lubac. Im September 1941
vernahm er, dass die von Stanislas Fumet («Temps Nouveaux») beziehungsweise

Emmanuel Mounier («Esprit») herausgegebenen Zeitschriften der
Zensur von Vichy zum Opfer gefallen waren. In Genf bestürmten ihn
frühere Studenten, eine regelmässig erscheinende Reihe herauszugeben, die
gewissermassen das durch die Zensur der Regierung von Marschall Pétain
entstandene Vakuum auffüllen könne.

Béguin war rasch dafür gewonnen; der Name «Cahiers du Rhône» ging
auf den jungen Bernard Anthonioz zurück, der in den ersten Jahren als
Sekretär der Reihe arbeitete. Den Ausschlag, mit einem protestantischen
Verleger zusammenzuarbeiten, gaben begründete Befürchtungen vor der
im katholischen Fribourg vorherrschenden geistigen Enge.

Das erste Heft der «Cahiers du Rhône» erschien im März 1942; Ende
1944 lagen bereits 50 Hefte vor, in einer blauen, weissen und roten Reihe,



SCHWEIZER KATHOLIKEN 209

insgesamt 7000 Textseiten. Es gab viel Zustimmung, aber auch Kritik,
vereinzelt auch Schwierigkeiten mit der französischen Zensur der Vichy-
Regierung. Die höchsten Auflagen erreichte Louis Aragon mit «Les Yeux
d'Elsa» und dem Gedicht «Brocéliande», gefolgt von Marcel Raymond
und Albert Béguin selber.

Albert Béguin und sein Neuenburger Verleger Hauser gaben somit
führenden französischen Autoren während des Zweiten Weltkrieges die
Möglichkeit, Texte zu publizieren, die für die Widerstandskraft des anderen
Frankreich plädierten und jene Werte französischer Geistigkeit hochhielten,

die im Klima der Anpassung von Vichy verloren zu gehen drohten.
So gab es auch in der katholischen Schweiz literarischen Widerstand

gegen den Nationalsozialismus und Versuche, sei es durch eigene
Presseorgane, sei es durch Verlage, eine Widerstandsfront aufzubauen.

1. Es fällt auf, dass die tatkräftigsten Vertreter dieser Richtung marginale

Erscheinungen im Schweizer Katholizismus waren. Otto Karrer
erwarb erst 1935 die Schweizer Bürgerschaft, Albert Béguin war Konvertit
verhältnismässig späten Datums, Charles Journet ein bescheidener
Seminarprofessor, der an der Universität Fribourg nicht Fuss gefasst hatte und
in der deutschen Schweiz praktisch keine Resonanz fand. Der Kreis um die
Luzerner «Entscheidung» entstammte wohl dem Milieukatholizismus, war
jedoch wenig repräsentativ, da er nur Aussenseiter einer fast ausschliesslich

jüngeren Generation umfasste. Der politische und kirchlich-hierarchische

Katholizismus stand diesen Bestrebungen sehr zurückhaltend gegenüber.

Der konservative Nationalrat Heinrich Walther z.B. unterstützte
vorbehaltlos die restriktive Flüchtlingspolitik des Bundes.

2. Es fällt weiterhin auf, dass zwei dieser Initiativen auf konfessioneller
Kooperation beruhen. Der Protestant Rössler liess sich in Luzern mit
Katholiken in ein verlegerisches Unternehmen ein. Der Katholik Béguin
fand keinen geeigneten katholischen, wohl aber einen verlässlichen
protestantischen Verleger. Es wäre unangebracht, diese Zufallsalliancen
ökumenisch hochzustilisieren. Aber sie sind doch bezeichnend dafür, dass
Christen begannen, an den Rändern zusammenzuarbeiten.

3. Als weiteres Ergebnis kann festgehalten werden, dass die reformierte
Seite verhältnismässig wenig vom Charakter der gemeinsamen Bedrohung
beider Konfessionen durch den Nationalsozialismus wahrnahm. Das hing
sowohl mit der evangelischen Fixierung auf den Kampf um die Kirche im
protestantischen Deutschland zusammen, als auch mit den konfessionellen
Barrieren, die in der Schweiz grösser waren als andernorts. Das
Schreckgespenst des politischen Katholizismus war hier noch lebendig, als andernorts

Christen beider Konfessionen in politischen Parteien schon lange
zusammenarbeiteten. Allerdings stand eine aktiv gläubige Gruppe von
Reformierten — keineswegs die grössere, rein soziologisch zu bestim-



210 SCHWEIZER KATHOLIKEN

mende Mehrheit von Traditionsprotestanten — der Flüchtlings- und
Neutralitätspolitik des Bundes kritischer gegenüber als die Katholiken, welche
mit wenigen individuellen Ausnahmen in diesem Bereich die typischen
Reaktionen einer ängstlichen und zurückhaltenden Minderheit zeigten.

* Gekürzte Fassung des Beitrags: Christliche

Widerstandsliteratur in der Schweiz.
1933-1945. In: Christliches Exil und
christlicher Widerstand. Ein Symposion an
der Katholischen Universität Eichstätt
1985, hg. von Wolfgang Frühwald und
Heinz Hurten (Eichstätter Beiträge Bd. 22,
Abt. Geschichte 4). Regensburg 1987,
S. 223—260. — ' Eine neuere Gesamtdarstellung

fehlt. — Vgl. Alfred Stoecklin:
Schweizer Katholizismus. Eine Geschichte
der Jahre 1925—1975, Einsiedeln-Zürich-
Köln 1978; Victor Conzemius: 150 Jahre
Diözese Basel. Basel-Stuttgart 1979; Urs
Altermatt: Katholische Subgesellschaft.
Thesen zum Konzept der «Katholischen
Subgesellschaft» am Beispiel des Schweizer
Katholizismus. In: K. Gabriel — F. X. Kaufmann

(Hg.): Zur Soziologie des Katholizismus,

Mainz 1980, S. 145-165; ders.: Der
Schweizer Katholizismus im Bundesstaat.
In: Historisches Jahrbuch 103 (1983)
S. 76—106; Liselotte Höfer: Otto Karrer
1888—1976. Kämpfen und Leiden für eine
weltoffene Kirche. Unter Mitarbeit und mit
einem Vorwort von Victor Conzemius.
2. Aufl. Freiburg-Basel-Wien 1985. -2 Friedrich Muckermann: Im Kampf
zwischen zwei Epochen. Lebenserinnerungen.
Bearbeitet und eingeleitet von Nikolaus
Junk (Veröffentlichungen der Kommission
für Zeitgeschichte, Reihe A: Quellen
Bd. 15). Mainz 1973. - 3 [W. Gurian -
Otto M. Knab:] Deutsche Briefe 1934—
1938. Ein Blatt der katholischen Emigration.

Bearbeitet von Heinz Hurten.
(Veröffentlichungen der Kommission für
Zeitgeschichte, Reihe A: Quellen Bd. 15). 2 Bde.
Mainz 1969. — Vgl. auch Heinz Hurten:
Waldemar Gurian. Mainz 1972. —

4 Schweizerische Kirchenzeitung Nr. 4 vom
23. Januar 1936, S. 30, und Nr. 9 vom
27. Februar 1936, S. 69: «Das literarische
Wirken gewisser Emigranten». — 5 Die
antifaschistische Halbmonatsschrift
«Entscheidung» erschien von 1936—1939. —
6 Vgl. meinen Aufsatz: Die eigentliche
Passion des «Meisterspions». Rudolf Rössler
und der Vita-Nova-Verlag. In «Neue Zürcher

Zeitung» vom 24725. Januar 1987,
S. 70. — 7 Georges Cottier: L'œuvre de
Charles Journet (1891-1975). In: Nova et
Vetera 50 (1975) S. 242-258; Alfred
Berchtold: La Suisse romande au cap du
XXe siècle. Portrait littéraire et moral.
Lausanne 1963, S. 594-601; Pierre-Marie
Emonet: Le cardinal Charles Journet. Portrait

intérieur. Chambray 1983. — Eine
grössere Arbeit über Journet von M. L. Ca-
banne ist in Vorbereitung. Den Nachlass
betreut die Stiftung Fondation Cardinal Journet

in Fribourg. —8 G[eorges] C[ottier):
Résistance spirituelle. Une lettre de l'abbé
Charles Journet. In: Nova et Vetera 54

(1979) S. 201 -208. - 9 Albert Béguin:
Essais et témoignages. Les Cahiers du Rhône
(Weisse Reihe Nr. 30). Neuenburg 1957
(Gedenkband). — Grundlegend sind die
Studien und Arbeiten von Pierre Grotzer:
Les écrits d'Albert Béguin. Essai de
bibliographie. Neuenburg 1967; ders.: Albert
Béguin ou la passion des autres. Neuenburg
und Paris 1977; ders.: Existence et destinée
d'Albert Béguin. Neuenburg 1977; für das
in der Stadtbibliothek von La Chaux-de-
Fonds befindliche Archiv Béguin ist das
ausführliche Inventar zu benützen von Béatrice

Grotzer: Les archives d'Albert Béguin.
Neuenburg 1975.


	Literarischer Widerstand gegen den Nationalsozialismus : zum Beitrag der Schweizer Katholiken

