
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 2

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch
Wiedergelesen:

Elsbeth Pulver

Eugen Gottlob Winkler in seinen Briefen

i.

Die Begegnung mit einem Buch, das man vor vielen Jahren gelesen,
erzwingt vermutlich immer einen Blick auch auf die eigene Person, auf
deren frühere, eine vielleicht abgelegte, eine vielleicht nur vergessene
Form. Nicht dass ich mich damals, als ich die Briefe Eugen Gottlob Winklers

zum erstenmal las (deren erste Ausgabe, auf dem rauhen Papier der
Nachkriegszeit gedruckt), mit diesem Hochbegabten identifiziert hätte.
Die Unbedingtheit, mit der er, kaum erwachsen, sein Leben auf das
Geistige ausrichtete, der Mut, den Blick ins Nichts zu wagen, mochten mich
noch so faszinieren, für Wochen beunruhigen: vor den Gefahren dieser

Die Rubrik «Wiedergelesen» ist nicht eine Abteilung für Vergessenes. Es sollen darin
Werke der Literatur besprochen werden, die möglicherweise in den allgemeinen und
stets aufs neue genutzten Besitz übergegangen sind. Nicht mehr im Gespräch sind sie
jedoch da, wo die Neuigkeiten verhandelt und die Trends bestimmt werden: aufden
Literaturseiten, im Kulturressort der Massenmedien. Vielleicht wird unter den Büchern
oder Gesamtwerken, die hier in unregelmässiger Folge diskutiert werden sollen, ab und
zu auch eines sein, das noch vor wenigen Jahren im Gespräch gewesen ist, eine
vielbeachtete, umstrittene, gepriesene Neuheit. Eine Monatszeitschrift, schon weil sie nicht
ausschliesslich der Literatur gewidmet ist, kommt immer wieder in die Lage, dass sie

Neuerscheinungen, auf die sie unbedingt eingehen möchte, nicht fristgerecht, nämlich
in der Zeit, in der sie Aktualität haben, anzeigen und kritisch würdigen kann. Die Flut
des Neueren überläuft ständig das nicht mehr ganz Neue. Hier also werden wir auch auf
Werke eingehen, die vor Jahresfrist, vor einem Jahrzehnt oder noch viel früher erschienen

sind. An ihnen besonders erweist sich, dass literarische Gegenwart mehr umspannt
als die kurzfristige Aktualität.



164 ZU EUGEN GOTTLOB WINKLER

Haltung war ich wohl geschützt durch die Nüchternheit, zu der man in
schweizerischer Umgebung unweigerlich erzogen wird. Was mich am meisten

anzog, war der tiefe, erschütternde Ernst, der aus fast allen Briefen
spricht, auch wenn deren Verfasser sich immer wieder heftig gegen jene
Glorifizierung des Leidens wandte, die ihm aus seiner religiösen Kindheit
vertraut war. Auch die Freude, wenn es sie bei ihm gibt, hat einen dunklen
Grund. Dass er als Dandy galt, um seines «Geredes» willen bewundert
wurde, dass er ausgelassen sein und auf Kostümbällen Furore machen
konnte, das glaubt man nur, weil er selber, sogar mit einiger Befriedigung,
davon erzählt. Und dass er bei seinem frühen Tod (er beging 1936, ein
Vierundzwanzigjähriger, Selbstmord) kaum älter war als ich, die damalige
Leserin, wurde mir nie bewusst. In seinen Briefen wirkt er jung und alt
zugleich, ein reifer Mann, der schwer an einer Verantwortung trägt, die er
sich selber auferlegt. Seine grossen Aufsätze über Stefan George, Marcel
Proust, August von Platen, den späten Hölderlin bekunden einen Geist,
der sich souverän in der abendländischen Tradition bewegt. Man fühlt sich
für Augenblicke an die Frühreife des jungen Hofmannsthal erinnert — nur
müsste das, unvorstellbar, ein Hofmannsthal sein ohne die Grazie und
Musikalität seiner frühen Verse und ohne die leichte Eleganz seiner Prosa.
Er sei «mit einer schweren Feder behaftet», sagte Winkler von sich selbst.
Behaftet — weil er mit jedem Wort behaftbar sein wollte?

II.

1912 in Zürich geboren, nahe bei Stuttgart aufgewachsen, hat Eugen
Gottlob Winkler im Alter von fünfzehn Jahren seinen Vater verloren.
Auch wenn er diese Erfahrung in Briefen nie erwähnt, muss sie sein Leben
schwer beschattet haben. Er studierte in München, Köln, Paris, schrieb
eine vermutlich beiläufige Dissertation über Klassikeraufführungen an
französischen Bühnen. Mit 21 war er Doktor der Phüosophie; auf das

Staatsexamen, das ihm einen bürgerlichen Brotberuf erleichtert hätte,
verzichtete er, unfähig, wie er meinte, zu einer geistigen Arbeit, die ihn nicht
«persönlich und im innersten betraf», und zunehmend überzeugt, dass er
zu einem Beruf nicht tauge und ein «Dasein von Sonntag zu Sonntag» nicht
aushalten würde. Den Wunsch nach künstlerischer, nach geistiger Produktion

hat er als inneren Zwang und als Verpflichtung empfunden; «Gestaltung

oder Irrsinn», heisse die Entscheidung, vor der er stehe. Den Versuch,
Maler zu werden, hat er, als seine Briefe einsetzen, bereits aufgegeben, das

Malerauge jedoch stets behalten. Er schrieb Gedichte, die vermutlich zu
Recht vergessen sind; Prosatexte, die er Novellen nannte und die doch
mehr meditativer als epischer Art sind, darunter einige, die man nicht ver-



ZU EUGEN GOTTLOB WINKLER 165

gessen dürfte, so wenig wie seine grossen Aufsätze, die ihn als bedeutenden

Essayisten ausweisen.
Vielleicht war er einer der letzten grossen Briefschreiber dieses

Jahrhunderts. Etwas Grosszügiges, Weitausgreifendes ist in allen seinen Texten,

ist in seiner Art, mit Freunden umzugehen. Er verschenkt sich gleichsam

in seinen Briefen, auch wenn er sich vorwirft, dass er zu wenig häufig
schreibe. Ausführlich, lustvoll beschreibt er seine Reiseerlebnisse, ohne
jede Ökonomie legt er seine Gedanken dar, manchmal fast in Abhandlungen.

Dabei sind seine Briefe nicht einfach Abschnitte eines Tagebuchs; sie
wechseln in Ton und Thema vom einen zum andern, und er bemüht sich
auch, manchmal auf eine fast rührende Weise, auf die Lebensumstände seiner

Partner einzugehen, auch auf ihre Fragen, Vorwürfe, auf Missverständnisse,

die sein Wesen und seinen Lebensstil betreffen, zu antworten. Seine
Briefe sind ein wichtiger Teil seines Werkes, auch wenn sie nicht literarisch
stilisiert sind, ja vielleicht gerade deswegen: sie entstanden gleichsam
ausserhalb des Einflussbereichs seines strengen Formwillens, der vor allem
seinen frühen literarischen Texten manchmal etwas Angestrengtes gibt.

Ein bequemer Brieffreund dürfte er nicht gewesen sein. Seine Devise,
sich und den andern nichts vorzumachen und sich auch nichts vormachen
zu lassen, hat wohl auch bei seinen Partnern gelegentlich liebgewordene
Illusionen angekratzt. Der Tod ist in seinen Briefen immer präsent, ohne
Pathos und nicht angstbesetzt; er ist Teil eines Lebensplans, eine Türe, die
notfalls immer offensteht, eine Türe, hinter der freilich das Nichts wartet,
die Leere, von der sich Winkler zeitlebens umgeben und bedroht fühlte. Er
rechnete mit einem kurzen Leben, mit einer «Galgenfrist», in der er
gelegentlich erfüllte Tage als ein «Gnadengeschenk» bezeichnete. Was er auch
tat und lebte, musste dem Nichts standhalten, den Tod ins Unrecht versetzen,

ja besiegen. Was lag näher, als die Kunst, für die er lebte, zum Garanten

des Überlebens zu machen, zum Religionsersatz zu erheben? Hätte
Winkler an diesem Gedanken, den er in frühen Briefen und Texten entwik-
kelt, festgehalten, ihm trauen können, sein Leben wäre leichter, beschützter

verlaufen. Doch hätten wir umgekehrt kaum Grund, uns noch und wieder

mit seinen Briefen zu befassen, die altbekannte Apotheose der Kunst
noch einmal zu lesen. Was Winklers Briefe zu einer aufregenden Lektüre
macht, ist nicht zuletzt die dauernde, unruhige Reflexion der Beziehung
zwischen Geist und Wirklichkeit, Kunst und Leben — wobei dem Leben
immer mehr Gewicht beigemessen wird. Das machte ihn anfälliger, seine
Position unsicherer: denn wie, wenn das, was er unter Leben verstand,
nicht gelang?

Ein intensives «Sich-bei-Bewusstsein-spüren», ein «besonnenes
Dasein», «das Valérysche Wachsein», «das Leben in ungeahnter Wirklichkeit

fast gegenständlich empfinden zu dürfen»: mit solchen Wendungen hat



166 ZU EUGEN GOTTLOB WINKLER

Winkler den Zustand umschrieben, der ihm als allein sinnvoll und beglük-
kend, als ein Widerpart der Leere vorschwebte. Ein hochbewusstes,
kontrolliertes, geistig durchdrungenes Leben also: das Leben selbst geformt
zum Kunstwerk — und damit etwas vom Schwierigsten und, wenn es misslingt,

Gefährlichsten, was es gibt. Er spreche die Wörter «Reinheit, Klarheit,

Helligkeit, Transparenz, Ordnung» manchmal vor sich hin wie Idole,
sagt er einmal, doch seine Bemühung, «durch sein Leben aus diesen
Begriffen Lebendigkeiten zu machen» sei umsonst. Die Bemerkung
illustriert den Balanceakt, den der Versuch, Geist in Leben zu verwandeln,
darstellt. Nach heutigem Sprachgebrauch könnte man sagen, dass Winkler
in Kunst und Leben authentisch sein und bleiben wollte, und man müsste
beifügen, dass er sich damit schwer tat. Spontaneität war ihm nur bei
festlichen Anlässen möglich — und, vermutlich, auf Reisen!

III.

Es hat in den dreissiger Jahren wohl keinen leidenschaftlicheren Reisenden

gegeben als Winkler, der hier etwas vorwegnahm, vorweglebte, was
sich dann nach dem Krieg zu voller Breite entwickelte — ja er hat, vermutlich

als einer der ersten, den Schrecken des kommenden Massentourismus
wahrgenommen, als er, um Geld zu verdienen, als Reiseleiter organisierter
Gesellschaften in die Schweiz und nach Südfrankreich fuhr. Reisen sei für
ihn ein «grosses Sich-zu-Hause-fühlen», schreibt er einmal, und,
verallgemeinernd: «Ich meine nämlich, dass heute der Schriftsteller beständig
unterwegs sein muss Wenn ich richtig sehe, kommt uns die Sesshaftig-
keit immer mehr abhanden — der neue Wille zu ihr, der sich zur Zeit
bemerkbar macht, ist eine natürliche Reaktion darauf, die diesen Vorgang
nicht mehr rückgängig machen wird Unser Element ist nicht mehr die
Erde, sondern die Luft, unser eigentlicher Zustand ist das Schweben.»

Eine hellsichtige Diagnose der Zeit, die auch zeigt, dass der Mann des
Geistes gesellschaftliche Veränderungen richtig sah und wohl mit Recht
davon überzeugt war, dass er, der Aussenseiter, «für eine Reihe von
Menschen paradigmatisch erlebe».

Wäre nur ihm selbst das Schweben, der Aufenthalt in der Luft besser

geglückt! Ein Lebensthema wider Willen und ein Hauptmotiv in den Briefen

ist das materielle Überleben. Nachdem er in der Bankkrise 1931 eine
kleine Erbschaft verloren hatte, suchte er sich mit Schreiben und
Gelegenheitsarbeiten durchzubringen, von Monat zu Monat, immer von der Hand
in den Mund, oft mit Schulden, immer auf die Gastfreundschaft anderer
angewiesen. Die Quadratur des Zirkels: er fiel zwar mit seinen grossen
Aufsätzen verhältnismässig früh auf und erhielt, entsprechend, Auftrags-



ZU EUGEN GOTTLOB WINKLER 167

arbeiten — erwies sich aber als unfähig, diese mit der linken Hand zu
schreiben, so dass, was seine eigentliche Arbeit sichern sollte, diese verhinderte.

Sein Wesen antworte auf jede falsche Inanspruchnahme mit einem
Nein, sagt er einmal, fast apodiktisch — und er spielt sogar mit dem
Gedanken, in die Tropen auszuwandern und dort auf einfachste Weise ein
«geldloses Leben» zu führen, bei dem er sich wenigstens sagen könne,
«dieser Tag gehört mir». Ein an Gauguin orientierter Traum, der gerade
für Winkler, der auf eine wohnliche, komfortable Umgebung angewiesen
und für die feineren Genüsse der Zivilisation keineswegs unempfindlich
war, unerfüllbar bleiben und, falls erfüllt, in Enttäuschung hätte enden
müssen? Das ändert nichts daran, dass er, auch hier, etwas vorwegnahm,
was später ein öffentliches Thema, wenn auch nicht eine allgemeine Erfahrung

wurde: die Ablehnung des entfremdeten Lebens, die Sehnsucht nach
dem Ganzheitlichen, der Aufhebung der Grenzen «zwischen dem
täglichen profanen und dem geistigen Leben. «Zwei Essays im Jahr, und ich
lasse mit mir reden», schreibt er in seinem letzten Lebensjahr (und wusste
doch, dass unter dieser Voraussetzung niemand «mit ihm reden» würde):
in Ablehnung aller Ansprüche von Leistung, Effizienz, äuserer Geltung.
Ein Radikaler mit unauffälligem Benehmen; eine stille Provokation seiner,
vielleicht jeder gesellschaftlichen Umgebung.

IV.

Ob dieser höfliche Radikale den Gegnern des Nationalsozialismus
zuzurechnen sei, oder ob er zu den ewigen Eskapisten gehöre, die in Zeiten

der Gefahr in die vermeintliche Bastion der Schönheit und des Geistes
ausweichen, solche Fragen sind gestellt und mit wechselndem Vorzeichen
beantwortet worden. Richtiger wäre wohl die Frage, ob er, auf indirekte
Weise, ein Opfer der Diktatur wurde, und nicht nur, weil Angst vor einer
vermuteten Verhaftung der letzte Anlass zu seinem Selbstmord war.

Winkler war gewiss ein unpolitischer Mensch, falls man damit einen
meint, der nicht in den gebräuchlichsten politischen Kategorien denkt:
weltfremd oder zeitfremd war er nicht! Man muss die Briefe des
Einundzwanzigjährigen aus dem Jahr 1933 lesen, nicht nur, um ihm gerecht zu
werden, sondern auch, um seine Pläne zur Lebensgestaltung, seine frühe
berufliche Resignation zu verstehen. So klar wie dieser «Unpolitische»,
erkannten die meisten der «politisch» denkenden Geister die Lage nicht!
Er liess sich auch hier nichts vormachen, hegte keine Illusionen darüber,
dass der Spuk bald vorbei sein könnte; er wusste, was eine Bücherverbrennung

bedeutet, auch für jene, deren Bücher nicht im Feuer sind. Sein
Verzicht auf berufliche Pläne wurde offensichtlich wesentlich verstärkt durch
die Einsicht, dass für einen wie ihn kein Platz mehr war. «Die Geistesfrei-



168 ZU EUGEN GOTTLOB WINKLER

heit wird in nächster Zeit noch mehr gedrosselt werden. Das ist es. Die
vollständige Aussichtslosigkeit, je einmal zu wirken.» Winkler war kein
Mann des offenen Widerstands; dennoch fiel er auf, als ob der herrschende
Antigeist in ihm den widerstrebenden, den unvereinnehmbaren Geist
gewittert hätte. Schon 1933 war er — auf Grund einer läppischen Denunziation

durch ein Kind — verhaftet und nur wegen Mangel an Beweisen
nach einer Woche wieder freigelassen worden; dies war die Ursache eines
ersten Selbstmordversuchs und einer dauernden Verängstigung des Sensiblen,

dem seine Angst ja nicht Gespenster, sondern die Wirklichkeit zeigte.
Als im Oktober 1936 in der Nähe der Villa Thomas Manns seine Personalien

aufgenommen wurden, reagierte er radikal und, wie man sagt, in
Panik; er starb an einer Überdosis Veronal.

Seine Briefe aus dem letzten Lebensjahr bekunden zunehmend Trauer,
Hoffnungslosigkeit, was die berufliche Zukunft angeht — aber auch,
kontrapunktisch dazu, Glück und neue Hoffnung durch die Begegnung mit
einer jungen Frau, eine Liebe, die er so ernst nahm wie alles, und der er,
wie früher der Kunst, die ganze Last eines möglichen Lebenssinnes auflud.
(«Das einzige, woran wir uns halten können, ist nur noch die Liebe
zwischen Mann und Frau.») Seine Liebesbriefe gehören zu den schönsten und
quälendsten — beides, weil er seine Partnerin ernst nahm und sie weder
mit seinen Zweifeln noch mit seiner Verzweiflung verschonte. Es entstanden,

wohl aus äusseren Gründen, wenig dichterische Texte in diesem Jahr;
doch befindet sich seine schönste, unangestrengteste Prosa «Die Insel»
darunter und der grossartige Aufsatz über den späten Hölderlin. Es fällt
schwer, in diesen letzten Texten ein unvermeidliches Ende zu sehen;
gerade diese späte Prosa könnte auch ein Anfang sein, hätte der Autor im
Leben eine Zukunft gehabt. Winkler ist nicht als ein Frühvollendeter
gestorben, eher um seine Vollendung gebracht worden. Von uns hängt ab,
ob nun wenigstens sein Werk eine kleine Zukunft hat.

Werke und Briefe von Eugen Gottlieb Winkler (1912—1936) sind greifbar

in einer schönen Ausgabe des Schneekluth Verlags, München, aus dem
Jahr 1985 (Eugen Gottlob Winkler, Die Dauer der Dinge. Dichtungen,
Essays, Briefe. Herausgegeben von Heinz Piontek, Heinz-Dieter Gödecke,
Jutta Lütten). Und zwar so, wie es im heutigen Zeitpunkt für einen Autor
wie Winkler allein sinnvoll ist: nämlich in Auswahl. Die Gedichte sind
weggelassen, wohl zu Recht, die Prosa ist mit den wesentlichen Texten vertreten.

Über die eine oder andere Auslassung mag man sich streiten, wichtiger

ist, dass auch eine glückliche Auswahl von Briefen dabei ist, darunter
bisher unbekannte. Eine umfassendere Briefausgabe wäre wünschbar.
Heute muss man sich noch auf die Erstausgabe stützen: Briefe 1932—1936,
hrsg. von W. Warnach, K. Rauch Verlag, Bad Salzig 1949.



Ramuz auf deutsch

169

Im Herbst 1986 gab der Limmat
Verlag, Zürich, zwei wichtige Werke
von Charles Ferdinand Ramuz neu heraus,

nämlich den noch zum Frühwerk
gehörenden «Samuel Belet» in der
vorzüglichen Übersetzung von Yvonne
und Herbert Meier und «Farinet oder
das falsche Geld» in der ausgezeichneten

Übertragung von Hanno Helbling.1
Es ist bemerkenswert, dass der Limmat
Verlag, der besonders bekannt ist für
brisante Publikationen zu
Gesellschaftsfragen, durch diese beiden
Neuauflagen der Aktualität Ramuz' Rechnung

trägt. In «Samuel Belet» zeichnete
der grosse Westschweizer Autor die
langsame und schmerzliche Entwicklung

eines jungen Menschen, der durch
den Tod der Mutter in soziale Abhängigkeit

gerät und durch den Verlust
einer wesentlichen menschlichen
Beziehung zum eigenwilligen Einzelgänger

wird, der sich erst im reiferen Alter
einen Platz unter seinen Mitmenschen
zu schaffen vermag und erst allmählich
sein persönliches Schicksal wie auch
das Leben an sich bejahen kann.
Anhand der Lebensgeschichte Samuel Be-
lets werden auch die Problematik der
sozialen Ungleichheit, ja der Ausbeutung

des einzelnen in einer patriarchalisch

geordneten Gemeinschaft sowie
klassenkämpferische Umtriebe in Paris
vor Ausbruch des deutsch-französischen

Krieges angetönt. In der Person
Farinets zeichnete Ramuz den völlig
Unangepassten, der zugunsten seiner
Unabhängigkeit, seiner persönlichen
Werte auf ein geordnetes Leben inmitten

der andern verzichtet. Ausschlaggebend

für den einschneidenden

Bruch, der in diesem Werk zur
Katastrophe führt, ist indessen auch hier ein
unsinniger Wunsch nach einer nicht
erfüllbaren Beziehung. Farinet ist wie
kaum eine zweite Figur Ramuz' losgelöst

von gesellschaftlichen Konventionen

oder demütigenden, einengenden
Regelungen und Gesetzen. Ramuz
wollte seine Personen als freie Individuen,

weder bestimmt durchs
gesellschaftliche Machtspiel noch
determiniert durch allgemein verbindliche
künstliche Konventionen. Sie sind nicht
die Gefangenen eines bürgerlichen
Beziehungssystems, sondern einzig
konfrontiert mit innerer und äusserer Natur.

Wie die Könige Racines, schreibt er
in «Bedürfnis nach Grösse», sind sie frei
von gewissen gesellschaftlichen
Notwendigkeiten, um frei zu sein von
jeglicher zufälligen Gesellschaftsform und
um sich ungehemmt von äusseren
Bindungen ihren menschlichen
Leidenschaften hingeben zu können. In
metaphysischer Hinsicht sind sie allein der
Schicksalsmacht der Naturgesetze
ausgeliefert. Die bürgerlichen Kriterien
der Moral, der Psychologie, Politik
oder des Rechts gelten nicht für sie.

«Wir sind geschoben, wir sind geschoben»,

sagt Lambelet, eine Nebenperson
in «Samuel Belet», und seine Worte wirken

wie ein hilfloser, fast sprachloser
Kommentar angesichts der naturgegebenen

Notwendigkeiten, des innern
und äussern Zwangs, aber auch der
schöpferischen Impulse, von denen
sich die Personen Ramuz' leiten lassen.
Ihr Schicksal ist von universalen
menschlichen Grundgegebenheiten
und -Situationen gezeichnet wie Liebe,



170 RAMUZ AUF DEUTSCH

Tod, eine lebensspendende Beziehung
oder deren zerstörerischen, tödlichen
Bruch.

Die beiden Romane, die dem
deutschsprachigen Leser nun wieder
zugänglich sind, wirken auch in ihrer
äussern Erscheinung, die bewusst an
die Tradition der gediegenen französischen

Broschur erinnert, sehr ansprechend,

und auch die Holzschnitte von
Peter Emch auf dem Titelblatt evozie-
ren die Welt Ramuz' treffend. Um es
aber gleich vorweg zu nehmen: die beiden

Publikationen des Limmat Verlags
sind nicht neue Adaptionen, sondern
Einzelauflagen der grossen sechsbändigen

Ausgabe des Huber Verlags,
Frauenfeld, die etwa zwei Drittel des
Gesamtwerks Ramuz' umfasst. Trotz
starker Nachfrage hatte Huber jedoch
nicht das Recht, die Romane einzeln zu
edieren. Erst 1982 indessen konnte er
«Aline» neu auflegen, 1986 erschien bei
Ullstein «Die Schönheit auf der Erde».
Die grosse Ausgabe des Huber Verlags,
die 1972, im 25. Todesjahr des Autors
begonnen und schon 1978, in seinem
100. Geburtsjahr, beendet wurde,
umfasst nicht nur die wichtigsten Romane,
sondern auch autobiographische
Werke, einige Novellen und Essays.
Das Unternehmen wie auch die einzelnen

Übersetzungen wurden bereits bei
ihrem Erscheinen gebührend gewürdigt.

In den Bulletins der Fondation
Ramuz z.B. wurde jeder Band mit
grosser Genugtuung zur Kenntnis
genommen. Die Ausgabe wurde von
Werner Günther betreut, der die
Einleitung wie auch zu jedem Band ein
Nachwort geschrieben hatte. In der
Einführung erwähnte der Herausgeber
die Verdienste des Übersetzers
Guggenheim, wies aber darauf hin, dass
gewisse Modernisierungen nötig gewesen
seien. Zudem hätten die früheren

Übertragungen auf Erstausgaben
beruht, während Ramuz seine Werke für
die definitive Ausgabe seines Freundes
und Verlegers H.L. Mermod (1940—
1941) nochmals überarbeitet hätte.
Dies mag auch ein Grund sein, weshalb
Guggenheim gelegentlich Ungenauigkeit

vorgeworfen wurde. Die Vorlage
der neuen Übertragungen war indessen
die Ausgabe der Editions Rencontre,
Lausanne, 1967—1968, die Gustave
Roud und Daniel Simond betreut hatten.

Die Editions Rencontre hatten
schon zu Beginn der fünfziger Jahre
Ramuz neu aufgelegt, und von 1973—
1975 nochmals eine fünfbändige
Dünndruckausgabe publiziert. Alle
diese Ausgaben, wie auch einzelne
Bände der Huber-Ausgabe sind
vergriffen. Seit mehreren Jahren gibt zwar
der Verlag «Plaisir de lire» das belletristische

Werk Ramuz' in regelmässigen
Abständen neu heraus, während die
Editions de l'Aire, Lausanne, das Tagebuch

und die Essays neu auflegten,
doch eine vollständige Ausgabe der
Werke Ramuz' gibt es auch auf französisch

nicht mehr. Um so verdienstvoller
war deshalb das Unternehmen des
Huber Verlags, das von einem ganzen
Team von Übersetzern geleistet worden

war. Neben Yvonne und Herbert
Meier und Hanno Helbling, der mit der
Übersetzung von acht Romanen, die
gleich zwei Bände füllten, weitaus den
grössten Beitrag gestiftet hatte, wirkten
auch Elisabeth Brock-Sulzer, Margrit
Huber-Staffelbach, Trade Fein, Heide
Bucher und Hugo Loetscher zum guten
Gelingen mit.

Deutsche Übertragungen Ramuz'
waren indessen schon ziemlich früh
erschienen. Bereits 1921 hatte Albert
Baur unter Mitwirkung Ramuz' im
Rheinverlag Basel und Leipzig den
Band Novellen «Die Sühne im Feuer»



RAMUZ AUF DEUTSCH 171

und die Romane «Das Regiment des
Bösen» (übersetzt von Emil Wiedmer)
und «Es geschehen Zeichen» herausgegeben,

die alle vom Orell Füssli Verlag,
Zürich, Leipzig und Berlin, übernommen

und 1926 mit «Ein Dichter kam
und ging» (übersetzt von Albert Baur)
ergänzt wurden. In den 30er Jahren
wurden diese Bände vom Rascher Verlag,

Leipzig, Zürich, Stuttgart, neu
aufgelegt. Schon diese frühen Übersetzungen

zeugen von sprachlicher Qualität
und werden den sprachlichen
Neuerungen, den stilistischen Wagnissen
oder vielmehr der neuartigen Wiedergabe

der dichterischen Schau Ramuz'
durchaus gerecht, so dass frühe Kritiker

ihn z.B. mit Hodler verglichen oder
von ganzen Wortblöcken sprachen, die
mit Elementargewalt in die beschauliche

traditionelle Sprachlandschaft
eindringen. Das Störende bei den frühen

Übersetzungen sind allein einige
mundartliche Ausdrücke, die heute
zum Teü nicht mehr gebräuchlich sind
wie «herbsten» für «ernten», «Kratten»,
«Karst» usw. Die NZZ betrachtete die
Nachdichtung Albert Baurs als überaus

gelungen, auch die «Basler
Nachrichten» äusserten sich sehr positiv,
bedauerten aber, dass die Werke Ramuz',
die im Reich draussen Begeisterung
und grossen Absatz gefunden hätten,
bei uns noch viel zu wenig bekannt
seien. So hatte z.B. der Mannheimer
Generalanzeiger Ramuz den grossen
unbekannten Dichter genannt, dessen
Werke, Dichtungen von grandiosem
Ausmass, weit verbreitet sein müssten.
Tatsächlich lag ausser den genannten
Werken nur noch Hans Reinharts
Übertragung der «Geschichte vom
Soldaten» (Zürich, 1924) in deutscher
Übersetzung vor. Genau zu diesem
Zeitpunkt setzte indessen die
unermüdliche, hingebungsvolle Tätigkeit

von Werner Johannes Guggenheim ein,
der in nahezu zwanzig Jahren an die
zwanzig Werke Ramuz' ins Deutsche
übersetzt hatte. Schon seine ersten
Publikationen, «Sonderung der Rassen»

und «Das grosse Grauen in den Bergen»,
die beide 1927 in Leipzig erschienen,
beweisen, dass ein ausgezeichneter
Übersetzer am Werk war, der Ramuz'
Stil sehr gut traf, sowohl bei der
Wiedergabe der kargen Dialoge wie auch
der Bergwelt, in deren immenser
Grösse der Mensch sich verliert und
die doch eine Ordnung erkennen lässt,
in der jedes Ding und jedes Lebewesen
seinen ihm zustehenden Platz
einnimmt. In nichtabbrechender Folge
erschienen nun 1930 «Die Wandlung der
Marie Grin» («La Guérison des Maladies»,

Union, Stuttgart), 1931 «Die
Schönheit auf Erden» (Union, Stuttgart),

1932 «Hans Lukas der Verfolgte»

(Basel, Verein Gute Schriften) und
«Farinet oder das falsche Geld» (Piper,
München), 1933 «Eine Hand»
(Rascher), 1935 «Der Bergsturz» («Derbo-
rence», Büchergilde Gutenberg Zürich,
Wien, Prag; 1936, Piper; 1939,
Rascher), 1936 «Ein Bursche aus
Savoyen» (Büchergilde Gutenberg), 1938
erschienen «Krieg im Oberland»
(Schweiz. Druck- und Verlagshaus,
Zürich) und «Bedürfnis nach Grösse»

(Verlagsbuchhandlung Stauffacher,
Zürich), 1939 «Wenn die Sonne nicht
wiederkäme» (Humanitas Verlag, Zürich)
und «Paris, Aufzeichnungen eines
Waadtländers» (Büchergilde Gutenberg),

1940 «Aline» (Rascher),
«Entdeckung der Welt» (Büchergüde Gutenberg)

und «Gesang von den Ländern
der Rhone» (Morgarten-Verlag,
Zürich), 1941 «AiméPache, einwaadtlän-
discher Maler» (Humanitas Verlag),
1942 «Samuel Belet» (Steinberg Verlag,
Zürich) und «Das Dorf in den Bergen»



172 RAMUZ AUF DEUTSCH

(Morgarten-Verlag), 1943 «Adam und
Eva» (Steinberg Verlag) und 1945
schliesslich «Aufstand in der Waadt»

(«La Guerre aux papiers», Gute Schriften

Bern). Viele dieser Übertragungen
kamen auch bei andern Verlagen heraus,

hier sind meist nur die Erstausgaben
erwähnt.2

Allein diese prosaische Aufzählung
zeigt, wieviel der deutschsprachige Leser

Guggenheim zu verdanken hat. An
dieser Stelle seien aber auch neben
Albert Baur Hedwig Wurzian, Ferdinand
Hardekopf und Rudolf Weckerle als
Übersetzer von Novellen erwähnt.
Eine gute Auswahl gab z.B. Elisabeth
Brock-Sulzer unter dem Titel «Pastorale»

heraus (Diogenes, Zürich, 1963).
Von besonderer Wichtigkeit war die
Übersetzung des Tagebuchs, die von
Elisabeth Ihle und Ferdinand Hardekopf

besorgt wurde (Steinberg, 1950,
und Huber, 1982). Erwähnt seien
schliesslich die beiden eindrücklichen
und sehr schön illustrierten Bände
«Das Waadtland» (aus dem Französischen

von Hans Grossrieder,
Lausanne, 1943, und Zürich, 1954) und
«Wallis» (übersetzt von Titus Burckhardt,

Basel, 1943) sowie «Mass des

Menschen» («Taille de l'Homme»),
übersetzt von Ferdinand Hardekopf,
Büchergilde, 1949) und «Erinnerungen
an Igor Strawinski» (übersetzt von
Leonharda Gescher, Suhrkamp, 1953
und 1979).

Den Übersetzern Ramuz' stellt sich
keineswegs nur die Aufgabe, einen
Inhalt sinngemäss wiederzugeben, denn
für Ramuz ist die eigentliche Aussage
im Ton enthalten, der durch seine
Suggestivkraft die Tragik menschlichen
Daseins, ein weites Umfeld menschlicher

Bezüge sowie unser Ausgeliefertsein

an die Welt, die uns herausfordert

und prägt, spürbar machen soll.

Weder der äussere Gegenstand noch
die Handlung — Ramuz beteuerte
immer wieder, es fehle ihm an
Erfindungsgabe, «invention» —, ja nicht einmal

der Stil sind wichtig, sondern der
geistige Gehalt, der tiefere Sinn eines

Dinges. Die Erfindung dürfe nicht
beim Thema liegen, sondern in der Art,
wie dieses wiedergegeben werde. Sie
sei im 7b« enthalten, in der Wahl, im
Bild oder in der Bewegung des Satzes,
lesen wir schon in der Tagebucheintragung

zum 23. Oktober 1905. Und am
11. April 1908 notierte er, die Echtheit
des Werkes dürfe nur in der Einheit des
Tones gesucht werden, den man etwa
mit «allgemeinem Gefühl» («sentiment
général») definieren könne. Könne der
Ton aufrechterhalten werden, sei auch
die Einheit gefunden. Und in der
Eintragung zum 14. April 1908 lesen wir,
der Ton sei gefunden, wenn die innere
Schau völlig realisiert sei. Schon während

der Niederschrift von «Aline»
hatte Ramuz notiert, er möchte zur
«reinen Empfindung» gelangen
(28. April 1905), nur mehr evozieren,
nicht mehr beschreiben und auch nicht
davor zurückschrecken, Syntax und
Grammatik zu zertrümmern zugunsten
der Ausdruckskraft. Er strebt nicht
eine analytische oder psychologisierende

Darstellung an, sondern
vielmehr ganzheitliches Erfassen seines

Gegenstandes. «Nicht anschauen,
sondern sehen. Nicht sehen aufgrund einer
Idee, d. h. sich dokumentieren, sondern
die Idee entstehen lassen aus der Schau,
wie den Funken aus dem Kieselstein»

(12. März 1908). Dieses Ziel bedingt
eine schmerzliche Dialektik von innen
und aussen, die sein frühes Tagebuch
durchzieht, denn einerseits muss er von
der Aussenwelt geradzu aufgesogen
werden, um der innern UnbewegUchkeit

zu entrinnen, anderseits muss er



RAMUZ AUF DEUTSCH 173

der äussern Realität, um seinem
Bedürfnis nach Authentizität zu genügen,
seine eigene innere Schau des
Gegenstandes entgegenhalten. Davon zeugen
immer wieder die Präzision und Bild-
haftigkeit seiner Metaphern, die ganz
in der sinnenhaft erlebten Wirklichkeit
verhaftet sind und diese doch unter
einem ganz neuen Gesichtspunkt
erscheinen lassen. Aus seinen Werken
möchte er alles Anekdotische
ausschliessen, um bis zu einer universellen
menschlichen Situation, zu universellen
Grundgegebenheiten des Daseins vor-
zustossen. Das Beispiel der Reduktion
der Wirklichkeit bei Cézanne war für
ihn wie eine Offenbarung.

Diese Hinweise lassen die Verdienste

der Übersetzer Ramuz' noch stärker

hervortreten. Die Schlichtheit der
Übertragung des «Samuel Belet» trifft
denn auch genau den Ton, in dem
Samuel Belet aus seiner persönlichen
Schau heraus sein Leben erzählt, wobei
seine Erfahrungen mehr und mehr an
Tiefe und Aussagekraft gewinnen.
Yvonne und Herbert Meier wie übrigens

schon Guggenheim haben es sehr
gut verstanden, die Expressivität der
ruhig fliessenden Handlung und des
schlichten Erzähltons zu wahren.

Ganz im Gegensatz zur linearen
Erzählform des «Samuel Belet» ist «Farinet

oder das falsche Geld» dramatisch
bewegt, die Perspektive ändert sich oft.

Seit seinem «Adieu à beaucoup de

personnages» (1914) wollte Ramuz weniger

isolierte Einzelschicksale darstellen,

sondern stets ein ganzes Kollektiv
mit in die Handlung einbeziehen. Die
Übersetzung von Hanno Helbling trägt
der Bewegtheit von «Farinet»
ausgezeichnet Rechnung. Sein lebendiger
Rhythmus, seine sprachliche Wendigkeit,

gelegentlich auch parataktische
Kürzungen geben die Prägnanz der
Sprache Ramuz', ihre eigenwilligen
Satzkonstruktionen, ihre Bildhaftigkeit
und Direktheit mit grosser
Spontaneität wieder.

Dass sich beide Werke im Ton stark
unterscheiden, ist bestimmt auch ein
Hinweis, dass die Übersetzer den Ton
der Originale bewahrt haben, die uns
auch zeigen, was für eine bedeutende
Entwicklung Ramuz zwischen 1913,
dem Erscheinungsjahr von «Vie de
Samuel Belet», und 1932, dem
Erscheinungsjahr von «Farinet ou la fausse
monnaie», zurückgelegt hat.

Marianne Ghirelli

1 Charles Ferdinand Ramuz, «Samuel

Belet», übersetzt von Yvonne und Herbert
Meier. «Farinet oder das falsche Geld»,
übersetzt von Hanno Helbling. Limmat
Verlag, Zürich 1956. — 2 «Wenn die
Sonne nicht wiederkäme», übersetzt von
Werner Johannes Guggenheim. Neuausgabe

Unionsverlag 1986.



174

Hinweise

Alte und neue Kontroversen

Im August 1985 fand in Göttingen
ein internationaler Germanistenkon-
gress unter dem Thema «Kontroversen,
alte und neue» statt. Die Ansprachen,
Plenarvorträge, Koreferate und
Berichte sind jetzt im Druck erschienen,
und zwar füllen sie elf Bände. Die
Heerschau der Literaturwissenschaftler

hat stattgefunden, die Methoden-
pluralisten und die Textlinguisten,
Vertreter einer «subjektdezentrierten»
Literaturgeschichtsschreibung, Gattungs-
geschichtler und Vertreterinnen
feministischer Literaturbetrachtung traten
in Göttingen ans Pult und sehen nun im
Druck festgehalten, was sie dort vorgetragen

haben. Dankenswert ist es
gewiss, diese überreiche Ernte in eigens
dazu geschaffene Vorratsräume
gebracht zu haben. Nur — wer denn soll
das alles lesen? Manches ist von grossem

Interesse nur schon seinem Titel
nach. Ein Band zum Beispiel widmet
sich all den Beiträgen, die den Themen
«Formen und Formengeschichte des
Streitens» und «Der Literaturstreit»
gelten. Die Auseinandersetzung
«Traditionalismus und Modernismus» ist
untersucht und dargestellt, das Verhältnis

von Literatur und Literaturwissenschaft

mehrstimmig erörtert worden.
Literatur zwischen Bildungsexklusivität

und Volkstümlichkeit, Historisches
und Aktuelles — es kommt alles vor.
Man fragt sich, wieviel davon die
Teilnehmer des Kongresses seinerzeit
mitbekommen konnten. Jetzt haben sie die
Vorträge in schönster Broschur
beisammen: Die Bände 2—11 enthalten
insgesamt 329 Referate, der erste Band

die Ansprachen zur Eröffnung und die
Plenarvorträge. Der Kongress hat in 23
Foren getagt, ausserdem gab es
Arbeitsausschüsse und schliesslich
Diskussionsranden, deren Ergebnis aber
nicht mehr für den Druck berücksichtigt

werden konnte. Ein Arbeitsinstrument,

ein aktueller Überblick über den
Stand der Literaturwissenschaft
wenigstens in Streiflichtern. Herausgeber:
Albrecht Schöne und mehrere andere
Germanisten für einzelne Bände (Max
Niemeyer Verlag, Tübingen 1986).

Grotowski und sein Armes Theater

Texte, die für die neuere Theatergeschichte

von grösster Bedeutung sind,
seit sie 1968 zum erstenmal veröffentlicht

wurden. Die erste Ausgabe in
deutscher Sprache erschien 1969. Erst
jetzt liegt eine revidierte und teilweise
neu übersetzte (Frank Heibert) Ausgabe

des Buches vor, das — obgleich
für die Theaterausbildung und für das
Verständnis neuerer Bewegungen auf
dem Gebiet des szenischen Spiels
unverzichtbar — seit Jahren vergriffen
war. Sie enthält eigene Texte des Jerzy
Grotowski, Interviews mit ihm, Bilder
und Zeichnungen, die insgesamt seine
Methode und im Detail auch sein Training

für Schauspieler erläutern.
Grotowski ist 1933 im polnischen Rzeszow
geboren, hat 1959 sein Theaterlaboratorium

gegründet, das zuletzt in Breslau

angesiedelt war. Er wurde zum
international bekannten und berühmten

Theaterlehrer. Mehr als seine wenigen

Inszenierungen strahlten seine
Arbeit mit Schauspielern, seine Experi-



HINWEISE 175

mente, seine Trainingsmethoden aus.
Er betrieb die Arbeit mit Schauspielern

als Forschung, er untersuchte die
Natur der Schauspielkunst, indem er
sie gleichsam wissenschaftlich auf
geistige, körperliche und emotionale
Komponenten untersuchte. Peter
Brook, der zu seinem Buch ein
Vorwort geschrieben hat, sagt darin, es

gebe seines Wissens niemand auf der
Welt seit Stanislawski, der die Natur
des Schauspielens so tiefgreifend und
vollständig erforscht habe wie
Grotowski.

Die Neuausgabe, die hier anzuzeigen

ist, enthält Brooks Vorwort, dann
Texte von Grotowski selbst und Interviews

mit ihm, ferner Beiträge des
Dramaturgen Ludwig Flaszen, Aufzeichnungen

von Schaupsielern, Skizzen
und viele Photos. Eine notwendige
Neuedition. (Orell Füssli Verlag, Zürich
und Schwäbisch Hall 1986.)

Martin Heidegger—Erhart Kästner,
Briefwechsel

Erhart Kästner, der Bewunderer
Gerhart Hauptmanns und Verfasser
einer Reihe von Griechenlandbüchern,
war ein Verehrer des Philosophen
Heidegger. Als Heidegger 1950 in der
Bayerischen Akademie der Schönen
Künste «Über das Ding» einen Vortrag
hielt, war Kästner hochbeglückt,
schrieb einen Bericht darüber für die
Zeitung und nahm den Kontakt mit
dem Philosophen auf. Der Briefwechsel

zwischen dem Bibliothekar und
Schriftsteller und dem Denker von
«Sein und Zeit» ist jetzt von Heinrich
W. Petzetim Insel Verlag herausgegeben
worden. Zwei Prosastücke, jedenfalls
längere Briefe, bilden den Höhepunkt
des Zwiegesprächs. Heidegger schreibt

«Ein Wort zu Hölderlins Dichtung»,
Kästner Meditationen über den Berg
Athos unter dem Titel «Zu Fuss.»

Bibliothek der Alten Welt

Die antike Weltgeschichte in christlicher

Sicht, wie sie Paulus Orosius
aufgezeichnet hat, ist in der zweibändigen
Ausgabe übersetzt und erläutert von
Adolf Lippold abgeschlossen Die
Einleitung zum ersten Band schrieb Carl
Andresen. Orosius hat seine sieben
Bücher im Auftrag des Augustinus
verfasst, eine von den Anfängen bis 416
nach Christus reichende
Weltgeschichte, die besonders noch im Mittelalter

viel gelesen wurde. Ebenfalls in
der Bibliothek der Alten Welt ist der
dritte Band der Römischen Geschichte
des Cassius Dio erschienen. Die Ausgabe

in der Übersetzung von Otto Veh

ist auf fünf Bände geplant, von denen
der letzte ein Gesamtregister enthält.
Der vorliegende dritte Band umspannt
die Zeit von Cäsars Ermordung bis zur
Schlacht bei Actium (Artemis Verlag,

Zürich).

Ein Tagebuch in Briefen an die Mutter

Von 1943 bis 1975 reicht dieser
Bericht aus Briefen, die Alfred Andersch
an seine Mutter geschrieben hat. Es
beginnt mitten im Krieg, dokumentiert
die Zeit, in der Andersch eingezogen
wurde, enthält Briefe aus Dänemark
und Italien und dann aus dem Gefangenenlager

in den Vereinigten Staaten.

Mitteilungen zur Biographie erblickt
der Herausgeber Wilfried Stephan mit
Recht in diesen Briefen an Hedwig
Andersch. Sie zeigen den Autor privat, in
seinen Berufssorgen auch, immer aber
in treuer Zuwendung (Diogenes Verlag,
Zürich 1986).


	Das Buch

