
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 67 (1987)

Heft: 2

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Hufschläge durch Jahrtausende

Kunstmuseum Bern: Der Blaue Reiter

«Den Namen <Der Blaue Reiter»
erfanden wir am Kaffeetisch in der
Gartenlaube in Sendeisdorf; beide liebten
wir Blau, Marc — Pferde, ich — Reiter.
So kam der Name von selbst. Und der
märchenhafte Kaffee von Frau Maria
Marc mundete uns noch besser.»

So hat Wassily Kandinsky im Rückblick

die Taufe jener Bewegung
beschrieben, die um 1911/1912 viele
eingerastete Kulturbegriffe aus den
Angeln heben sollte.

Wenn auch die Namengebung
unfeierlich-unkompliziert tönt, so war doch
das kurze Dasein des Blauen Reiters
selbst höchst facettiert und schicksalhaft.

Das ist jetzt gerade 75 Jahre her.
Zu diesem Jubiläum zeigt das
Kunstmuseum Bern in einer grossen Ausstellung

die Werke der Begründer und das,
was ihnen in der eigenen und der
früheren Zeit wichtig war. Sachlich kann
man von einer intelligenten und gründlichen

Aufarbeitung reden; der Rundgang

selbst erweist sich zudem als
Augenlust und als früher Zündstoff für
das 20. Jahrhundert, das nun einmal
das unsere ist.

Kometenbahn

Unter der Bezeichnung «Der Blaue
Reiter» darf man keinen
Zusammenschluss vieler Künstler zu einer
Gruppe verstehen, wie dies etwa bei

der kurz zuvor gegründeten Dresdner
«Brücke» und bei den meisten
ähnlichen Vereinigungen der Fall war und
ist. Es waren «nur» die beiden Maler
Wassily Kandinsky und Franz Marc,
die für das kometenhaft kurze und
kometenhaft leuchtende Dasein des

Blauen Reiters verantwortlich waren.
«Marc und ich nahmen das, was uns
richtig schien», stellt Kandinsky fest mit
jener schönen Autorität, die in Sachen
Kunst allemal stosskräftiger ist als
demokratische Allerweltsausmarchun-
gen.

Was den beiden «richtig schien»,
geschah unter dem Motto «Der Blaue
Reiter» in drei Ereignissen: Eine
Ausstellung im Dezember 1911 in der
Galerie Thannhauser in München, eine
zweite im Februar 1912 in der Galerie
Goltz, jeweils mit Werken von Kandinsky

und Marc selbst und jenen Künstlern,

die sie aus ihrem Freundeskreis
einluden. Im Mai 1912 erschien dann
im Piper Verlag der Almanach «Der
Blaue Reiter», jenes legendäre Buch,
das mit Texten von Künstlern und
Illustrationen quer durch die Kunstgeschichte

das Programm der neuen
Bewegung exemplarisch darlegte. Geplant
als Fortsetzung, blieb es bei dieser
einzigen Publikation, weil die Herausgeber

«die Zeit für das Hören und Sehen
noch nicht reif» fanden.

Es muss ein Riesenprogramm an
Arbeit gewesen sein in kurzer Zeit für



102 DER BLAUE REITER

ê

Wassily Kandinsky, Studie zum Almanach
»Der blaue Reiten', 1911. Aquarell,
29x21 cm. Galerie Flinker, Paris.

zwei Leute, die ja zur Hauptsache Bilder

malten — und zwar solche, die
heute zu den Inkunabeln der Moderne
gehören.

Zwei Künstlerwege

Einer kam von weit, von Moskau,
promovierter Jurist, welterfahren,
scharfsinnig: Wassily Kandinsky. Der
andere, vierzehn Jahre jünger, scheu
und zugleich leidenschaftlich, nahe der
Natur, nur selten aus der Heimat München

herausgekommen: Franz Marc.
Im Zentrum der Berner Ausstellung

stehen ihre Werkreihen von Schaffensbeginn

bis 1912.

Kandinsky brachte die Intensität
russischer Volkskunst mit und verband
ihre Märchenwelt mit Jugendstilelementen.

Aber man verstehe darunter
keine Stilklitterung. Was dieser Russe

berührte, wurde starke Gestaltung; das
konnte 1906 schon das volksliedhafte
Dekorationsbild eines Hafens sein.

Spannend wie ein Krimi ist dann die
Suche Kandinskys nach einer Form,
die seine Idee von jenen «geistigen Werten»

ausdrückte, die hinter allem
Materiellen steckten. So gelangen seine Bilder

zu einem labilen Gleichgewicht
zwischen sichtbarer Dingwelt und
Vergeistigung (Abstraktion), zu Kippsituationen,

die ja so oft Höhepunkte in der
Entwicklung der Kunst bedeuten.

Er lässt zum Beispiel Kirche und
Dorf von Murnau sich aufbäumen wie
Vulkane. Und wenn er die Dächer und
Bäume blau, die Schatten rosa malt, so

entspricht das einer inneren Wahrheit,
die plötzlich glaubhafter ist als die
äussere. Nicht zuletzt deshalb, weil alles in

Komposition und Farbe vollendet
stimmt.

Der Drang zum Darstellen der eigenen

Innenlandschaft steigert sich bei
Kandinsky bis zur «Komposition V»,

einem runendurchzogenen Breitformat.

Die grandios bewegte Konstruktion

mit der impulsiven Peinture
erregte 1911 in München Entrüstung.
Kaum zwei Jahre später war das Bild in
der Schweiz, in Solothurn: Der damals
kaum dreissigjährige Sammler Josef
Müller hatte es gesehen, war begeistert,
schrieb an Kandinsky — und der
schickte das Bild als aufgerollte Leinwand

über die Grenze, mit einem zweiten.

Müller, ohne Aufhebens an
vorderster Front, kaufte beide. Ihm ist
denn auch das jetzige Katalogbuch
gewidmet.

Franz Marc war neben Kandinsky
ein Naturträumer. In der Welt der Tiere
suchte er Unschuld und «Reinheit».
Sein Blau hat noch viel von der
Wunderblumensehnsucht der Romantiker
an sich. Er gelangte mit Stilisierungen



DER BLAUE REITER 103

V
f \

MrJP

Franz Marc »Die gelbe Kuh», 1911. Öl auf Leinwand, 140x190 cm. The Salomon R. Guggenheim

Museum, New York.

und Spektralfarben zu heute etwas seltsam

anmutenden Zonen zwischen
Idylle und Erhabenheit. Sein Meisterwerk

in der Ausstellung ist die «Gelbe
Kuh», die als gewaltige Diagonale eine
zwei Meter breite Leinwand durchstürmt

— und damals prompt von der
Kritik als «ganz miserable Arbeit»
bezeichnet wurde.

Wie konnten die zwei ungleichen
Künstler ein Gespann bilden?

Es begann mit — einem Zeitungsbericht.

Marc hatte nämlich 1910 in einer
Rezension ein Bild von Kandinsky
begeistert verteidigt und es klug mit
orientalischen Teppichen verglichen.
Für Kandinsky musste diese einzige
positive Reaktion viel bedeuten. Die
zwei fanden und verbündeten sich.

Aber eine Art Meister-Jünger-
Verhältnis blieb offenbar bestehen.
Jedenfalls hielt sich die Begeisterung
Kandinskys gegenüber dem jungen
Bewunderer derart in Grenzen, dass er
dessen Beteiligung am Almanach lediglich

als Rolle «einer approbierten
Hebamme» oder «treuen Nounou»
bezeichnete (was im Katalog jetzt berichtigt

wird). Marc, nach aussen kämpferisch

für die gemeinsamen Ideen, war
nach innen sanft und heiter und liess es

zu keiner Auseinandersetzung kommen.

Freunde über Landesgrenzen

Wer in die Zukunft stürmen will,
braucht Bundesgenossen. Kandinsky



104 DER BLAUE REITER

und Marc suchten sie aus — und zwar
durch alle Jahrtausende.

Zuerst die Zeitgenossen. Da war
Gabriele Munter, Kandinskys Schülerin
und Freundin. Ihre Rolle als Mitstreiterin

wäre noch zu klären, schrieb ihr
doch Kandinsky «Nur durch dich kann
ich zu Grossem kommen». (Man muss
auf die baldige Veröffentlichung der
vielen hundert Briefe der Munter
hoffen.)

Andere Freunde findet man als
Porträts beim Eingang zur Berner Ausstellung:

Jawlensky ist da, mit lustigem
rundem Rosakopf. Paul Klees
rechteckiges Gesicht zwischen lauter
Rechtecklein von Bildern und Sessel ist selbst
ein «Klee» — beide gemalt von
Gabriele Munter. Marianne von Werefkin
hat sich porträtiert, elegant und leicht
süffisant, daneben ein etwas distanzierter

Macke und der auch-noch-malende
Komponist Arnold Schönberg.

Aber nicht nur sie lieferten Werke
für die beiden Ausstellungen des
Blauen Reiters in München. So ziemlich

die ganze Avantgarde war dabei (in
Bern in einzelnen, oft kleineren Bildern
vertreten), Picasso, Kirchner, Delau-
nay, Malewitsch, Arp, Campendonck,
die Schweizer MoiUiet und Niestlé und
viele andere. Der Einbezug verschiedenster

Länder war damals eine
kulturpolitische Tat — und neben dem
künstlerischen Interesse auch von den
Veranstaltern als solche gemeint. Denn in
Deutschland hatten sich Künstler unter
Anstiftung des Worpsweder Malers
Carl Vinnen zusammengefunden, um
gegen die Infiltrierung und Bevorzugung

ausländischer, insbesondere
französischer Künstler zu protestieren.
Man hatte Angst, es werde «gutes
deutsches Geld für französischen Atelierabhub

verschleudert». Kandinsky aber
wollte in einer Art Friedensbewegung

avant la lettre, dass die «Nationen
zueinander mystisch gestossen werden»,
auch wenn «Regierungen Schlachten
abhalten» sollten.

Gleichzeitiges Sehen

Die Vorwärtsstürmer Marc und
Kandinsky kappten keineswegs die
Verbindung zur Vergangenheit. Im
Gegenteil, sie betrieben Wurzelsuche zu
schöpferisch Gleichgesinnten, wie sich
dies eben starke Künstler leisten können.

Sie träumten von einem Reich, in
dem all jene Kunst- und Kulturäusse-

rungen zusammenfinden, die «aus
innerer Notwendigkeit» (Kandinsky), aus
«mystisch-innerlicher Konstruktion»
(Marc) entstanden sind, quer durch
Zeiten und Schulen hindurch.

Damit sind wir beim Almanach «Der
Blaue Reiter», einem Künstlerbuch:
Konzept, Texte, Layout stammen von
Künstlern. Erstmals wurde hier dank
den damals neuen Reproduktionsmethoden

eine grossangelegte
Gegenüberstellung von Werken verschiedenster

Epochen und Zeiten gewagt, ein
vergleichender Bilddiskurs. Dazu
Kandinsky in einem Brief an Marc: «Da
bringen wir einen Ägypter neben einem
kleinen Zeh (Kinderzeichnung), einen
Chinesen neben Rousseau, ein Volksblatt

neben Picasso und dergleichen
noch viel mehr». Dargelegt werden
sollte die «künstlerische Gleichrangigkeit»

der «aus innerer Notwendigkeit»
entstandenen Werke. Marc fügte im
Almanach bei: «Echtes bleibt stets neben
Echtem bestehen, so verschieden auch
sein Ausdruck sein mag».

Kandinsky setzte die Grenzpole fest,
zwischen denen sich die neue Kunst-
Freiheit ausbreiten sollte: auf der einen
Seite das «Grosse Reale» (Rousseau le



DER BLAUE REITER 105

HHHnM? m
mmmm

Ù"^*2
m/a

mmmmimmMmm

tn mam %wtmßm mm

\ ]wm

M

wm&m

Wassily Kandinsky, «Lyrisches», 1911. Ol auf Leinwand, 94x130 cm. Museum Boymans-van
Beuningen, Rotterdam.

Douanier), auf der anderen die «reine
Abstraktion» (die Kubisten).

Die Überraschung im Berner
Museum: Was im Almanach in Fotos
abgebildet ist, ersteht teilweise in der
Ausstellung zu den Originalen. Hans-Christoph

von Tavel hat sie zusammengebracht
und mit Werken aus den Sammlungen

der Künstler selbst ergänzt. So
ist das «vergleichende Sehen» vor der
Ursprünglichkeit der Werke möglich.

Trotz einer etwas holprigen
Inszenierung in den schwierigen Räumen
des Museums entstehen tatsächlich
Schwingungen von Werken der
Stammeskunst zu dem damals Neusten, von
der Kinderzeichnung zu Picasso, von
Grecos aufwärtswirbelnder Ekstase
einer Heiligendarstellung zu Delaunays

Eiffelturm. Der Frömmigkeit von
bayrischen Votivbildern antwortet ein
Stilleben der Gabriele Munter, einem
ägyptischen Eselsrelief ein Eselsbild
von Marc.

Diese «Bildermanipulation», die uns
heute ziemlich selbstverständlich ist,
war zu Jahrhundertbeginn mit seinem
noch recht starren Akademiedenken
revolutionär. Entsprechend negativ
reagierte der Grossteil des Publikums.
Franz Marc schrieb dazu die
Jahrhunderteinsicht:

«Es ist merkwürdig, wie geistige Güter

von den Menschen so vollkommen
anders gewertet werden als materielle.
Erobert z. B. jemand seinem Vaterlande
eine neue Kolonie, so jubelt ihm das

ganze Land entgegen. Man besinnt sich



106 DER BLAUE REITER

keinen Tag, die Kolonie in Besitz zu
nehmen. Mit gleichern Jubel werden
technische Errungenschaften begrüsst.
Kommt aber jemand auf den Gedanken,

seinem Vaterlande ein neues
reingeistiges Gut zu schenken, so weist man
dieses fast jederzeit mit Zorn und Aufregung

zurück, verdächtigt sein Geschenk
und sucht es aufjede Weise aus der Welt

zu schaffen; wäre es erlaubt, würde man
den Geber noch für seine Gabe verbrennen.

Ist diese Tatsache nicht schauerlich?»

Und könnte sich nicht auch heute
fast jeder an irgendein Beispiel
erinnern, dass in unserer Gegenwart
aggressive Reaktionen gegenüber
Kunstwerken geschehen?

Der Erste Weltkrieg legte vollends
seine brandschwarzen Spuren über den
Blauen Reiter. Macke und Marc, die
Freunde, fielen beide im Krieg.
Kandinsky wandte sich anderen,
beherrschteren Sternen zu.

Königsweg des Expressiven

So kurzlebig der Blaue Reiter gewesen

ist, er legte durch die Kunst- und
Lebenslandschaft über Jahrtausende
eine leuchtende Piste. Die «Feuerzeichen»

(ein Wort von Marc) entlang dieser

Piste sind Werke, denen immer eine

ganz besondere Expressivität und
Dynamik eigen sind. Natürlich geht es um
künstlerische Qualität, aber wo diese
Qualität in klassischen oder gar
manieristischen Formen auftritt, fand
sie keinen Eingang in den Parcours der
Blauen Reiter. Für den Beschauer der
Ausstellung, den Leser des Almanachs,
geht es also nicht zuletzt darum, Ohren
und Augen zu schärfen, um die
Hufschläge der Blauen Reiter durch die
Zeiten wahrzunehmen.

Dabei wird man sich dann auch klar,
dass die Dynamik des Aufbruchs um
1911 nichts zu tun hat mit unserer
heutigen leicht-sinnigen Verfügbarkeit
über Kunstwerke aller Zeiten und Länder,

ebenso wenig mit unseren touristischen

oder mediengesteuerten
Potpourris. Die Blauen Reiter haben
vielmehr das versucht, was Künstler in stiller

Art immer wieder und seit je tun:
Sie schaffen Systeme der Hoffnung,
dass hinter der materialistischen
Oberfläche noch ganz andere Dimensionen
des Geistigen liegen können: Dimensionen

von Eros, Natur, Sexualität,
Tod, Wahnsinn.

Die Gültigkeit der Leuchtpiste in die
Gegenwart hinein zu erproben: das

wagt das Kunstmuseum Bern mit seiner

nächsten grossen Ausstellung, die
am 21. März — Frühlingsanfang —

beginnen wird. Es soll darum gehen.
Arbeiten von heute lebenden westlichen
und aussereuropäischen Künstlern zu
zeigen, die in ihrer Weise wiederum das
«Andere» sichtbar machen, das hinter
dem rational Fassbaren liegt.

Marc war alles andere als Optimist.
Er wusste — und welche Aktualität
haben seine Worte — dass «die materialistischen

Auffassungen... aus dem Weltall

ein böses, zweckloses Spiel gemacht
haben». Und trotzdem hoffte er, dass

«irgendwo im stillen» Künstler
weiterarbeiten an der «Neugeburt des
Denkens». Und er notierte: «Wir reichen
ihnen, unbekannt, im Dunkeln unsere
Hand. »

Annemarie Monteil

Kunstmuseum Bern: Der Blaue Reiter,
bis 21. Februar. Der Katalog verbindet auf
vorbildliche Weise Grundsatzartikel mit
Kommentaren zu den einzelnen Werken.



DRAMATIKERFÖRDERUNG 107

Dramatikerförderung — ein ungelöstes Problem

Von einem «rauschenden Erfolg», ja
vom «Besten, das derzeit zu sehen sei»,
schrieben Theaterkritiker im Februar
1984 nach der Uraufführung von
«Schrebers Garten» im Zürcher Theater
am Neumarkt. Lukas B. Suter, der Autor,

hat von diesem seinem Erstling
erklärt, die Endfassung des Stücks würde
auch ohne finanzielle Unterstützung so
aussehen, wie sie heute gedruckt sei,
und das Stück wäre auch ohne Förderung

am Neumarkt so inszeniert worden,

wie es auf dieser Bühne dann
Erfolg hatte1. Stückeschreiber, so sagte er
weiter, sollten sich in erster Linie als
Schriftsteller begreifen, nicht als
Textlieferanten fürs Theater. Sie sollten
schreiben, was sie bewegt, und sie sollten

es in der Form tun, in der es ihnen
richtig scheine. Und dann wörtlich:
«Der Stückeschreiber verrät sich selbst,
wenn er den Theatern nach dem Mund
schreibt.» Offenbar liegt da ein eher
seltener Glücksfall vor. Ein Debütant findet

nicht nur eine Bühne und einen
Regisseur, sondern Theatermacher, die
wirklich sein Stück realisieren. Die Regel

ist anders. Was an Versuchen oder
Vorschlägen angehender Dramatiker
zur Inszenierung angenommen wird,
muss sich zumeist Veränderungen
gefallen lassen, die das Theater will.

Da liegt ein Problem, und wer
Dramatikerförderung betreiben möchte,
sollte es gründlich bedenken. Zwar
mag an dramatischen Neuheiten manches

ungeschickt scheinen, der
Theaterpraxis zuwiderlaufen, eben anders
sein, als die Praktiker der Bühne es
möchten. Aber das dürfte eigentlich
kein oder höchstens ein sekundäres

Kriterium bei der Beurteilung eines
Textes sein. Als Philipp Engelmanns
«Hochzeitsfahrt» am Schauspielhaus
Zürich uraufgeführt wurde, ein Stück,
das aus dem Wettbewerb einer
Theaterzeitschrift hervorgegangen ist,
verkündete die Dramaturgie des Hauses,
das Schauspiel sei «in enger
Zusammenarbeit mit dem Schauspielhaus zur
Aufführungsreife gebracht» worden. Es
entzieht sich meiner Kenntnis, welcher
Art die Veränderungen sind, die der
ursprüngliche Text dabei durchlaufen
musste. Mündlichen Aussagen Beteiligter

zufolge soll er jedenfalls gründlich

umgeschrieben worden sein. War
aber, was im Oktober 1986 auf der
aufwendig ausgestatteten Bühne Premiere
hatte und was seither auch im Druck
erschienen ist, die Handschrift eines

angehenden Bühnenautors? Was
bedeutet Aufführungsreife? Der Theaterabend

selbst war eine Augenlust. An
Bühnenbild und Kostümen konnte
man seine helle Freude haben. An
Handlung ist das Schauspiel jedoch
eher arm, und die Situation, die sich in
nicht überaus geistreichen und oft eher
seichten Dialogen darstellt — eine
Hochzeitsgesellschaft auf einem Thu-
nerseedampfer unmittelbar vor
Ausbruch des Ersten Weltkriegs, die Familie

eines Winterthurer Maschinenindustriellen

und die seines Vorarbeiters,
die junge Generation, die Verwandtschaft,

die Geschäftsfreunde —, das
ergibt in dieser Gestalt eine merkwürdig
unentschiedene und wacklige Aufführung.

Was eigentlich ist da nun auf dem
schönen Oldtimer «Blüemlisalp»
transportiert worden? Der gedruckte Text



108 DRAMATIKERFÖRDERUNG

des Stücks bestätigt hinterher meine
Zweifel: mehr Banalitäten als Träfhei-
ten, mehr farbloses Geplauder als
zupackende Form, und vor allem: kaum
eine Aussage2. Da stellt sich denn die
Frage nach der Urheberschaft. Wenn
das die Fassung der «Aufführungsreife»
ist, wer sind ihre Autoren?

Oft schon haben Dramatiker und
Kulturförderer versucht, unsere Theater

dem zeitgenössischen Schaffen
zugänglicher zu machen. Es geht darum,
die Chance für Autoren zu vergrös-
sern, überhaupt zur Aufführung ihrer
Texte zu kommen, und es geht natürlich

auch darum, ihnen Möglichkeiten
zu schaffen, das Metier eines
Bühnenschriftstellers durch die Arbeit am
Theater selbst kennenzulernen. Der
jüngste Versuch dieser Art datiert aus
dem Jahr 1982, als initiative Kulturförderer

ein Modell entwarfen, das

Dramatikerförderung auf breiter Ebene
und über einen längeren Zeitraum
hinweg ermöglichen sollte. Es sieht vor,
dass der Bund die Hälfte eines
Jahreshonorars für einen Schriftsteller
übernimmt, falls eine Bühne die andere
Hälfte trägt und damit dem Autor
durch seine Eingliederung in ihre
Arbeitsprozesse Gelegenheit gibt, das
Theater von innen kennenzulernen.
Mehrere Versuche dieser Art sind
inzwischen durchgeführt worden. Auch
Lukas B. Suter kam in den Genuss der
Autorensubvention aus diesem Modell.

Im Jahrbuch 1986 der Schweizerischen

Gesellschaft für Theaterkultur
sind nicht nur die Vorgeschichte und
das Modell selbst dargestellt, sondern
auch die Erfahrungen zusammenge-
fasst, die man bisher damit hat machen
können3. Das Fazit, das Verena
Hoehne (als Redaktorin des
Jahrbuchs) zieht, vermeidet eindeutige
Schlüsse. Sicher ist, dass die Theater

und die Autoren durch die Unterstützung

des Bundesamtes für Kulturpflege
(BAK) ermutigt worden sind, die
Arbeit mit Hausautoren aufzunehmen.
Ebenso eindeutig scheint festzustehen,
dass die erfreulichsten Resultate dort
zu beobachten sind, wo sich ein Autor
und eine Bühne vorher schon gefunden
hatten. Kleine Theater und Freie Gruppen

erweisen sich im allgemeinen als

beweglicher und kreativer, die
Stadttheater leiden unter Produktionszwän-
gen und stehen unter dem Druck der
Strukturen. Besonders wichtig scheint
mir, dass auch in dieser vorsichtigen
Beurteilung der Ergebnisse hervorgehoben

wird, was ein noch nicht urauf-
geführter Autor (Peter Jost, dessen
Stück «Endlose Strände mit jubelnden
Völkern» im Theater am Neumarkt
herauskommen soll) grundsätzlich
anmerkt: Zuviel Theaternähe könne auch
hinderlich sein. Keiner könne dem Autor

das Schreiben abnehmen. In der Tat
muss man die Gefahr sehen, die darin
besteht, dass ein Schriftsteller sich den
bestehenden Verhältnissen, den
beschränkten Mitteln und den Möglichkeiten

des Theaters anpasst, wo es
doch umgekehrt sein müsste: Das
Theater sollte — auf einfallsreiche,
unkonventionelle und überraschende Art
— die Mittel einsetzen, die ihm zur
Verfügung stehen, um das Stück des Autors

zu realisieren.
Eine eher etwas kuriose Beobachtung

bei der Lektüre des Jahrbuchs
über die Dramatikerförderung muss
hier doch auch erwähnt werden.
Verena Hoehne zieht für ihr Fazit etwas
zaghaft auch die Theaterkritik bei,
sozusagen mit Vorbehalten, zum Beispiel
in der Beurteilung eines Basler
Versuchs mit Einaktern zum Orwell-Jahr,
wo sie Pressestimmen mit der Frage, ob
«man Kritiken Glauben schenken»



DRAMATIKERFÖRDERUNG 109

dürfe, einsetzt, oder wenn sie das
Ergebnis einer Churer Aufführung —
«laut Kritiken» — beurteilt. Weniger
zimperlich geht Peter J. Betts, neben
Christoph Reichenau einer der Initianten

des Modells, mit der Theaterkritik
um. Er versteht sie als «beliebtes
Gesellschaftsspiel: Noten verteilen.» Und über
Versuche mit dramatischen Debütanten

sagt er gar: «Das Resultat wird
entweder mit lokalpatriotischem Elan von
der Presse hochgejubelt, wohlwollend
verständnisvoll missverstanden,
resigniert verrissen: ein weiterer Akt im
Spiel einer Gesellschaft, die den Kultur-
genuss aus der Freude am Notengeben
bezieht.» Auch wenn ihm für sein
Ressentiment nicht mehr als zweimal die
gleiche Formulierung einfällt — der
Wahrheit und der Wirklichkeit
entspricht es nicht, was er da sagt. Es gibt
im Gegenteil Fälle genug (und ich habe
einige schon namhaft gemacht an anderer

Stelle), aus denen hervorgeht, dass
die Theaterkritik die Stärken und das
Besondere eines Autors oft exakter
und zutreffender wahrnimmt als
Theatermacher, die mit diesem Autor nach
den vermeintlichen Bedürfnissen des
Theaters umgehen. Der Eindruck, dass
vermutlich nicht die Kritik, in ihrer
Gesamtheit und in ihrer kontinuierlichen
Begleitung auch des jungen dramatischen

Schaffens, sondern das Theater
selbst immer in Gefahr ist, schriftstellerische

Originalität und Begabung zu
verheizen, ist so abwegig jedenfalls
nicht. Die Kritik stellt fest und
beschreibt, was als Ergebnis von Theaterarbeit

öffentlich vorgeführt wird.
Solange Theater als Spiel vor Publikum
verstanden wird, ist die öffentlich
vorgelegte Antwort aus dem Zuschauerraum,

die begründete Meinung eines
erfahrenen und kenntnisreichen
Theatergängers ein untrügliches Indiz für

das, was sich ereignet hat. Eine
Dokumentation (nicht nur eine Blütenlese
dessen, was ins Konzept passt!) gäbe
darüber Auskunft, und ich denke, in
der Schweizerischen Theatersammlung,
die sich mit archivarischer Akribie
auch der Rezeption des Theaterschaffens

in der Schweiz annimmt (das Jahrbuch

1985 der Schweizerischen Gesellschaft

für Theaterkultur ist übrigens
der Theatersammlung gewidmet),
könnte darum mühelos nachgewiesen
werden, dass da weder «hochgejubelt»
noch «wohlwollend verständnisvoll
missverstanden», sondern mehrstimmig
kundige Rechenschaft abgegeben
wurde.

Für die Dramatikerförderung folgt
daraus, es sollten vielleicht nicht nur
Möglichkeiten geschaffen werden, die
Schriftstellern die Mitarbeit an einer
Bühne über einen längeren Zeitraum
zugänglich machen. Ebenso wichtig
schiene mir, dass Autoren, die zwar
fürs Theater, aber kaum im Blick aufs

Repertoire und auf die Abonnenten
schreiben, ihre Texte einer interessierten

Öffentlichkeit vorstellen können,
ohne dass dabei schon der
Produktionsapparat einer Bühne mobilisiert
werden muss. Ich denke an die Lesung
mit verteilten Rollen, an die Schaffung
eines «Stückemarkts», auf dem sich
Theaterleiter, Regisseure, Kritiker,
auch Verleger regelmässig darüber
informieren könnten, was Autoren fürs
Theater schreiben. Der Initiative und
Eigenständigkeit der einzelnen Theater
wäre damit alle Freiheit gewahrt, den
Autoren wäre die Möglichkeit geboten,
ihr Werk (von Schauspielern gelesen,
vielleicht auf einer Studiobühne
markiert) einem qualifizierten Publikum
vorzustellen. Es gäbe Diskussionen, es

gäbe Kontakte, und die Information
über das, was an Spielvorschlägen fürs



110 DRAMATIKERFÖRDERUNG

Theater schon vorliegt und neu
hinzukommt, gewänne etwas mehr Öffentlichkeit

und Transparenz. In seinem
Geleitwort zum Jahrbuch «Dramatikerförderung»

gibt Christian Jauslin der
Hoffnung Ausdruck, eine distanzierte
Analyse des Erreichten und des
Verfehlten anhand der vorgelegten
Erfahrungsberichte (wozu unbedingt auch
eine Auswertung der veröffentlichten
Kritik gehört!) vermöge neue Impulse
zu vermitteln. Die Schaffung eines
«Stückemarkts» als Institution, einer
jährlich wiederkehrenden Messe, an

der vorgestellt würde, was Schriftsteller
fürs Theater geschrieben haben,
scheint mir eine lohnende Aufgabe.

Anton Krättli

1 Lukas B. Suter, «Schrebers Garten»,
Suhrkamp Theaterverlag, Frankfurt am
Main 1983. — 2 Philipp Engelmann, «Die
Hochzeitsfahrt», Ammann Verlag, Zürich
1986. — 3 Dramatikerförderung. Schweizer
Theaterjahrbuch der Schweizerischen
Gesellschaft für Theaterkultur 1986.
Theaterkultur-Verlag, Heereholzweg 33, Bonstetten.

Vom schweizerischen Sonderfall in unserer Zeit

Von der Schweiz sagt man wie von
Venedig seit Jahrhunderten, dass sie

vom Untergang bedroht sei. Bedroht
kann nur sein, was existiert. Die
Existenz einer schweizerischen Eigenart
könnte mit der an sich richtigen
Feststellung angezweifelt werden, dass es

zum Selbstverständnis, zur Identität
einer jeden Gemeinschaft gehört, dass
sie sich als einzigartig versteht. Ein
Vergleich mit anderen «Sonderfällen»
würde indessen zeigen, dass die
Unterschiede zwischen diesen doch so gross
nicht sind.

Die Schweiz nahm schon früh auch

wegen ihres aussenpolitischen Sonderstatuts

in der europäischen Staatenwelt
eine Sonderstellung ein, lange bevor
der «Block» der Blockfreien geschaffen
wurde, und sie hat auch diesem gegenüber

eine unabhängige Position. Die
aussenpolitische Maxime der «ewigen
Neutralität» ist so sehr im kollektiven
Bewusstsein des Volkes verankert, dass
sie als eines der wichtigsten Elemente

der nationalen Eigenart verstanden
wird.

Inzwischen hat sich — ohne Invasionen

und Revolutionen — allein durch
die Kraft der allgemeinen Entwicklung
vieles verändert, sowohl in der immer
grösser gewordenen Aussenwelt der
Alpenrepublik als auch in deren Innenleben.

Die Verhältnisse haben sich

sozusagen von selbst etwas angeglichen.
Der Kleinstaat im Herzen Europas
kann darum (auch wenn gerade diese

Umschreibung wiederum eine
Sondersituation anvisiert) auch nur als
Beispiel für Analoges dienen, das wir in
vergleichbaren Ländern finden. Bedrohung

der schweizerischen Eigenart:
Was erscheint heute als bedroht? Und
wodurch erscheint es als bedroht?

Grundzüge schweizerischer Eigenart

Der wichtigste Wesenszug der
schweizerischen Eigenart ist ihre Vielfalt.

Eine Vielfalt, die auf dem sprach-



SCHWEIZERISCHER SONDERFALL 111

liehen, konfessionellen, wirtschaftlichen

und politischen Pluralismus
beruht und zudem durch den Umstand
weiter vervielfacht wird, dass die
einzelnen kulturellen Komponenten in
den verschiedensten Kombinationen
auftreten. So gibt es wirtschaftlich
starke Regionen in der französischen
wie in der deutschen Schweiz, sind
Katholizismus und Protestantismus in
Stadt und Land etwa gleich stark
vertreten, sind die verschiedenen politischen

Strömungen über das ganze
Land verteilt. Dadurch, dass sich die
Strukturen der kulturellen Komponenten

nicht decken, schaffen sie keine
wirklich trennenden Binnengrenzen,
sie gleichen vielmehr die Unterschiede
aus, ohne sie zugleich aufzuheben.

Die so strukturierte Vielfalt stellt
einen staatspolitischen und ethischen
Wert dar, weil der Bürger dank seiner
verschiedenen Zugehörigkeiten die
Chance hat, je nach Konstellation einmal

einer Mehrheit, einmal einer
Minderheit anzugehören. Das schafft
Verständnis für den andern und Kohäsion.
Die Vielfalt stellt in der Schweiz einen
offiziell anerkannten Wert dar, und
diese Anerkennung wird bei der Regelung

der Kompetenzen und im praktischen

Alltag auch eingelöst. So ist
erstens das gesamte Gemeinwesen so
strukturiert, dass die in öffentlichen
Angelegenheiten zu fällenden
Entscheide möglichst nahe beim Bürger,
also auf Gemeinde- oder auf Kantonsebene

angesiedelt werden. Und zweitens

ist die Zentralverwaltung, die ihrer
Natur nach auf Einheitlichkeit bedacht
ist, so zusammengesetzt, dass die
verschiedenen Kräfte des Landes vertreten

sind. Die Vielfalt wird von der
Bundesregierung nicht nur toleriert, sie
wird von ihr auch rechtlich geschützt
und finanziell gefördert.

Ein weiterer Grundzug besteht
darin, dass die verschiedenen Gruppen
friedlich nebeneinander leben und
ihren Besitzstand nicht in Frage stellen:
die Romands neben den
Deutschschweizern, die Katholiken neben den
Protestanten usf. Warum gelingt dies in
der Schweiz, während es an anderen
Orten offenbar schwieriger ist? Bildet
die Schweiz doch einen besonders
tugendhaften Sonderfall? Eine Antwort
hat der Hinweis auf die Gemeindefreiheiten

sowie auf den freiwilligen
Proporz in der Zusammensetzung der
Regierungen bereits gegeben. Eine weitere

Erklärung liegt wohl im soliden
Wachstum dieses Staates, das heisst im
Umstand, dass die über die Jahrhunderte

nach und nach dem Bündnis frei-
wülig beigetretenen Bundesmitglieder
als selbständige Persönlichkeiten
akzeptiert und als solche integriert, aber
nicht assimiliert wurden. Bei diesen
Beitritten wurde jeweils darauf geachtet,

dass sie keine grösseren
Gleichgewichtsstörungen verursachten. So
wurde im 15. Jahrhundert auf eine
gewisse Ausgewogenheit der Stadt- und
Landkantone geachtet. Noch im
19. Jahrhundert wurde auf Gebietsgewinne

verzichtet, weil dadurch das
konfessionelle Gleichgewicht verschoben
worden wäre. Die friedliche Koexistenz
musste allerdings zuerst erlernt werden,

und dieser Lernprozess war von
zum Teil heftigen Konflikten begleitet
(in Kirchenfragen um 1870 während
des Kulturkampfes und in ethnischen
Fragen zwischen der französischen und
der deutschen Schweiz während des
Ersten Weltkrieges). Einmal gelernt
und als kollektives Verhaltensmuster
internalisiert, brachte es im 20.
Jahrhundert auch seinen Nutzen in den
Auseinandersetzungen zwischen
Arbeitnehmern und Arbeitgebern (wie



112 SCHWEIZERISCHER SONDERFALL

beispielsweise das bekannte
Friedensabkommen von 1937 zeigt). Auch hier
setzte sich die Einsicht durch, dass der
dauernde Nutzen einer Kooperation
grösser ist als die momentanen
Vorteile, die man aus einer Konfrontation
und einer momentan möglichen
Unterdrückung des anderen ziehen konnte.
Die Lektion wurde, wenn auch nach
langem Zuwarten, ein weiteres Mal
beherzigt, als man 1974 der Berner
Jurabevölkerung das Selbstbestimmungsrecht

gewährte und daraus 1978 als
26. Bundesglied den Kanton Jura
schuf.

Bekanntlich bilden die direkte
demokratische Mitsprache- und
Mitentscheidungsbefugnisse einen anderen

wichtigen und einzigartigen
Wesenszug der Schweizerischen
Eidgenossenschaft. So konnten die Bürger
kürzlich darüber abstimmen, ob die
Schweiz Vollmitglied der UNO werden
sollte. Direkte Mitbestimmungsrechte
gibt es zwar auch in anderen Staaten,
aber kaum auf der Ebene des Gesamtstaates,

sondern eher auf kommunaler
Ebene. Die Schweizer verdanken es der
Kleinheit ihres Staates, dass sie auch in
gesamtstaatlichen Dingen direkt und
nicht über Delegierte mitbestimmen
dürfen. Wie Jakob Burckhardt
prägnant formuliert hat, bilden die
Kleinstaaten Orte auf dieser Welt, wo die
grösstmögliche Quote der
Staatsangehörigen Bürger im vollen Sinne
sein können.

Ausgeprägte Vielfalt, friedliche
Koexistenz und direkte Demokratie —
besteht ein Zusammenhang zwischen diesen

wichtigsten Eigenheiten, die den
Sonderfall Schweiz ausmachen? Beide
bedingen sich gegenseitig. Die Vielfalt
erleichtert, weil sie Eigenarten zulässt,
die Identifikation sowohl mit der lokalen

wie mit der nationalen (das Lokale

eben respektierenden) Gemeinschaft.
Dank dieser Identifikation ist die
Bereitschaft relativ hoch, als aktiver Bürger

diese Gemeinschaft durch die
Übernahme öffentlicher Ämter
mitzutragen. Umgekehrt stellt dieses natur-
gemäss ebenfalls vielfältige Engagement

die weitere kulturelle Vielfalt der
schweizerischen Gesellschaft sicher.

Der gegenwärtige Erosionsprozess...

Die gegebene Umschreibung der
wichtigsten Eigenheiten hat idealtypische

Züge. Die Wirklichkeit nimmt an
diesem Idealbild manche Abstriche
vor. Der stets schneller voranschreitende

Wandel der Modernisierung ebnet

Eigenheiten, universalisiert Kultur
in standardisierendem Sinn, vereinheitlicht

Sprache und Nahrung, Kleidung
und Bauten, Film und Musik, letztlich
auch Fühlen und Denken. Kommt
hinzu, dass der Anteil der von der
gesamtschweizerischen Zentralverwaltung

zu lösenden oder zu reglementierenden

Probleme immer grösser wird
und sich der Bürger darum immer
mehr vom «fernen» Bern regiert fühlt.
Kommt weiter hinzu, dass einzelne
Gruppen durch den Modernisierungs-
prozess besonders stark in Mitleidenschaft

gezogen werden, weil sie durch
Umstrukturierungen ihren Arbeitsplatz

oder infolge baulicher Veränderungen

ihre vertraute Umgebung
verlieren. Andere, und es müssen nicht die
materiell Benachteiligten sein, empfinden

sich als Opfer der Vorgänge, weil
sie die Veränderungen mental nicht
verarbeiten können und darum zwei
Dinge tun: Sie klammern sich vehement

an eine Welt von vorgestern und
machen für die Veränderung «böse
Kräfte des Auslandes» verantwortlich



SCHWEIZERISCHER SONDERFALL 113

(amerikanisches oder arabisches Kapital,

italienische, jugoslawische, türkische

Arbeitskräfte). Das sind, wie man
weiss, keine spezifisch schweizerischen
Vorgänge. Es sind aber Vorgänge, die
sich auf die schweizerischen Strukturen
besonders stark auswirken und —

wenn sie voll durchschlagen — das
Ende des schweizerischen Sonderfalls
bedeuten. Diese Vorgänge verhindern
oder erschweren die Identifikation mit
dem Gemeinwesen, führen also zu
einem Identifikationsdefizit, und dies
wiederum führt zu einem Rückgang
des pohtischen Engagements (fassbar
in der Wahl- und Stimmbeteüigung).
Die Schweiz erscheint in diesem Punkt
wohl schon als Sonderfall: Während in
manchen Ländern die Bürger froh
wären, sie hätten mehr politische Rechte,
werden diese in der Schweiz von einer
Mehrheit von Bürgern nicht genutzt.
Die Wahlbeteiligung ist inzwischen auf
unter 50 Prozent gesunken, und
Abstimmungen über Sachgeschäfte
vermögen oft nicht mehr als 30 Prozent
der Bürger an die Urnen zu locken.
Politische Apathie aber kann sich eine
Gesellschaft, die auf dem Prinzip des
allgemeinen Mitbestimmungsrechts
aufgebaut ist, nicht leisten. Was tun?

und die gegenläufigen Bewegungen

Entgegen den Prognosen der fünfziger

und sechziger Jahre, die den Teufel
einer universellen Massenkultur an die
Wand malten, brachte die Entwicklung
neben der gewiss auch feststellbaren
Einebnung und Homogenisierung eine
Potenzierung der Vielfalt, allerdings bis
hin zur Zersplitterung. Modernisierung
wirkt nicht nur universalisierend, sie

gestattet zugleich eine Individualisierung.

Dieser Vorgang kann den be¬

schriebenen Erosionsprozess
beschleunigen, er kann aber auch den
Charakter einer gegenläufigen Bewegung

annehmen.
Die fortschreitende Individualisierung

wirkt sich insofern als Erosionsfaktor

aus, als der einzelne immer
weniger Rücksicht auf vormals verbindliche

und in ihrer Verbindlichkeit
gemeinschaftsbildende Normen nehmen
muss. In dem Masse, wie er seine
private Selbstverwirklichung betreiben
kann, geht die Bereitschaft verloren,
sein Verhalten auf übergeordnete
Interessen der Gemeinschaft
auszurichten. Hier könnte die Klage über
den Verlust an Vielfalt und
Teilnahmebereitschaft um die Klage über den
Verlust einer gemeinsamen Sinneswelt
erweitert werden. Allerdings ist fraglich,

ob der Konsens früher wesentlich
stärker gewesen ist.

Wir neigen schnell zur Annahme,
dass in der «guten alten Zeit» ein grösserer

Variantenreichtum, eine stärkere
Teilnahmebereitschaft und Identifikation

und mehr Übereinstimmung in
den Grundauffassungen geherrscht
hätten und die Entwicklung der Folgezeit

nach dem Gesetz der Abschleifung
und des Zerfalls verlaufen sei — nach
einem Dekadenzschema also. Dann ist
es oder wäre es unsere Aufgabe, gegen
diesen Niedergang anzukämpfen, die
Entwicklung zu neuen Höhen
wiedererblühender Vielfalt und Einheit
hinaufzuführen — oder den Niedergang
wenigstens zu bremsen.

Das am Dekadenzbild orientierte
Problemverständnis ist aber zu konservativ

und zu reaktiv. Vielfalt muss nicht
nur bewahrt, sie muss und kann auch
weiterentwickelt werden. Beteiligung
kann nicht als traditionelle Pflichtübung

den nachfolgenden Generationen

Überbunden, Konsens muss jeden



114 SCHWEIZERISCHER SONDERFALL

Tag neu gefunden werden. Zudem gibt
es neben den absteigenden auch
aufsteigende Entwicklungen, und dies
nicht nur im Bereich des materiellen
Fortschrittes, den wir alle anstreben
und zum Teil mit dem Preis des
Kulturverlustes zu bezahlen bereit sind.

Es gibt in der Schweiz und in anderen

westlichen Industriestaaten eine
neue Vielfalt und eine neue Bereitschaft,

sich in öffentlichen Belangen zu
engagieren. Die neue Vielfalt beruht
auf dem wachsenden Wohlstand und
auf dem technischen Fortschritt. Sie

profitiert von den überschüssig vorhandenen

Mitteln, die nicht zur Deckung
der elementarsten Bedürfnisse benötigt
werden, und von den verbesserten
Kommunikationsmöglichkeiten. Auch
hier gilt, dass Modernisierung nicht nur
einebnend wirkt, uns nicht einfach eine
alles beherrschende Coca-Cola-Kultur
beschert. Wir verdanken ihr auch eine
Intensivierung des Kulturaustausches
in den verschiedensten Richtungen,
eine Präsenz (fast) der ganzen Welt auf
kleinstem Raum. Auch dies gilt nicht
nur für die Schweiz, sondern für alle
Gesellschaften, in denen Freizügigkeit
herrscht und soviel Eigengewicht
vorhanden ist, dass sie nicht von einer zur
Dominanz drängenden Fremdkultur
überfahren wird.

Die neue Vielfalt gewährleistet freilich

noch keinen Pluralismus. Denn
erstens können sich die einzelnen
Elemente einer allzu bunten Vielfalt
gegenseitig neutralisieren, und zweitens
ist echter Plurahsmus nur dann gegeben,

wenn die einzelnen Teile voneinander

Kenntnis nehmen und in einer
Gesamtheit integriert sind.

Das neue Engagement ist ebenfalls
keine exklusiv schweizerische Erscheinung,

und es ist wie die neue Vielfalt
ambivalenter Natur. Es tritt in den mei¬

sten westlichen Industriestaaten auf
und wird von non-konformistischen
Gruppen getragen. Es resultiert aus
einem Unbehagen, meldet sich zuweilen

etwas unvermittelt und bringt oft
nicht die nötige Geduld auf. Immerhin
sucht es nicht nur (wie die apathische
Mehrheit) individuelle Lebensbewältigung,

sondern versucht, in Verbindung
mit Gleichgesinnten die Welt zu
verbessern. Die Träger des neuen Engagements

sind verankert einerseits in
einem ausgesprochen lokalen Heimatgefühl

und anderseits in einem
ausgesprochen kosmopolitischen Wirgefühl.
Sie kämpfen für die Erhaltung
abbruchgefährdeter Häuser, für die
Schaffung neuer Kinderspielplätze, für
einen verbesserten Schutz der Frauen,
für vermehrte Solidarität mit den
Entwicklungsländern; gegen Atomkraftwerke,

Autobahnen und Parkhäuser,
gegen Tierversuche, gegen die
Computerisierung der Verwaltung (speziell der
Polizei), gegen die weltweite Rüstung,
gegen die Verseuchung der Weltmeere
usw.

Der nationalstaatliche Rahmen wird,
zum Teil aus Opposition zu den
traditionellen Gruppierungen, bewusst in
Frage gestellt und überspielt. Der Staat
erfährt das neue Engagement darum
zunächst als zersetzende und zentrifugale

Kraft. Doch ist auch hier gerade in
der kleinstaatlichen und demokratisch
organisierten Schweiz eine Hinwendung

zum Staat nicht ausgeschlossen,
wird doch von diesem erwartet, dass er
die Entfaltung der lokalen Welten
fördert oder zum mindesten toleriert und
dass er in der grossen Welt im Sinne
der Postulate des neuen Engagements
(etwa für Umweltschutz oder für Abrüstung)

international aktiv wird. Die
bestehenden Strukturen des schweizerischen

Staates bedürfen dank den



SCHWEIZERISCHER SONDERFALL 115

Eigenheiten, die den Sonderfall ausmachen,

keiner grundlegenden Veränderungen,

um einer veränderten Bedürfnislage

entsprechen zu können. Die
neuen Akteure machen denn auch vom
Mitbestimmungsrecht, das dem
Schweizer Bürger zur Verfügung steht,
eifrigen Gebrauch, indem sie Referenden

ergreifen, Initiativen lancieren,
Vertreter in die Parlamente schicken,
damit diese Vorstösse im Sinne ihrer
Zielsetzungen unternehmen. So wird,
weil die nötige Unterschriftenzahl
zusammengekommen ist, in nächster Zeit
sogar darüber abgestimmt werden, ob
die Schweiz ihre (durchaus intakte und
wehrtüchtige) Armee abschaffen soll.

Diese neue Form der kulturellen
Vielfalt ist für die etablierten Kräfte
unbequem, sie wird bekämpft, wohl
richtigerweise nicht ohne Widerstand
hingenommen, bevor sie — verarbeitet, ja
geläutert — schliesslich doch integriert
wird. Eine wirklich demokratische
Gesellschaft muss Veränderungswillen als

wichtiges Element ihrer politischen
Kultur nicht nur dulden, sie muss ihn
sich sogar wünschen, bildet er doch
zusammen mit dem Beharrungswillen, zu
dem er sich in gespanntem Gegensatz
befindet, den Antrieb für die stets von
neuem nötige Regeneration.

Georg Kreis

Georg Lukâcs' Sprung in den Glauben

Jenseits von Kontroversen über den
Philosophen Georg Lukâcs (vgl. S. 177)
sei, in aUerdings unzulässiger Kürze,
der Versuch gewagt, ein gewiss nicht
«letztes» Wort zu den ästhetischen und
politischen Schriften des in der
Bundesrepublik, und nur dort, mit dem
grössten Teil seiner Schriften verlegten
Ungarn zu sagen, der seine Hauptwerke

deutsch schrieb, aber, im Gegensatz

zum magyarischen Komponisten
Liszt, auch in der eigenen Sprache zu
Hause war.

Am fruchtbarsten und weiterhin am
ehesten gelesen sind die berühmten
frühen Schriften, auch wenn «Lukäcso-
logen» wie Nicolas Tertullian das für
eine Verkennung, eine Verzerrung der
Perspektiven halten mögen. In diesen
Schriften der Zeit des Umgangs mit
Max Weber in Heidelberg sind vier

prägende geistig-ethische Bezüge
erkennbar: Kierkegaard, Dostojewski,
Ibsen, Georg Simmel. In seinen Essays
wie «Die Seele und die Formen» (1911)
erweist sich Lukâcs einem Rudolf
Kassner ebenbürtig, über den er
einsichtig geschrieben hat — nur war
Kassner tief mit der englischen Kultur
vertraut, für die sich Lukâcs — darin
fern von Marx — weder literarisch
noch politisch interessiert hat.

Die spätere Konstruktion einer
Ahnenreihe Kant-Hegel-Marx-Lenin
entspricht nicht den wirklich
bestimmenden Einflüssen. Lukâcs' bedeutender

Jugendfreund, der Filmtheoretiker
Béla Baläsz, schrieb 1919 prophetisch,
von nun an und bis ans Ende seines
Lebens werde Lukâcs eine Maske tragen.

Wenige Tage bevor er in die
neugegründete ungarische Kommunistische



116 GEORG LUKÂCS

Partei eintrat, hatte Lukâcs in einer
Zeitschrift den Marxismus philosophisch

und politisch kritisiert: er sehe
nicht, wie durch die Diktatur der
Arbeiterklasse ein Reich der Freiheit je
entstehen könne. Wo in den gesammelten

Schriften des Denkers ist heute
dieser Aufsatz nachzulesen?

Der Sprung von dieser Einsicht in
den unbedingten Aktivismus —
vergleichbar mit dem (späteren) Weg
Jean-Paul Sartres, der Materialismus
und Dialektik für unvereinbar erklärt
hatte, um dann jahrelang zu behaupten,
die Kommunistische Partei habe
immer recht — entsprach der Forderung
von Kierkegaards «Entweder-Oder».
Argumente halten alles in der Schwebe,
nur die existentielle Entscheidung
durchhaut den Knoten. Es war eine
Glaubensentscheidung, und da Lukacs
seine eigenen Bedenken nie widerlegt
hat, ein «credo quia absurdum».

Wie bei anderen berühmten
«Edelmarxisten» spielte die Analyse
der Gesellschaft, der Wirtschaft, darin
keine Rolle — das verbindet Lukâcs
mit Ernst Bloch, Horkheimer, Adorno,
Benjamin, und unterscheidet sie
allesamt von Karl Marx. Die Rolle der
politischen Institutionen, insbesondere
der Gewaltenteilung, hat die Genannten

gleichfalls nie beschäftigt. Darin
freilich waren sie Marx nicht fern, für
den es auf den Bruch und nicht auf die
Vermittlung ankam und politische
Strukturen nur Überbau waren. Wie
fremd bis zuletzt Lukâcs das politische
Denken blieb, beweist die gesprochene
«Autobiographie im Dialog, Gelebtes
Denken» (Suhrkamp 1980). Eine
unzulänglichere Deutung der Stalinschen
Herrschaft ist nicht leicht zu finden.

In seiner späten unvollendeten
«Ästhetik» legt Lukacs zum letzten Mal die
Literatur auf den Kanon des ^.Jahr¬

hunderts fest, dort fast ausschliesslich
auf die Romanliteratur, wobei die
englische kaum vorkommt. An ihr liess
sich ja nicht beweisen, dass das Jahr
1848 den Bruch im Bewusstsein der
bürgerlichen Schriftsteller bewirkt hat.

(Einen entsprechenden Bruch hat
Sartre in einem Band seines Flaubert-
Torsos postuliert.)

Die Kanonisierung einer Tradition
hatte Lukacs bereits in der
Expressionismusdebatte geltend gemacht. Bertolt

Brecht entgegnete ihm damals
lapidarisch, der Schriftsteller müsse
heute nicht an das gute Alte, sondern
an das schlechte Neue anknüpfen.
Anna Seghers schrieb dem Philosophen:

«Was Du als Zerfall ansiehst,
kommt mir eher wie eine Bestandesaufnahme

vor; was Du als Formexperiment
ansiehst, wie ein heftiger Versuch eines

neuen Inhalts.» (Lehrstück Lukâcs, Hg.
Jutta Matzner, Suhrkamp 1974). Treffend

heisst es in Lothar Baiers Nachwort:

«Der nostalgische Ruf <Verweile

dochb, den Lukâcs dem bürgerlichen
Roman hinterherschickt, ist zugleich
eine Aufforderung an die Geschichte
innezuhalten, damit sie die Instrumente
zu ihrer Erkenntnis weiterproduzieren
kann.»

Niemand wird bestreiten, dass es

auch in Lukâcs' späterem Werk von gut
fünf Jahrzehnten Bedeutendes gibt —

die von ihm überzeugend begründete
Hochschätzung Gottfried Kellers ist
dafür das schönste Beispiel. Und wer
mit Lukâcs lange Gespräche führen
durfte — es waren ihrer viele, in meinem

Fall reicht das von Genf 1946
(Rencontres de Genève) über Breslau/
Wroclaw (1948, Friedenskongress) bis
Budapest 1956 und 1970 — der wird
die persönliche Liebenswürdigkeit, die
humorvolle Dialogbereitschaft des
Denkers in dankbarer Erinnerung be-



GEORG LUKACS 117

halten und gewiss nicht Lukâcs'
Entscheidung vom Herbst 1956 vergessen.
Dass Georg Lukâcs kein «toter Hund»
ist, werden wir seinem engagierten
deutschen Herausgeber Frank Benseier

(Revolutionäres Denken — Georg
Lukâcs, Eine Einführung in Leben
und Werk, Luchterhand, 1984) gern
konzedieren. Doch dass Lukâcs die
Auswechslung der bestimmenden
Reihe Dostojewski-Kierkegaard-Ibsen-
Georg Simmel durch die Reihe Hegel-
Marx-Lenin niemals kritisch begründet
hat, lässt eine Lücke, die auch die
Tausenden von Seiten, die er schrieb, nicht
überdecken.

Georg Lukâcs war, wie Ernst Bloch,
ein atheistisch glaubensstarker
Epigone jenes deutschen Idealismus, dem
sich Sinn und Ziel der Geschichte total
offenbarte. Es hat mit diesem Sprung in
den — sich schon bei Hegel als Wissenschaft

tarnenden — Glauben zu tun,
wenn die Feststellung, dass sich in
Lukâcs' ästhetischem und politischem
Denken wenig Zukunftsweisendes
findet, den Anhängern nicht als diskutable,

vielleicht irrige Meinung,
sondern als Blasphemie erscheint.

François Fejtö, der Ungar, der zum
bedeutenden französischen Historiker

und politischen Analytiker wurde, hat
in «Esprit» (Oktober 1985) und in
seinen «Memoiren» (Calmann-Lévy,
1986) berichtet, wie er den verehrten
Lukâcs peinlicherweise als Apparat-
schik erlebt hat, der ihm im Parteiauftrag

befahl, über seine Beziehung zu
einem von der Partei beanspruchten
verstorbenen Dichter ein unwahres
Zeugnis zu geben.

Im Dezemberheft, auf das sich die
Kontroverse im vorliegenden Heft
bezieht, wurde ein Zitat hervorgehoben,
das beweist, wie Lukâcs sich 1940 dem
Hitler-Stalin-Pakt anpasste und Frankreich

— insbesondere dessen
Sozialdemokratie — das im Krieg gegen das
Dritte Reich stand, als repressiv und
eroberungssüchtig schmähte. Ist die
Disziplin, mit der ein Denker strategische
Wendungen ins Theoretische überhöht
und für sich behält, was er wirklich
empfindet, bewundernswert — oder
erschreckend?

François Bondy

Unter der kaum überblickbaren
Sekundärliteratur sei hier auf Lee Congdons Aufsatz

«Lukâcs' road to Marx» (Survey, London,

Frühjahr—Sommer 1974) verwiesen,
dem diese Betrachtung verpflichtet ist.


	Kommentare

