
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 12

Artikel: Die Schreckensutopien : Rückblick auf das Orwell-Jahr

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Die Schreckensutopien

Rückblick auf das Orwell-Jahr

Der eindrucksvollste Beleg für die Dominanz der Schreckensutopie im
literarischen Ausdruck zeitgenössischer Zukunftserwartung ist das
Orwell-Jahr 1984, das wir inzwischen nicht mehr besorgt zu erwarten
brauchen, vielmehr in der Rückschau gelassen analysieren können.
Orwells «1984» ist gewiss ein Roman von literarischem Rang. Aber seine
Qualität erklärt nicht das weltweite, medienbeherrschende Echo, das das
Buch in seinem Titel-Jahr fand. Einzig unsere unabhängig von diesem
Buch gesteigerte Bereitschaft zur Resonanz auf apokalyptische Ankündigungen

macht die Orwell-bezogenen Medienereignisse des Jahres 1984

plausibel. Dabei reichte das Medium «Literatur» bei weitem nicht aus, um
unseren gesteigerten Bedarf an Konfrontation mit den Schrecken der
Zukunft zu bedienen. Diese Schrecken sind — auch heute noch — omni-
medial präsent, massenwirksam in den elektronischen Medien, im
Fernsehen vor allem.

Das lässt sich durch Hinweise auf einschlägige Spektakel veranschaulichen.

Als die harmloseste Sorte filmisch dargebotener Zukunftsschrek-
ken dürfen die Naturkatastrophenfilme gelten. Seebebenwellen reissen mit
ihren am Kontinentalsockel entstehenden Brechern die Zivilsation ganzer
Küstenstreifen in den Ozean. Im Rücken der ostpazifischen Platte, die
unter den nordamerikanischen Kontinent drängt, geht Kalifornien unter.
Erneut ist eine Kollision unserer Erde mit einem Kleinplaneten zu erwarten,

wie sie sich ja auch früher schon nach Auskunft unserer Geologen
gelegentlich ereignet hat — nicht weit vom Alpenrand zum Beispiel im
Nördlinger Ries. Nun steht aber nicht das Überleben von Dinosauriern auf
dem Spiel, vielmehr die Existenz unserer eigenen Spezies.

Nachdem mit dem historischen Bewusstsein in eins auch das naturhistorische

Bewusstsein für die moderne Kultur spezifisch geworden ist, sind
uns freilich Gedanken nicht nur ans unvermeidliche Ende unserer eigenen
Individualität, vielmehr darüber hinaus auch ans ebenso unvermeidliche
Ende unserer ganzen Art durchaus vertraute Gedankenl. Friedrich Engels
fand Tröstung im Zusatzgedanken, dass das im Feuer kosmischer
Katastrophen verglühende Leben dereinst in der Umgebung anderer Sonnen
auf neuen Planeten wieder erblühen werde2. Insofern lassen sich
Naturkatastrophenutopien noch am ehesten als künstlerische Illustration von



1044 SCHRECKENSUTOPIEN

Zukunftsschicksalen unserer Spezies auffassen, die, so oder so, wie unser
individueller Tod unabwendbar sind und deswegen auch nicht in spezieller
Weise beunruhigend. Ganz anders steht es mit kollektiven Katastrophen,
bei denen die von ihr betroffene Art zugleich das Subjekt ihrer Herbeiführung

ist. Solche Katastrophen sind sowohl in intellektueller wie in moralischer

Hinsicht ungleich interessanter, und das einschlägige Interesse wird
schreckensutopisch von den modernen Kriegsvisionen bedient. Entsprechend

ist uns das Verglühen der Zentren unserer Zivilsation in den Feuerbällen

von Wasserstoffbomben als Leinwandereignis längst vertraut, oder
auch das sich anschliessende millionenfache Siechtum der in den
Randbereichen des atomaren Feuers zunächst Überlebenden — unter einem
sich verdunkelnden Himmel, hungernd, frierend und mit Schwären
bedeckt.

Endzustände

Lässt sich das noch überbieten? Durchaus! Die äusserste Empfindung
des Grauens wird von der schreckensutopischen Schilderung gesellschaftlicher

Endzustände ausgelöst, die den Schrecken nicht als Katastrophe,
sondern, nach dem Muster traditionsreicher Höllenbilder, als Dauerzustand

präsentieren. Dafür eignen sich Endzustände politisch-sozialer Art,
wie sie auf einer hoffnungslos übervölkerten, ausgebeuteten und
verwüsteten Erde herrschen mögen: der perfekt gewordene Polizeistaat, in
welchem als Einheitsnahrung «Soilent Green» verabreicht wird — ein
parfümiertes Fett- und Eisweisspräparat aus nahrungsindustriell perfektioniertem

Leichenrecycling. Euthanasie ist in dieser Welt die gewöhnliche,
moralisch verbindliche und politisch propagierte Todesursache. Wer die
Euthanasie wählt, gewinnt das Privileg, für einen, für den letzten Tag dem

grauen Elend des alltäglichen Lebens entfliehen zu dürfen. Man liegt noch
einmal in einem richtigen Bett und erhält mit der Spritze, die einen
verdämmern lässt, eine letzte richtige Mahlzeit, auf die Zimmerwand werden
BUder heiler Natur projiziert, Butterblumen, die sich im Frühlingswind
wiegen, und zu Klängen aus Beethovens Pastorale schlummert man sanft
dem Recycling entgegen.

Das ailes wäre natürlich nicht Verkaufs- und damit produktionsfähig,
wenn es nicht jene Gestimmtheit gäbe, die uns für dergleichen aufgeschlossen

sein lässt. Es ist Aufgeschlossenheit für eine spezielle Sorte von
Unterhaltung. Die Frage, die durch die aktuelle Konjunktur von Schreckensutopien

aufgeworfen wird, ist zunächst einmal nicht: wie lässt sich im Horizont
solcher Schrecken leben? Die Frage lautet vielmehr: Wer sind wir und in
welcher Welt leben wir, dass wir dergleichen Schreckensvisionen uns als

Unterhaltungsstoff schmecken lassen?



SCHRECKENSUTOPIEN 1045

Unsere aktuelle Aufgeschlossenheit für Katastrophenperspektiven lässt
sich über die grossen Schreckensutopien hinaus auch an verhalteneren
Zeugnissen unserer Gegenwartskultur ablesen. Zu ihnen gehören die
omnipräsenten Sprayersprüche. «No future» ist der bekannteste dieser
Sprüche. In der ganzen westlichen Welt ist er verbreitet. Im Kontrast zu
diesen und analogen Sprüchen wirkt die Mahnung «Es gibt ein Leben vor
dem Tode» schon wie ein Dokument rüstiger Zuversicht. Man findet das

ans pop-architektonisch gestaltete Hauptgebäude der Universität zu Konstanz

gesprüht. Sprayerspruchweisheit liegt inzwischen längst gesammelt
und gedruckt vor3. Sie demonstriert besonders subtil und eindringlich die
Befindlichkeit, die für Schreckensutopien als Unterhaltungsstoff
aufgeschlossen sein lässt.

Das alles sind lediglich Beschreibungen vertrauter Bestände. Verstanden

ist insoweit noch nichts. Wenn man sich auf dergleichen in intendo
obliqua bezieht, so erzeugt sich zunächst einmal der Affekt der Verwunderung.

Auch diese drückt sich natürlich in unserer öffentlichen Kultur aus —
wiederum nicht zuletzt in Sprayersprüchen. So las ich kürzlich in Wien, als
ersichtlich von einem Philosophen stammenden Sprayer-Kommentar zu
«No future», «Na sowas!»

«Na sowas!» — dieser Ausdruck der Verwunderung erzwingt die Frage,
wie sich unsere aktuelle Schreckensobession erklärt. Was macht sie
verständlich? Natürlich liegt es nahe, auf diese Frage zu antworten, in den
Schreckensutopien spiegele sich die Schreckenserfülltheit unserer Zeit.
Sind denn nicht in den Waffenarsenalen der Gegenwart tatsächlich
dutzendfache Overkillkapazitäten angehäuft? Kennen wir denn nicht die
Städte, die tatsächlich im Bombenfeuer untergegangen sind und Hunderttausende

ihrer Bewohner mit ihnen? Das alles ist in Museen und in sonstigen

Formen aktueller Vergegenwärtigung historisch getreu dokumentiert,
die technisch perfektionierte Massenvernichtung in den Lagern der
Nationalsozialisten gleichfalls, und was sich auf den killing fields nach der
sogenannten Befreiung Kambodschas in vergleichbaren Dimensionen abgespielt

hat, ist fast noch Gegenwart. Mit der Zahl der Jahre, die uns von der
letzten grossen Erdbebenkatastrophe San Franciscos im ersten Jahrzehnt
dieses Jahrhunderts trennen, nimmt die Wahrscheinlichkeit ihrer schrecklichen

Wiederholung ständig zu; so haben wir es wiederholt im
Wissenschaftsfeuilleton lesen können, und die ökologischen Katastrophen sind ja
auch nicht exklusiv Phantasieprodukte von Literatenköpfen. Sie sind
vielmehr erlebbare Realität, und auf den Höhen des Erzgebirges wird einem
ein realer Vorblick dessen zuteil, wie unsere Wälder in wenigen Jahrzehnten

aussehen könnten, wenn wir nicht gegenzusteuern vermöchten.
Es ist also wahr: Schreckliches ist, gerade in unserem Jahrhundert,

höchst real. Wie sollte es da nicht auch unsere Zukunftserwartungen prä-



1046 SCHRECKENSUTOPIEN

gen und sich literarisch in Schreckensutopien niederschlagen? Gewiss:
Kunst und Literatur spiegeln die Wirklichkeit, und zwar gerade auch dann,
wenn sie sich ästhetisch auf die Verpflichtung, realistisch zu sein, nicht
festgelegt haben. Auch in den Brechungen und Verzerrungen des Fiktiven
bringt sich zur Geltung, was ist oder sein könnte. Was sonst?

Abschied von Heilsutopien

Indessen: Das eigentlich Interessante am Faktum, dass in Kunst und
Literatur der Gegenwart die Schreckensutopie weit vor der Heilsutopie
rangiert, steckt nicht in ihren Realitätsgehalten. Es steckt im Geltungs- und
Prestigeverlust der Heilsutopien, und dieser Geltungsverlust lässt sich, wie
mir scheinen will, nicht damit erklären, dass sich eben objektiv unsere
Lage fortschreitend verschlechtere. Die Sache verhält sich — das ist meine
These — umgekehrt: Die Herrschaft politischer Heilsutopien gehört selber
in ihren Wirkungen den Schrecken dieses Jahrhunderts zu, und mit dem
Abschied von den Heilsutopien verringern wir die Wahrscheinlichkeit der
Wiederkehr dieser Schrecken. Politische Heilsperspektiven wirken erwie-
senermassen fanatisierend; Unheilsperspektiven ernüchtern.

Entsprechend ist die künstlerische und mediale Vergegenwärtigung
eines schlimmen Ausgangs der Dinge nicht eo ipso ein schlimmes Vorzeichen.

Es handelt sich vielmehr um das Indiz einer Rückkehr zu
alteuropäischer, jüdisch-christlicher Normalität. Das 21. Kapitel der biblischen
Apokalypse, gewiss, schildert die Herabkunft des himmlischen Jerusalem
— des himmlischen wohlgemerkt. Aber vorweg ist über zwanzig Kapitel
hinweg vom Untergang der Stätten und Gegebenheiten die Rede, in denen
wir bis heute leben. Zwanzig zu eins — so verteilen sich also in der Apokalypse

die an Textmengen ablesbaren Interessen fürs Unheil einerseits und
fürs Heil anderseits, und das ist plausibel. Der Untergang des Vertrauten
lässt sich nämlich ungleich konkreter und drastischer schildern als die noch
von keinem Sterblichen geschaute Zuständlichkeit der Vollendung.
Entsprechend bleibt auch die Apokalypse in der Schilderung der Vollendung
im wesentlichen auf die via negationis verwiesen: «Der Tod wird nicht mehr
sein, keine Trauer, keine Klage, keine Mühsal.» Dagegen kontrastiert die
Positivität in der Beschreibung der katastrophalen eschatologischen Ereignisse:

Ihre Schilderung ist von einer sinnlichen Drastik, die erlaubt zu
sagen, dass selbst den eingangs erwähnten Hollywoodfilmern nichts
Überbietendes eingefallen ist. Wenn der fünfte Engel seine Posaune bläst, öffnet
sich die Erde, Rauch steigt auf wie aus einem grossen Ofen, Sonne und
Luft werden verfinstert und die Menschen werden «den Tod suchen». So

ungefähr sagt es die internationale Expertenkommission zur Abschätzung
der Folgen eines Atomkriegs auch. Die sechste Schale des Zorns enthält



SCHRECKENSUTOPIEN 1047

die grosse Desertifikation durch Austrocknung der Flüsse, mit denen sich
gegenwärtig die Klimaspezialisten der UNO und etlicher sonstiger internationaler

Entwicklungskommissionen in der Sahelzone zu befassen haben,
und die siebte Schale des Zorns bringt die Beben, die die grosse Stadt, die
menschliche Zivilisation, in drei Stücke auseinanderbrechen lässt — ungefähr

so, wie es heute für die Siedlungsgebiete in der Nähe der St.-Andreas-
Spalte befürchtet wird.

Kollektivierte Gewissheit

Ich möchte durch weitere apokalyptische Zitate nicht falsche Aktualität
biblischer Texte insinuieren. Meine Absicht ist zu sagen: Für eine Kultur,
die, immerhin, auf ein Buch gegründet ist, das an seinem Ende mit dergleichen

Schilderungen und Ankündigungen aufwartet, repräsentiert humane
Existenz in Katastrophenhorizonten sozusagen die Normalität. Nicht die
Schreckensutopien vollziehen den Bruch mit unserer europäischen,
jüdisch-christlich geprägten Orientierungsüberlieferung. Das haben
vielmehr die politisierten Heilsideologien getan, die das himmlische Jerusalem,

anstatt es als politisch indisponsible Herabkunft jenseits des Endes
aller Dinge hienieden zu erwarten, revolutionär glauben herbeizwingen zu
können.

Noch einmal also: Erbauer tausendjähriger Reiche sind, als irdisch
identifizierbare Subjekte, in der apokalyptischen Tradition nicht vorgesehen;
wohl aber wird der besagte schlimme Ausgang der irdischen Dinge vorausgesagt.

Das ist alles andere als ein Beitrag zur Dämonisierung unserer Kultur.

Das Gegenteil ist der Fall. Auch in individuellen Lebenslagen werden
doch Werke und Tage im Horizont der absoluten Gewissheit unseres eigenen

Endes vollzogen, und die apokalyptische Tradition lässt sich als die
Kollektivierung dieser Gewissheit verstehen.

Es ist nicht wahr, dass die Kultur dieser Gewissheit des Endes, in deren
Kontext wir zunächst einmal auch die Schreckensutopien zu lesen haben,
destabilisierend und panikbereit machen würde. Gewiss: Es gibt das

Pepuza-Syndrom, das heisst die schon im Montanismus 4 zur Kirchenkrise
gewordene Bereitschaft sektiererischer Radikaler, in Erwartung des
unmittelbar bevorstehenden Endes vorwegnehmend bereits diese Welt zu
verlassen und sich an einem Ort — eben Pepuza — zu versammeln, an
welchem man über die Erwartung des Endes hinaus nichts mehr vollbringt
und verrichtet, weder sät noch erntet und keine Familie mehr gründet.
Aber eben: Die alte Kirche hat genau diese weltvernichtende Praxis der
Reduktion aller Lebenszwecke auf die Erwartung des Weltendes verketzert

und somit komplementär zum Tun dessen aufgerufen, was in Gewissheit

des temporal stets ungewissen Endes inzwischen zu tun bleibt. Das



1048 SCHRECKENSUTOPIEN

bedeutet in Motivationslagen transformiert: Schreckensvisionen und
Apokalypsen wirken allenfalls randgruppenhaft destruktiv. Gesamtkulturell
sind sie Medien der Stabilisierung und Moderierung zivilisatorischer, auch
pohtischer Zustände.

Unsere Geneigtheit, Apokalypsen für destabilisierend zu halten, ist
recht jungen Datums. Sie entstammt dem 19. Jahrhundert. Damals kam
jener Rückblick auf das Jahr 1000 in Mode, in dessen Erwartung
panikbereite Endzeitgestimmtheit ein kulturelles Massenphänomen gewesen
sein soll. In Wahrheit handelt es sich hierbei, wie Pierre Riche gezeigt hat5,
um einen pseudohistorischen publizistischen Mythos mit der gezielten
antiklerikalistischen Abzweckung, die Kirche und ihre Traditionen als

angeblich destruktiv zu diffamieren.
Schreckensutopien lassen sich als intellektuelle Medien der Stabilisierung

und Moderierung kultureller und politischer Zustände auffassen —
insbesondere im Kontrast zur konträren Wirkung von Heilsutopien. Diese
nämlich sind gerade nicht Medien der Stabilisierung, vielmehr Stimulanzien

politisch destruktiver «Erweckung». Sie wirken als intellektuelle Hefe
totalitärer Bewegtheit. Die wirkungsreichste Utopie unserer Tage ist eben
Orwells «1984», und offensichtlich sind die in diesem Buch ausgebreiteten
Schrecken just im Sinne des hier behaupteten Zusammenhangs Schrecken,
die sich als unvermeidliche Konsequenzen ideologisch verfügten und
politisch exekutierten Heils ergeben. «Unser neues glückliches Leben» —: so
dröhnt es im 1984er Heilsreich aus allen Lautsprechern und schreit es von
allen Plakaten. Entsprechend herrscht die öffentliche Verpflichtung, bis in
die eigene Physiognomie hinein Glück auszustrahlen. Nietzsche hatte sich
von den Christen gewünscht, sie möchten doch, bitte, erlöster aussehen. In
Orwells Reich ist dieser Wunsch Nietzsches, bezogen auf den hier
herrschenden Heilsglauben, erfüllt. Wer nicht erlöst aussieht, begeht ein, wie es
bei Orwell heisst, «Gesichtsverbrechen» und wird vaporisiert. Man
erkennt: Zur utopischen Darstellung des vollkommenen Schreckens, durch
den Orwells «1984» so eindrucksvoll geworden ist, gehört die Herrschaft
des vollkommenen Heilsversprechens. Umgekehrt heisst das: Man darf
aufatmen, wo man statt solcher vollkommenen Heilsversprechen Blut-,
Schweiss- und Tränen-Reden vernimmt. Diese nämlich dienen, wie historisch

erwiesen ist, gerade nicht der Begründung totalitärer Herrschaft,
vielmehr der Verteidigung gegen sie.

Wieso wirken Heilsversprechen, in politisch-ideologischer Transformation,

totalisierend, die Unheilsvisionen hingegen eher pragmatisierend und
liberalisierend? Das hat mannigfache Gründe, in letzter Instanz zwei.
Zunächst: Welcher politische Zustand denn als Zustand vollkommenen
menschlichen Glückes und Heils zu beurteilen sei — das lässt sich schwerlich

positiv, für alle einvernehmlich ein für alle Mal sagen. Sogar die Apo-



SCHRECKENSUTOPIEN 1049

kalypse beschreibt das Leben im himmlischen Jerusalem exklusiv via nega-
tionis. Wer hingegen ideologisch beansprucht, bis in seine politischen
Strukturen hinein den Zustand humaner Vollendung zu kennen, ja in
seinen elementaren Bedingungen politisch herbeigeführt zu haben, ist

gezwungen, diesen Anspruch dogmatisch-diktatorisch festzuschreiben.
Zweifel sind nicht mehr erlaubt, und residual verbliebene Feinde werden
über Äusserungen solchen Zweifels identifizierbar.

Von welcher Art hingegen die Übel sind, die uns in der Verlängerung
beobachtbarer Trends drohen und die wir daher abwehren müssen — das
lässt sich ungleich konsensträchtiger sagen. Die Abwehr vertrauter Übel
bleibt daher in politischen Lebenszusammenhängen im Regelfalle frei von
Versuchungen zur Errichtung totalitärer Gewalt. Die Orientierung an
Zwecken definitiven politischen Glücks enthält hingegen wie nichts anderes

gerade diese Versuchung. Heilserwartung entpragmatisiert. Unheüsab-
wehr hingegen bleibt dem common sense nah. An diesem Unterschied
hängen dann auch die unterschiedlichen politisch-ideologischen
Legimitätspotentiale, die durch Heilsvisionen einerseits und durch Schrek-
kensperspektiven anderseits zur Verfügung gestellt werden. Im Falle der

grossen Heilsversprechen sind diese Legimitätspotentiale prinzipiell
unbegrenzt. In der Gefahrenabwehr hingegen bleiben sie auf gemeinsinnsfähige
Zwecke hin eingeschränkt.

Ich ziehe den Schluss: Wohl uns, dass uns Unheilsutopien gegenwärtig
mehr als Heilsutopien bedrängen. Das mindert die mobilisierbaren, totalitär

wirkenden Potentiale der Herrschaftslegitimierung. «Ubi Lenin, ibi
Jerusalem» — das wäre, wie man jetzt erkennt, wenn er denn irgendwo
noch geglaubt würde, ein als Heilsversprechen eher erschreckender Satz.

Wie beruhigend ist es hingegen, wenn wir auf jüngsten Moskauer Parteitagen

dem Schlendrian oder auch dem Alkoholismus den Kampf angesagt
finden. Der zitierte Satz «Ubi Lenin, ibi Jerusalem» hat übrigens Ernst
Bloch zum Autor. Ein grosser Literat bleibt er trotzdem.

Vom Vorzug des Schreckens

Ich fasse das Plädoyer für den relativen politischen und kulturellen Vorzug

der Vorstellungen drohenden Schreckens vor der Herrschaft von
Heilsutopien zusammen: Erstens gewähren Schreckensvorstellungen, so
lange wir noch sind, also noch nicht untergegangen sind, das Glück
gegenwärtiger Erfahrung ihres Ausgebliebenseins; wir bleiben fähig, uns im
Vorläufigen einzurichten — nach dem Muster des immer wieder irrtümlich
Luther zugeschriebenen Satzes von der Fälligkeit, das Apfelbäumchen zu
pflanzen — unbeschadet der bereits von fern her vernehmbaren Posaunen
des jüngsten Gerichts; wir bilden schliesslich Widerstände aus gegen die



1050 SCHRECKENSUTOPIEN

Verheissung ideologischer Heilspropheten und konzentrieren uns auf
Lageverbesserungen —: Wohlfahrt, Interessenausgleich und damit innere
und äussere Sicherheit.

Soweit diese Argumentation sticht, wäre also unsere gegenwärtige, von
Schreckensperspektiven erfüllte Lage positiv einzuschätzen. Just diese

Argumentation möchte ich nun auf Orwell selbst anwenden. Die frühe
Wirkung dieses Buches, schon bald nach seinem Erscheinen 1948, beruhte
ja auf zweierlei. Zunächst bereitete seine Lektüre Genugtuung durch
literarische Konfrontation mit den unermesslichen Schrecken totalitärer
Herrschaft, mit der, als Herrschaft des Nationalsozialismus, die Welt unter
ungeheuren Opfern, aber schliesslich doch siegreich soeben fertig geworden

war. Zweitens brachte die Lektüre des Orwellschen Buches bald nach
seinem Erscheinen zur Evidenz, wogegen auch nach dem Untergang des

tausendjährigen und eben deswegen bloss zwölfjährigen Dritten Reiches
man sich zu verteidigen haben werde, nämlich gegen die Verführungen und
auch gegen die Macht des triumphierenden stalinistischen Internationalsozialismus.

Man hat es in ideologiekritischer Absicht gesagt, und es
entspricht den Tatsachen: Die frühe Wirkung des Orwellschen Buches ist eine
Wirkung im Kontext des Kalten Krieges gewesen. Genau aus diesem
Grund hat es im Herrschaftsbereich des siegreich gebliebenen Links-Tota-
litarismus auch nicht rezipiert werden können6. Es blieb verbotene Ware,
obwohl es sich doch, in einem seiner Aspekte, als antifaschistische Literatur

hervorragend hätte nutzen lassen.

Totalitarismus

Orwells «1984» ist das herausragende Exempel einer Schreckensutopie,
und eben deswegen kein destruktives, vielmehr über die von ihm
ausgehenden Immunisierungswirkungen ein stabilisierendes Buch. Glücklich, so
könnte man emphatisch sagen, eine Zeit und eine Gesellschaft, die mit
solchen Schrecken rechnet! Orwells Buch ist eine eindrucksvolle Demonstration

der Unentbehrlichkeit der Kategorie des Totalitarismus. Man erinnert
sich an die Jahre — sie liegen inzwischen mehr als drei Lustren zurück —,
in denen diese Kategorie des Totalitarismus als «unwissenschaftlich»
verschrien wurde. Und in der Tat: Es würde sich um eine missliche Kategorie
handeln, wenn ihr Zweck der der Verschleierung der gewichtigen ideologischen

und auch sonstigen politischen Differenzen zwischen Rechts- und
Links-Totalitarismus wäre. Aber dieser Zweck hat keineswegs den Begriff
des Totalitarismus konstituiert. Sein Sinn ist vielmehr, die unübersehbaren
Gemeinsamkeiten zu formulieren, in denen dann in der Tat Rechts- und
Links-Totalitarismus miteinander verbunden sind. Eben diese
Gemeinsamkeiten hat Orwell in seinem Roman unüberboten literarisiert.



SCHRECKENSUTOPIEN 1051

In einer äusserst knappen Präsentation zentraler Gehalte des Orwellschen

Romans skizziere ich zehn Züge totalitärer Systeme. Erstens — es ist
noch das Harmloseste — herrscht Alltagspenetranz planungsbewirkten
Mangels — der Schnürsenkelengpass und der Rasierklingenfehlbedarf; der
Victory-Gin hat Fuselqualität, und es ist stets nötig, Kaffee und echten
Kaffee zu unterscheiden. Zweitens — das ist nicht mehr harmlos — sind alle
Lebensbereiche durchpolitisiert. Während die Entwicklung demokratischer

Systeme dadurch charakterisiert ist, dass die Lebensbereiche sich
ständig ausweiten, die wir nicht zur Disposition von Mehrheitsentscheiden
gestellt wissen wollen, in denen wir also, im Rahmen unserer Bürger- und
Menschenrechte, in Rückbindung an die für jedermann geltenden Gesetze
frei entscheiden dürfen, sind im totalitären System die Trennungen der
öffentlichen und privaten Sphäre aufgehoben. Drittens herrscht Führerkult
auf plebiszitärer legitimatorischer Grundlage traditionsreicher Muster
identitärer Demokratiekonzepte. Alle Formen der Gewaltenteilung, sektoral

und regional, sind abgeschafft, und die irresistible Legitimität der
ideologischen Wahrheit durchschlägt alle Sicherungen juridischer und politischer

Verfahren. Viertens ergibt sich aus dem universell herrschenden
ideologischen Glücksversprechen die allgemeine Glücksverpflichtung. Bis
in den Gesichtsausdruck hinein ist Unzufriedenheit ein Indiz entweder für
Krankheit oder für verbrecherische oppositionelle Gesinnung. Fünftens
bleibt der Feind, als die Binnenstabilität gewährleistende grosse Aussen-
bedrohung, omnipräsent. Aggression nach aussen wirkt als innerer Polit-
kitt; selbstverständlich bedarf es auch der inneren Feinde, gegen die sich
die Einheit aller in der heilssichernden Wahrheit, die der Führer repräsentiert,

darstellt. Sechstens werden die funktional erwünschten Gegner in den
Zustand von Unpersonen überführt. Bevor man sie physisch liquidiert,
liquidiert man sie moralisch. Wir kennen das, wie aus Orwells Roman, aus
Freislers Volksgerichtshofprozessen real, und im Stalinschen Schauprozess

war das bekanntlich sogar durch die Finesse überboten, dass dem
Opfer vor seiner Liquidation noch Gelegenheit gegeben war, sich durch
Einbekennen seiner Schuld moralisch ad integrum zu restituieren. Auch
bei Orwell fehlt bekanntlich diese Finesse nicht. Der Roman endet ja mit
der Bekundung der Liebe zum grossen Bruder — foltererzwungen. Siebentens

sind, im Kreis der Gefangenen, die gewöhnlichen Kriminellen gegenüber

den politischen privilegiert. Wir kennen das aus allen politischen
Lagern als ein besonders raffiniertes Mittel zur Delegitimierung des
Widerstandes. Achtens wird die Identität der Nation und schliesslich auch
die Identität der Individuen durch hochgradige Vergangenheitskontrolle
verflüssigt. Auch diese eindruckvollste Seite des Orwellschen Romans ist
keineswegs eine Erfindung. Man erinnert sich: Auf einem der eindrucksvollsten

Lenin-Bilder, das diesen grossen Internationalsozialisten in unver-



1052 SCHRECKENSUTOPIEN

gleichlicher Rednerpose zeigt, wurde zur Stalinzeit die Figur Trotzkis, die
im Original sich am Fuss der Tribüne befand, wegretuschiert. Neuntens
wird die Familie aufgelöst, und das ist nur die Zuspitzung des allgemeinen
Prozesses der Liquidierung aller institutionellen und sonstigen Zustände,
die es dem einzelnen erlauben, im Gegensatz zum Kollektiv «mein» oder
«wir» zu sagen. Zehntens schliesslich wird die Intimität liquidiert. Nach
dem traditionsreichen platonischen Muster stellt sich das vollendete
Gemeinwesen als ein vollendet enterotisiertes Gemeinwesen dar. Auch das
ist zu verstehen als Form der Liquidation dessen, was als sinnliche Liebe in
besonderer Weise geeignet ist, zwei Individuen für sich, also nicht mit dem
Kollektiv identisch sein zu lassen.

Schrecken der Technik?

Dieser kleine Katalog von Eigenschaften totalitärer Systeme, wie Orwell
sie vor uns ausbreitet, genügt wohl, um die spezifische Zustimmung zu
seinem Roman, wie sie der Situation des Kalten Krieges angehörte, plausibel
zu machen. Hingegen ist die Wirkung des Orwellschen Buches im Orwell-
jahr 1984 überwiegend anders getönt gewesen. Unter den vielen Facetten
dieser Spätwirkung Orwells will ich die wichtigste hier herausgreifen.
Orwell wurde — und davon war in der Zeit des Kalten Krieges schlechterdings

nicht die Rede — nun plötzlich als Utopist der Schrecken vollendeter
Technik gelesen. Der Aufhänger für diese Interpretation ist die in Orwells
Roman in der Tat vorkommende Schilderung der elektronisch vermittelten
Omnipräsenz des grossen Bruders.

Das möchte ich kritisieren. Nicht, dass es keine Gründe gäbe, über
gewisse Wirkungen und Nebenwirkungen technischer Evolution besorgt
zu sein. Meine These ist lediglich, dass die in der Orwell-Rezeption des
Jahres 1984 allgegenwärtige Insinuation, technische, insbesondere
elektronikbewirkte technische Perfektion bringe uns als solche totalitären
Zuständen näher, unbegründet ist. Ich halte die entgegengesetzte These für
wahrscheinlicher. Erstens lassen sich durch Mauern, Stacheldrahtverhaue
und sonstige mechanischen Vorrichtungen totalitäre System gegen
unerwünschten Personenübertritt ungleich besser abdichten als gegen die frei
in der Atmosphäre verkehrenden elektronischen Wellen. Die technisch
bewirkte mediale Integration des Globus in ein informationelles
Weltsystem schreitet, soweit von den technischen und organisatorischen
Instrumentarien die Rede ist, unaufhaltsam fort. Genau gegen diesen Fortschritt
richten sich heute ja allerlei Vorschläge zur sogenannten Reform der
Weltinformationsordnung. Der technische Fortschritt erleichtert nicht, sondern
erschwert die Behauptung totalitärer Informationsmonopole.



SCHRECKENSUTOPIEN 1053

Zweitens erfordern die technisch perfektionierten Instrumentarien
totalitärer Macht auf unserem modernen technischen Niveau Inseln freier
Wissenserzeugung und relativ freien Wissenstransfers. In hochtechnischen
Systemen nimmt auch unter totahtären Bedingungen die Menge der
Individuen ständig zu, denen man einen relativ freien Zugang zu den Quellen
des Wissens verstatten muss und die selber an der Produktion eines Wissens

beteiligt sind, das sie instand setzt, es besser zu wissen als die
herrschende Ideologie. Der technische Fortschritt als solcher erhöht nicht,
sondern mindert die Chancen kompletter Bewusstseinskontrolle, wie Orwell
sie uns vorgeführt hat.

Drittens beschleunigt der technische Fortschritt als solcher die Diffusion
von Information und damit den Abbau der Chancen zur perfekten
Vergangenheitskontrolle. Man kann zu Zwecken der ideologischen Indoktrination

die Zahl der Schulungsbroschüren von hunderttausend auf zehn
Milhonen steigern, die Lenin ohne den wegretuschierten Trotzki zeigen.
Aber je mehr man die Verbreitung der ideologisch erwünschten Information

steigert, um so schwieriger wird es, die entsprechend gesteigerte
Propaganda von gestern vollständig zurückzunehmen. Mit der Transformation

der Gesellschaft in eine sogenannte Informationsgesellschaft — und
das ist ein in letzter Instanz technisch bedingter Vorgang — werden auch in
totalitären Systemen Vergangenheitskontrollen als wesentliches Element
für die Prätention historisch unverbrüchlicher Konstanz ideologischer
Wahrheit geringer.

Die sich an unsere beschleunigte technische Evolution anlagernden Sorgen

haben im Orwell-Jahr selbst zu einer dominanten Rezeption des
Orwellschen Romans geführt, die die Welt von Orwells «1984» als eine
sich mit dem Fortschritt der Technik perfektionierende totalitäre Diktatur
erscheinen liess. Es mag gute Gründe geben, den Totalitarismus unverändert

zu den Schrecken der Zukunft zu zählen, auf die wir, um sie abzuwehren,

gegenwärtig eingestellt bleiben müssten. Aber es ist nicht wahr, dass
die technische Evolution als solche die Wahrscheinlichkeit dieser Schrek-
ken erhöhte. Insoweit ist eher das Gegenteil richtig.

Die Zukunft wurde unerkennbarer

Wieso nimmt, unbeschadet der generellen Zugehörigkeit von
Düsternisperspektiven zum menschlichen Zukunftsverhältnis, just in der
Gegenwart die Bereitschaft zur literarischen und sonstigen Kultur dieser
Düsternisperspektiven zu? Es handelt sich um einen kulturellen Bestand,
der weniger publik als untergründig wirksam ist. Ich meine eine sich in
Abhängigkeit von der Dynamik des technischen, wirtschaftlichen und



1054 SCHRECKENSUTOPIEN

sozialen Wandels vollziehende Änderung der Temporalverfassung unserer
Kultur7. Meine These ist: Nie hat eine Zivilisation von ihrer Zukunft weniger

gewusst als unsere eigene. Umgekehrt genoss jede frühere Zivilisation,
im Unterschied zu unserer eigenen, den relativen Vorzug, über die
Zukunft, die ihr bevorstand, ungleich Verlässlicheres sagen zu können, als

wir es vermögen. Warum ist das so? Es ist eine Konsequenz der progressiven

Innovationsverdichtung. Je grösser die Menge der unsere Lebenssituation

in ihren Strukturen verändernden Ereignisse pro Zeiteinheit
anwächst, um so schwieriger wird es, Zukunft zu prognostizieren. In relativ
stabilen, realtiv änderungslosen Gesellschaften ist Zukunftsprognose
deswegen ein leichtes Geschäft, weil die Wahrscheinlichkeit ungleich grösser
als in unserer Gegenwart ist, dass die Welt in fünf, zehn oder gar fünfzig
Jahren in wesentlichen strukturellen Hinsichten der Gegenwart gleichen
werde. Diejenige Zukunft, in die wir nicht mehr hineinzublicken vermögen,

rückt in dynamischen Zivilisationen der Gegenwart immer näher.
Dynamische Zivilisationen unterliegen einem Vorgang progressiver
Gegenwartsschrumpfung, das heisst einer zunehmenden Verkürzung
derjenigen Zahl von Jahren, über die hin wir mit gegenwartsanalogen Verhältnissen

rechnen können.
Wenn das zutrifft, leuchtet ein, dass unserer Gegenwart ihrer Dynamik

wegen eine Belastung zugewachsen ist, die frühere Zivilisationsepochen
nicht kannten —: nämlich die Belastung durch progressiven Schwund der
Zukunftsgewissheit. Wohlgemerkt: auf Wahrscheinlichkeiten, dass uns
jenseits der Grenze zur Zukunft hin, die wir mit unserer gegenwärtigen
Prognostik nicht überschreiten können, Schlimmes erwarte, lässt sich nicht
schliessen. Aber der Umstand, dass gerade in einer wissenschaftlich-technischen

Zivilisation, die sich rascher als je zuvor eine Zivilisation verändert,

Zukunft undurchschaubarer wird, schafft Ungewissheit. Das heisst:
Die schwarze Wand eignet sich hervorragend als Projektionswand für
allerlei Ängste, und in den derzeitigen Schreckensutopien werden diese
Ängste niedergeschrieben.

1 Dazu Heinrich K. Erben: Leben heisst Jahres 1000. In: Henry Cavanna: Die
sterben. Der Tod des einzelnen und das «Schrecken» des Jahres 2000. Stuttgart
Aussterben der Arten. Hamburg 1981, bes. 1977. pp. 10—19. — 6 Zur Kritik an Orwell
pp. 229 ff. — 2 Friedrich Engels: Dialektik in den Ländern des Ostblocks cf. Tadeusz
der Natur. Berlin 1958. p. 28. — 3 Zum Bei- Novakowski: Orwell-owski in Warschau. In:
spiel: Ich gehe kaputt — gehst Du mit? Melvin J. Lasky, Helga Hegewisch (Hrsg.):
Sponti-Sprüche. gesammelt von Willi Hau. Utopie als Warnung. Orwells «1984». Wein-
Frankfurt am Main 1982.-4 Cf.dazuP.de heim, Basel 1983. pp. 102—112. - 7 Cf.
Labriolle: Les sources de l'histoire du dazu mein Buch «Zeit-Verhältnisse. Zur
Montanisme. Fribourg 1913. — 5 Pierre Ri- Kulturphilosophie des Fortschritts». Graz,
che: Der Mythos von den Schrecken des Wien, Köln 1983.


	Die Schreckensutopien : Rückblick auf das Orwell-Jahr

