
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 12

Artikel: Abgrenzung und Konvergenz : kulturelle Vielfalt und nationale Identität
im Lichte der Sprache

Autor: Lüdi, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Lüdi

Abgrenzung und Konvergenz

Kulturelle Vielfalt und nationale Identität
im Lichte der Sprache

Im 2. Aufzug von Friedrich Schilllers Wilhelm Teil begründet der junge
Ulrich von Rudenz seinen Entschluss, sein Glück in österreichischen
Diensten zu versuchen, mit den folgenden Worten:

Anderswo
Geschehen Taten, eine Welt des Ruhms
Bewegt sich glänzend jenseits dieser Berge —

Mir rosten in der Halle Helm und Schild;

Nichts als den Kuhreihn und der Herdeglocken
Einförmiges Geläut vernehm ich hier.

Vergeblich versucht ihn der greise Freiherr von Attinghausen, von diesem
Vorhaben abzubringen.

Mit heissen Tränen wirst du dich dereinst
Heim sehnen nach den väterlichen Bergen,
Und dieses Herdenreihens Melodie,
Die du in stolzem Überdruss verschmähst,
Mit Schmerzenssehnsucht wird sie dich ergreifen,
Wenn sie dir anklingt aufderfremden Erde
O, mächtig ist der Trieb des Vaterlands!

(2. Aufzug, 1. Szene)

Rudenz weist diese Ermahnungen mit dem Hinweis auf ein geographisch
nicht gebundenes, adliges Standesbewusstsein zurück. Erst am Totenbett
seines Oheims ändert er seine Meinung und besinnt sich auf seine
Herkunft zurück:

.zerrissen
Hab ich aufewig alle fremden Bande,
Zurückgegeben bin ich meinem Volk,
Ein Schweizer bin ich, und will es sein
Von ganzer Seele.



1024 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

Was hier von Schiller an der Schwelle des 19. Jahrhunderts thematisiert
wird, ist das mehr oder weniger reflektierte Bewusstsein sozio-kultureller
Zugehörigkeit, durch welches Schweizerinnen und Schweizer als solche
ihren Mitbürgern und ihrem Lande verbunden sind. Die Opposition zum
Andern, Fremden schafft Solidarität im Innern, über alle Unterschiede im
Stand, im Alter, im Geschlecht hinweg und offenbart die nationale Identität

der Protagonisten, d.h. das Wissen darum, ein und derselben, nach
Sitte, kultureller und politischer Entwicklung zusammengehörigen
Gemeinschaft zuzugehören, welche, bewusst und gewollt geformt, innerhalb

der gleichen Staatsgrenzen lebt. Kuhreigen und Bergwelt stehen als
Chiffren für alle jene «fundamentalen und charakteristischen Strukturen,
Prozesse und Werthaltungen», welche die Schweiz von ihrer Umwelt
unterscheiden, ihre Kontinuität und Einheit sichern und die allen Bürgern
mehr oder weniger gemeinsam ist oder von ihnen unterstützt werden
(NFP 11).

Nationale Identität als Problem

Fern jeglicher mystifizierender Verschleierung ist nationale Identität
eine Ausprägung sozio-kultureller Identität, die von Generation zu Generation

weitergereicht wird, aber freilich auch wandelbar ist und veränderten

Umweltsbedingungen angepasst werden kann und muss: die Schweiz
Attinghausens — aber auch die Schweiz, wie sie Schiller kannte — hat mit
der heutigen Schweiz wenig mehr gemeinsam. Ausserdem offenbart
gerade Schillers Text, dass man seine nationale Identität auch zugunsten
anderer — sozialer, regionaler, sprachlicher — Zugehörigkeiten
geringschätzen und ausschlagen kann.

In einer Zeit tiefgreifenden gesellschaftlichen, technischen und
wirtschaftlichen Wandels, in der viele tradierte Werte hinterfragt werden, werden

heute auch erneut Fragen im Zusammenhang mit der nationalen Identität

gestellt. Es sind nicht nur «neutrale» Fragen danach, wie diese Identität

denn eigentlich beschaffen sei, sondern darüber hinaus auch kritische
Fragen nach der Gültigkeit dessen, was das traditionelle nationale Identi-
tätsbewusstsein ausmacht, ja nach dessen Existenz überhaupt.

Auch in den Augen der Bundesbehörden ist es «angesichts des raschen
Wandels der Verhältnisse ein dringendes Desiderat, mehr über das
nationale Identitätsbewusstsein in Erfahrung zu bringen», weil «dieses für
die Erhaltung des Föderalismus und der Unabhängigkeit und der damit
verbundenen Lebensfähigkeit unseres Landes von unbestrittener Bedeutung»1

ist. Zu diesem Zwecke wurde im Sommer 1985 ein nationales
Forschungsprogramm über das Thema Kulturelle Vielfalt und nationale Iden-



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1025

tität ausgeschrieben. Die mannigfachen, teilweise spannungsgeladenen
Beziehungen zwischen dem Pluralismus einerseits und einer übergreifenden,

nationalen Zugehörigkeit anderseits werden somit in den nächsten
Jahren Gegenstand einer koordinierten, interdisziplinären Forschungsanstrengung

sein.
Ohne deren Fragestellungen vorwegnehmen zu wollen, soll im folgenden

versucht werden, dieses Spannungsfeld aus dem spezifischen
Blickwinkel der sprachlichen Dimension zu beleuchten. Es wird im speziellen
darum gehen, eine Reihe von Beobachtungen zu den in Kontakt stehenden
Sprachen und zu ihrem Gebrauch nach ihrer Bedeutung für die sozio-
kulturellen Identitäten der Schweizer zu hinterfragen. In diesem
Zusammenhang werden wir namentlich auf vier Fragen eingehen:

1. Gibt es sprachliche Indizien für eine übergreifende, nationale kulturelle

Dimension?
2. Welche Loyalitätsprobleme kann der Gebrauch der Landessprachen

in ihren verschiedenen Varietäten aufwerfen?
3. Welche Rolle kann in diesem Zusammenhang die plurikulturelle

Identität Mehrsprachiger spielen?
4. Welches sind die Modalitäten der zwischensprachlichen Kommunikation

in der Schweiz, und welches ist ihr Stellenwert im Rahmen einer
spezifischen nationalen Sprachkultur?

Ist nationale Identität trotz sprachlicher Vielfalt möglich?

«Nichts scheint in der heutigen Welt natürlicher», meint der bekannte
amerikanische Soziolinguist Joshua Fishman, «als die übliche Verbindung
zwischen einer spezifischen ethnokulturellen Identität und der ihr
zugeordneten Sprache»2. Die Schweiz mit ihren vier Nationalsprachen kann
ihre Identität nun aber bekanntlich gerade nicht, wie namentlich die
Franzosen, auf eine Nationalsprache abstützen. In diesem Zusammenhang sind
zwei gegensätzliche Hypothesen möglich:

1. Sprachliche Vielfalt und nationale Identität widersprechen sich. Diese
Interpretation ist mit einem Seitenblick auf die Behandlung des Themas in
den Massenmedien nicht a priori von der Hand zu weisen. So schrieb etwa
Oskar Reck kürzlich im Zusammenhang mit der Mundartwelle in der
deutschen Schweiz:

«Wir können uns unmöglich zugleich eidgenössisch gebärden und parti-
kularistisch verhalten. Mit solcher Schizophrenie lässt sich nur existieren,
wenn sich das politische Bewusstsein nahezu oder vollkommen verloren hat»

(Basler Zeitung, 27.12.1985, S. 5).



1026 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

Man erinnert sich in diesem Zusammenhang daran, dass die Ideologen
der Französischen Revolution all das, was auch nur den Geruch des
Föderalismus haben konnte — z.B. die Regionalsprachen —, als Gefahr für die
Einheit der Nation vehement bekämpften.

2. Nach der entgegengesetzten Hypothese ist es gerade eine der
Besonderheiten der schweizerischen Identität, dass sie auf keiner einheitlichen
Sprache, Religion, auf keinen einheitlichen sozio-ökonomischen Gegebenheiten

(vgl. zum Beispiel Bergregionen vs. Flachland), auf keinen
zentralisierenden Institutionen gründet. Regionale und lokale Vielfalt und
Unterschiede werden danach nicht als Behinderung, sondern als entscheidende
Komponente der nationalen Identität gedeutet.

Ein erweiterter Kulturbegriff

Ich möchte hier selbstredend für die letztere Annahme plädieren und
stütze mich dabei nicht zuletzt auf Überlegungen zum Kulturbegriff, die in
den Ausführungsplan des oben erwähnten Forschungsprogramms
eingegangen sind und zur Hauptsache auf den Volkskundler Paul Hugger
zurückgehen. Kultur wird dort in einem sehr umfassenden Sinne verstanden

als auf die Dauer angelegte Antwort einer menschlichen Gruppe auf
die existentiellen Herausforderungen der natürlichen und sozialen
Umwelt. Andere definieren sie ähnlich als «Menge von Fähigkeiten und
Problemlösungsstrategien, als Wissensbestand, der die Bewältigung alltäglicher

Aufgaben auf gruppenkonforme Weise gestattet»3 und nach aussen
den typischen Charakter der Gruppe ausmacht.

Zur Kultur gehören somit die Erfindung der Dampfzahnradbahn, das

perfektionierte System der Speicherkraftwerke und Farbe und Dreiklang
der Reisepost ebenso wie die Musik von Arthur Honegger, die Legende
von Winkelried, die Werke Charles Ferdinand Ramuz' und Jeremias Gotthelfs

und der sprichwörtliche Sinn für Ordnung und Pünktlichkeit.
Artefakte und Leistungen gehören der Kultur allerdings immer nur

unter der Voraussetzung an, dass sie für die Gemeinschaft und ihr Verhalten

bedeutungstragend, sinnstiftend sind. Nicht Bluejeans oder ein weisses
Brautkleid als solche sind Kulturgegenstände: sie werden es erst in unserer
Vorstellung, aufgrund des Symbolgehaltes, den wir ihnen beimessen. Und
diese Bedeutungen können sich verändern. So umfasst die Kultur zwar
erlernte Handlungsregeln für das soziale Verhalten; anderseits wirkt aber
das kreative Verhalten der Gesellschaftsmitglieder auf die Kultur zurück.

Wendet man nun diesen Kulturbegriff auf die modernen Industriegesellschaften

an, so ist sogleich ersichtlich, dass sie nicht mit einer einzigen,
einheitlichen Kultur kongruent sind. Es kennzeichnet sie im Gegenteil eine



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1027

Vielfalt von Teilkulturen, sei es in horizontaler oder in vertikaler Hinsicht.
Dies bedeutet z. B., bezogen auf die Schweiz — welche darin eben gerade
keine Ausnahme darstellt —, ein Nebeneinander von bäuerlicher und
bürgerlicher Kultur, von lokaler, kantonaler und überregionaler Kultur, von
Kultur der älteren und der jüngeren Generation, von Frauen- und Männerkultur,

von Kultur der Berg- und der Stadtregionen, der Sprachgruppen
usw. Jeder von uns ist aufgrund seines Alters, seines Geschlechts, seiner
regionalen Herkunft, seiner Ausbildung, seiner Sprache einer Reihe
solcher Teilkulturen teilhaftig. Diese überlappen sich gegenseitig, weisen

durchgehende Strukturen und Merkmale auf beeinflussen sich gegenseitig

und sind eingebunden in grössere kulturelle Zusammenhänge4.
Es folgt aus diesen Überlegungen, dass kulturelle Vielfalt an sich mit

nationaler Identität nicht unvereinbar sein kann, wenn wir nicht annehmen
wollen, dass es nationale Identität in den pluralistischen Industriegesellschaften

definitionsgemäss nicht geben kann.
Allerdings haben wir damit die Existenz einer schweizerischen nationalen

kulturellen Dimension noch keineswegs nachgewiesen. Die zuletzt
erwähnten grösseren kulturellen Zusammenhänge sind a priori weder
staatlich noch räumlich oder ethnisch abgegrenzt. Es gibt keinen Grund,
weshalb die Verschachtelung und Überlappung von Teilkulturen an der
Landesgrenze haltmachen sollte. Mit Sicherheit existieren im Gegenteil
grössere Kulturräume, welche die Schweiz — oder Teile von ihr —
einschhessen. Nach einer Studie des Europarates kämpft etwa die Jugend in
allen Ländern unseres Kontinents, über alle Systeme und nationalen
Unterschiede hinweg, mit annähernd denselben Problemen: die Jugendkultur

ist «grenzenlos»5. Dass die Landesgrenze überhaupt eine Kulturgrenze

darstellt, muss ebenfalls zuerst nachgewiesen werden, wobei es in
unserem Zusammenhang gleich um den doppelten Nachweis geht,

a) dass die Landesgrenze zum jeweils gleichsprachigen Ausland eine
Kulturgrenze darstellt und

b) dass in und trotz der offenkundigen sprachlichen Vielfalt auch
übergreifende Gemeinsamkeiten zu beobachten sind.

Zu den Beziehungen zwischen Sprache und Kultur im lokalen Bereich

Wir wollen dies aufgrund sprachlicher Indizien nachweisen. Die
Legitimierung für dieses Vorgehen liegt in einer engen Verflechtung von Sprache
und Kultur. Allerdings harrt die Frage nach kausalen oder sonst in irgendeinem

Sinne notwendigen Beziehungen zwischen Sprache und Kultur noch
einer überzeugenden Antwort. Die Auffassung des französischen
Indogermanisten Emile Benveniste, wonach die aristotelische Logik keineswegs



1028 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

unabhängig von der Sprache und ihr als inhärentes Prinzip des Geistes
gleichsam vorgelagert, sondern im Gegenteil massgeblich von bestimmten
sprachlichen Strukturen des Griechischen geprägt sei6, ist ebensowenig
nachgewiesen wie die gegenteilige Hypothese, die Strukturunterschiede
zwischen den Sprachen reflektierten und manifestierten bloss zugrundeliegende

kulturelle Unterschiede (Radcliffe-Brown). Für die Bedürfnisse
unserer Überlegungen genügt freilich die heuristische Annahme einer
engen, «historisch, durch langfristige Kopräsenz begründeten (Wech-
sel-)Beziehung»7. Dieses Ineinandergreifen von Sprache und Kultur ist im
Kleinräumig-Lokalen besonders deutlich sichtbar. In ihrer schönen Studie
über die Wörter des Verzascatals8 haben Ottavio Lurati und Isidoro
Pinana gerade nicht nur den Wortschatz und die Ortsnamen dargestellt.
Sorgfältig erarbeitete dialektologische und namenkundliche Befunde werden

auf ihre sozio-kulturelle Bedeutung hinterfragt. Im Spiegel der Wörter
wird die Geschichte der Talschaft sichtbar, in welcher Sprechen und Handeln

komplementäre Formen der Auseinandersetzung mit der Umwelt
darstellen: Lokalsprache erscheint hier nicht in ihrer Funktion als
Kommunikationsinstrument, sondern als verdichtete, überlieferte und überlieferbare

Form der erlebten Wirklichkeit, der Werte und Erfahrungen einer
lokalen Gemeinschaft9. Der Zugang über die Wörter erscheint dabei
besonders fruchtbar, weil die kulturellen Resonanzen, der kulturelle
Niederschlag im Wortschatz naturgemäss am sichtbarsten sind. Nicht umsonst
setzen die Ethnolinguisten in der Regel voraus, «dass die lexikalischen
Strukturen einer Sprache Relevanzstrukturen einer Kultur resp. einer
Kulturgemeinschaft reflektieren»10.

Sprachhandlungen als Identitätsakte

Ob all dieser lexikalischen Beobachtungen gilt es freilich, die dynamische

Funktion der Sprache bei der Konstitution von Identität nicht zu
vernachlässigen. Mit jeder Sprachhandlung vollzieht jeder Sprachbenutzer
einen Identitätsakt. Wenn ich mich z.B. in Basel meiner ostaargauisch-zür-
cherischen Mundart bediene, gebe ich mich automatisch und zwingend als

«Fremder» zu erkennen. Mittels der Wahl der Sprache bzw. der Varietät
(Hochdeutsch, Dialekt, Französisch usw.), der Wörter und Redewendungen,

einer besonderen Aussprache usw. bekunden wir mit andern Worten
bei jedem Redeakt auch gleichzeitig, teilweise bewusst, aber auf jeden Fall
automatisch und zwingend, unsere Auffassung von unserer eigenen
Gruppenzugehörigkeit und der unseres Gesprächspartners. Sprechweisen sind
so beredte Zeugen unserer Gruppenloyalität — oder eben auch unserer
mangelnden Gruppenloyalität. Wahl oder Abwahl von Dialekt und Regio-



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1029

nalismen drücken aus, ob wir — und gegenüber wem wir — zu einer
spezifischen lokalen, regionalen oder nationalen sozio-kulturellen Zugehörigkeit

stehen.

Sprachliche Indikatoren für einen übergreifenden,
nationalen Kulturraum

Derartige Verflechtungen zwischen Sprache und Kultur, zwischen
Sprachhandlungen und Identität sind selbstredend nicht nur in lokalen,
sondern auch in grösseren Kommunikations- und Kulturräumen zu
beobachten.

Bekanntlich überschneiden sich in der Schweiz drei von je einer
standardisierten Kultursprache geprägte, europäische Kommunikationsräume.
In der alemannischen und rätoromanischen Schweiz dient Deutsch, in der
Romandie Französisch, im Tessin Italienisch als überregionale und gleichzeitig

grenzüberschreitende Verkehrssprache. Alle drei Sprachen — es
sind gleichzeitig die Amtssprachen des Bundes — sind charakterisiert
durch explizite Normen, die namenthch von der Schule vermittelt werden.
Und diese Normen sind zu einem beträchtlichen Teil vom ausländischen
Gebrauch bestimmt. Freilich ist die Übereinstimmung nicht total. Der
Abstand ist für jede der drei Sprachen verschieden gross, und er ist im
gesprochenen und geschriebenen Gebrauch je verschieden. Es ist plausibel
anzunehmen, dass Unterschiede zwischen dem schweizerischen Standard
und den jeweiligen ausländischen Normen einen Hinweis auf den Landesgrenzen

folgende Kulturgrenzen darstellen.
Sieht man von der deutschschweizerischen Diglossie, von unserer

«Zweisprachigkeit in der eigenen Sprache» (Hugo Loetscher) einmal ab —
wir werden auf sie zurückkommen müssen —, dann sind es, zusammen mit
dem Akzent und orthographischen Eigenheiten, einmal mehr die Wörter,
die lexikalischen Helvetismen, die in allen Landessprachen als Indikatoren
für die «Emanzipation der schweizerischen Sprachkultur» (Hugo
Loetscher) fungieren.

Vielen Deutschschweizern widerstrebt es, sich «zu hochdeutsch»
auszudrücken und beispielsweise von Frisör, Wochenendpendler, Schutzmann,
Schlachter und Pampelmuse zu sprechen, wenn von Basel, Bern oder
Zürich die Rede ist. Es liegen eindeutige Ansätze zu einem Schweizer
Schriftdeutschen vor, das gewisse «binnendeutsche» Wörter verbietet und
z.B. die Bearbeitung von Agenturmeldungen deutscher Dienste notwendig

machtn. Schweizerisch gefärbt ist auch das Französische vieler
Westschweizer: C'est pas juste pour ceux qui veulent pas pouvoir partir
(27.1.1986, TSR) (vouloir statt aller für die unmittelbare Zukunft); j'ose



1030 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

venir? (oser in der Bedeutung «dürfen»); il est loin? (für il est parti); il en a

poussé une gueulée (Verbalperiphrase anstelle des einfachen Verbs) usw.
Nun sind die lexikalischen Helvetismen in den verschiedenen

Landessprachen nicht ganz unabhängig voneinander entstanden. Viele der
«Schweizerwörter» im Deutschen sind, wie eine 1970 erschienene Dissertation

gezeigt hat12, durch die Sprachkontaktsituation bedingte romanische

Entlehnungen. Wir fahren Velo und nicht «Rad», lösen ein Retourbillett

anstelle einer «Rückfahrkarte» oder benützen statt eines «Dauerfahrscheins»

ein Abonnement. Entgegen dem Antrag des Bureaus verlangt der
Interpellant in der Session der Räte die Ablehnung der Couponsteuer. Die
Schweizer Damen tragen Chemisierkleider und Jupes, essen im Bahnhof-
buffet einen Tellerservice und hören am Radio die Wetterprognosen.

In den neueren Ausgaben des Petit Larousse finden wir neben raclette,
cible, syndic und carnotset auch landsgemeinde, foehn (für den Haartrockner),

yasse und roestis, die ihre Herkunft nicht verleugnen können. Und in
einer längeren Darstellung des italiano elvetico kommentiert Gaetano Ber-
ruto zahlreiche Beispiele mit dem Hinweis, «eigentliche kulturelle
Helvetismen, welche charakteristische Gegebenheiten der schweizerischen
sozialen und kulturellen Verhaltensweisen bezeichneten»13, führten in vielen

Fällen zu panhelvetischen Tripletten wie z. B. Postauto I auto postale I
auto postale; eingeschriebene Briefe I lettere iscritte I lettres inscrites; Postulat
/postulato /postulat; Aktion /azione /action; Pause /pausa /pause usw.

Die Beeinflussungsmechanismen sind vielfältig und wechselseitig und
reichen von direkten Übernahmen wie Apfelstrudel auf einer italienischen
Speisekarte über integrierte Lehnwörter wie dt. enervieren zu Lehnübersetzungen

aller Art. Oft überlagern sich verschiedene Phasen der Entlehnung.

So bei Maturität, einem aus dem Lateinischen entlehnten deutschen
Helvetismus, der seinerseits eine Bedeutungsverschiebung von frz. maturité

von «Reife, Reifung» zu «Reifeprüfung» bewirkt hat. Analog dazu hat
der deutsche Latinismus Aktion in der Deutschen Schweiz die Bedeutung
«Sonderangebot» angenommen und diese ans Schweizer Französische und
Italienische weitergereicht.

Zusammenfassend können wir also bisher festhalten, dass die lexikalischen

Konvergenzerscheinungen recht zahlreich sind. Sie legen ein
sprechendes Zeugnis ab von einer gemeinsamen kulturellen Abgrenzung der
Schweizer aller drei Amtssprachen gegenüber dem jeweiligen gleichsprachigen

Ausland. Der Neuenburger, der nach Basel umzieht, der Aarauer
Bundesrichter in Lausanne: sie müssen zwar beide im Alltag eine andere
Sprachen sprechen. Aber vieles, sehr vieles ist für sie über die Sprachgrenze

hinweg vertraut. Sie unterscheiden sich darin entscheidend von den

von weiter her Zugezogenen, die weit mehr als nur eine neue Sprache
lernen müssen. In ihrem Buch So kam ich unter die Schweizer14 beschreibt die



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1031

slowakische Schriftstellerin Irena Brezna, wie ihr die schweizerische Welt
undurchsichtig, undechiffrierbar erschien, und zwar gerade nicht in erster
Linie wegen mangelnder Sprachkenntnisse. Ich verstand den Sinn der
Worte, schreibt sie, aber die Wörter, flach und stumpf, waren auf eine
Zeichensprache zusammengeschrumpft. Sie hingen lose irgendwo in der Luft
(p. 59). Was ihr fehlte, waren internalisierte Orientierungshilfen, die
vernetzten Vorstellungen, welche unseren kulturellen Raster bilden, dank
welchem wir das Geschehen um uns herum interpretieren, ihm einen Sinn
unterlegen. Davon, dass Binnenwanderer diese Probleme weniger haben,
zeugen die vielen lexikalischen Parallelen, sichtbare Spitzen eines unsichtbaren,

gemeinsamen kulturellen Eisbergs.

Grenzen der sprachlichen Konvergenz

Dieses beruhigende Bild wird nun freilich durch eine ganze Anzahl von
Gegenbeobachtungen erheblich getrübt. Es wäre zum ersten sehr gefährlich,

das Konfliktpotential zu verheimlichen, das in diesen lexikalischen
Konvergenzerscheinungen steckt. Vor allem die Frankophonen neigen
dazu, Helvetismen als Fehler, als «locutions vicieuses» zu meiden, ganz
besonders dann, wenn sie dahinter einen Germanismus vermuten. Dies ist
nicht nur als Abwehrreflex einer Sprachminorität zu deuten. Entscheidender

ist das ausgeprägte Zugehörigkeitsgefühl der Französischsprachigen
zu einer grossen, von der gemeinsamen Kultursprache geprägten,
internationalen Gemeinschaft. Die heftigen Reaktionen der Westschweiz auf die
anfängliche Weigerung des Bundesrates, am Pariser Frankophonie-Gipfel
teilzunehmen, legen davon ein beredtes Zeugnis ab. Dazu kommt, dass
keine Sprache so extrem monozentristische Normen kennt wie die französische.

Der bon usage ist nach wie vor unteilbar, und er wird massgeblich
vom Pariser Gebrauch bestimmt15.

Wir sagten vorhin, jeder Sprachbenutzer markiere mit jeder
Sprachhandlung auch automatisch gleichzeitig seine Gruppenzugehörigkeit. Die
Verwendung oder Nicht-Verwendung von Helvetismen in der Westschweiz
wird in diesem Sinne bisweilen als Stellungnahme in einem Loyalitätskonflikt

zwischen französischsprachiger und schweizerischer Identität
interpretiert. Viele Romands erleben und werten eindeutige Germanismen als

direkte Angriffe auf ihre welsche Identität. So etwa die wörtliche Übersetzung

von «Daumen halten» in einer Plakatwerbung Ende der siebziger
Jahre: Denise Biellmann affine par un dur entraînement sa préparation aux
J. O. d'hiver. Nous lui tenons les pouces. Aber auch Gegenreaktionen wie
z. B. der Verzicht auf den gutschweizerischen Titel conseiller d'état zugun-



1032 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

sten von ministre für die Regierungsräte bei der jurassischen Kantonsgründung

haben ihre verletzende Wirkung nicht verfehlt.
Mehr oder weniger normative, puristische Spracheinstellungen sind

entscheidende Faktoren der Kultur. Im besonderen Fall tragen sie massgeblich

zu Kulturunterschieden bei. Diese gilt es in einem mehrsprachigen
Land zu respektieren. Man kann daraus eine Verpflichtung zur Sprachpflege

für all jene ablesen, die beruflich mit dem Französischen zu tun
haben. Zu besonderer Sorgfalt gegenüber der französischen Sprache werden

auch und besonders die Nicht-Französischsprachigen in der
Bundesverwaltung, in den Schulen, Werbeagenturen usw. verpflichtet16.

Hier liegt freilich gleichzeitig ein weiterer potentieller Konfliktherd vor:
Einerseits wird von den Miteidgenossen erwartet, dass sie sich der Landessprache

Französisch bedienen; anderseits sollten sie dies tun, wie wenn sie

ihr ganzes Leben in Genf oder noch besser in Paris verbracht hätten... Bei
allem Verständnis darf doch das mit derartigen Normvorstellungen
verbundene Risiko nicht verkannt werden, dass sie die Motivation für den
Französischunterricht zu unterhöhlen drohen: Wenn die Hürde so hoch
angesetzt wird, dass man sich gar nicht mehr zutraut, sie zu überspringen,
geht wohl auch das Interesse am Training verloren. Hier liegt
möglicherweise eine der Ursachen für eine gewisse «Krise» des Französischen
an den Deutschschweizer Schulen.

Das Italienische hat dieses Problem pragmatischer und flexibler gelöst.
Das «italiano elvetico»17, jene diesseits des Gotthards gesprochene und
geschriebene Varietät des italienischen, die gerade nicht mit dem «italiano
della (e nella) Svizzera italiana» zusammenfällt, sondern als dritte
Amtssprache des Bundes in der Verwaltung, in der Privatwirtschaft, in der
Werbung verwendet wird, nicht zuletzt von Deutschsprachigen mit
Italienischkenntnissen, wird auch von den Italianophonen akzeptiert: Für
den Italiener Berruto ist sie eine varietà specifica di italiano, in genere non
nativa, funzionale alla situazione socio-culturale locale, e che risponde
quindi a esigenze che non sono quelle italiane (op. cit. p. 85). Die Helvetismen

würden auch von «Muttersprachlern» verwendet, was dazu führe,
dass parole e espressioni inizialmente «dure» all'orecchio «normal» würden
(p. 107). Zweifellos ist das Italienisch hier toleranter, «polyzentristischer»
als das Französische.

Im Fall der Romandie und des Tessins haben wir vom Problem einer
angemessenen und situationsangepassten Hierarchisierung dreier Identitäten

gesprochen: einer grossräumigen, durch die Verbreitung der betreffenden

Sprache determinierten, einer kleinräumigeren, durch den Status als
Schweizer Amts- und Landessprache bestimmten und einer lokalen. Und
die Deutsche Schweiz mit ihrer Vielfalt an Dialekten und der zunehmenden

«Mundartwelle»? Auf den ersten Blick liegt zwischen dem Gebrauch



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1033

der Mundart und der Standardsprache ein ähnlicher Loyalitätskonflikt vor
wie in der Westschweiz zwischen dem bon usage parisien und dem français
de Suisse romande, wenn auch mit drei kleinen Unterschieden:

— die Loyalität zum Deutschen ist entscheidend schwächer als jene zum
Französischen;

— aufgrund der «medialen Diglossie» ist in erster Linie die gesprochene
Sprache betroffen;

— die beträchtlichen Unterschiede zwischen Standarddeutsch und Schwy-
zerdüütsch bringen mit sich, dass die Gruppenloyalität im mündlichen
Gebrauch nicht bloss durch Nuancen, sondern durch eine eigentliche
Sprachenwahl innerhalb der eigenen Sprache ausgedrückt wird.

Aber es gibt noch einen anderen, aus nationaler Perspektive viel gewichtigeren

Unterschied. Im Gegensatz zum Gebrauch vieler Helvetismen im
Westschweizer Französisch, der als Akt schweizerischer Solidarität, als
Ausdruck der Zugehörigkeit zu einem gemeinsamen kulturellen Ganzen
gedeutet werden darf, zeugt der Dialektgebrauch bloss von einer regionalen

Identität. Auch wenn viele Deutschschweizer dies ungern einsehen,
wird der Gebrauch der Mundart in den andern Sprachregionen zunehmend

als potentielle Bedrohung und Gefahr für die lateinische ebenso wie
für die übergreifende, nationale Identität gewertet. Nicht dass wir nicht
auch Toleranz gegenüber unseren Deutschschweizerischen Spracheinstellungen

erwarten dürften, aber wohl nur dann, wenn wir Mittel und Wege
finden, darob die nationalen Kommunikationsstrukturen nicht zu vernachlässigen.

Dies bedeutet Erhalt und Pflege unserer «Zweisprachigkeit in der
eigenen Sprache», und das bedeutet auch und besonders Sorge um die
Standardsprache.

Die Grenzen unserer (Mutter-)Sprache sind nicht die Grenzen
unserer Welt

Mangelhaft informierte Beobachter der mehrsprachigen Schweiz glauben

zu wissen, dass das Problem der Kommunikation zwischen den
Sprachregionen dank verbreiteter individueller Mehrsprachigkeit gelöst
ist. Sie verwechseln dabei meist die mehrsprachige Kompetenz des
Individuums mit der administrativen, institutionellen Mehrsprachigkeit, welche
gerade den Zweck verfolgt, dem einzelnen in den historischen
Sprachterritorien seine Einsprachigkeit zu garantieren und den vier Landessprachen

ihren Bestand, ihr Sprachgebiet und dessen Homogenität zu gewährleisten.

Dies schliesst die Existenz von Mehrsprachigen natürlich nicht aus.
Dabei wollen wir den Begriff Mehrsprachigkeit grosszügig interpretieren



1034 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

und unter mehrsprachig jedermann verstehen, der in einer Mehrzahl von
Alltagssituationen in der Lage ist, bei Bedarf ohne weiteres die Sprache zu
wechseln, auch wenn seine Sprachkenntnisse nicht symmetrisch sind.
Unsere Definition berücksichtigt auch nicht, ob die Mehrsprachigkeit aus
gleichzeitigem Erwerb zweier Sprachen in der Familie oder aus spontanem
Zweitspracherwerb im Rahmen einer späteren Zuwanderung resultiert
oder ob sie gar teilweise ein Produkt eines intensiven Fremdsprachenunterrichts

ist. Anlässlich der Volkszählung von 1980 gab über eine Million

Einwohner unseres Landes an, eine andere Muttersprache als die
offizielle Sprache des jeweiligen Territoriums zu sprechen. Darunter figurierten

z. B. 165 000 Deutschsprachige und 90 000 Frankophone in den anderen

Sprachregionen. Sie alle sind im Sinne unserer Definition mehr oder
weniger zweisprachig. Und zweisprachig sind weitgehend auch ihre
Nachkommen der zweiten Generation, auch wenn sie sprachlich schon soweit
integriert sind, dass sie in den Sprachstatistiken in der Regel nicht mehr
erscheinen.

Das integrative Potential dieser Mehrsprachigen bedeutet für unser
Land eine grosse Chance, für die Beziehungen zwischen den Sprachregionen

ebenso wie für jene zum Ausland. «Die Mehrsprachigkeit ist die
vernünftigste, sympathischste, aber auch kostengünstigste Antwort auf die
Herausforderung der europäischen Sprachvielfalt», meinte vor einiger Zeit
der Präsident der westdeutschen Rektorenkonferenz an einer Tagung.
Aber diese Chance — für den einzelnen ebenso wie für die Gemeinschaft
— kann nur unter der Voraussetzung genutzt werden, dass es dem
Mehrsprachigen wohl ist in seiner Haut, nur dann, wenn er sie mit all ihren
Eigenarten positiv erleben und werten darf. Er muss z. B. dazu stehen können,

dass seine Sprachkenntnisse nicht ganz symmetrisch sind. Darüber
hinaus müssen er selber ebenso wie die ortsansässigen Einsprachigen
akzeptieren können, dass er nicht nur zwei Sprachen spricht, sondern auch
in komplexer Weise an den zwei diesen Sprachen zugeordneten Kulturen
teilhat, dass er aufgrund seiner plurikulturellen Identität anders ist und
eben gerade dank dieser Verschiedenheit eine allseitige Vermittlerrolle
spielen kann18. Günstige Voraussetzungen dazu könnte eine interkulturelle
Erziehung schaffen mit dem Ziel, die eigene Lebensweise zu «desakralisie-
ren», Vorurteile abzubauen und das Fremde statt als Bedrohung als
Chance zur Bereicherung zu verstehen.

Nun kann und darf es aber niemals das Ziel einer Schweizer Sprachenpolitik

sein, die sprachlichen — und kulturellen — Unterschiede einfach zu
nivellieren. Allgemeine Mehrsprachigkeit ist demnach kein gangbarer Weg
zur Lösung der internen Kommunikationsprobleme. Wenn Claude-
Philippe Bodinier in einem Aufsatz zu den Germanismen im Westschweizer

Französischen schrieb19:



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1035

l'extension progressive du bilinguisme, cela équivaut à nous annoncer la
disparition à plus ou moins longue échéance de la Suisse romande
comme peuple distinct sur la carte d'Europe. Il va de soi que nous
n'acceptons pas cette perspective (p. 186)

dann übertrieb er wohl etwas, traf aber in einem Punkt durchaus den Kern
des Problems: Mehrsprachigkeit muss, wenn sie erhalten bleiben soll,
funktionell sein. Und welche Funktion könnte eine allgemeine Drei- oder
gar Viersprachigkeit haben, wenn alle Schweizer drei- bzw. viersprachig
wären? Paradoxerweise hängt die Bedeutung des Bilinguismus in der
Schweiz also davon ab, dass die Zuzüger weiterhin allmählich integriert
werden, dass Mehrsprachigkeit eine — wichtige, funktionelle, positiv
erlebbare, aber in der Zeit und in der Ausdehnung beschränkte —

Zwischenlösung bleibt...

Eine exolinguale Sprachkultur

Mehrsprachige sind Vermittler zwischen den Sprachregionen. Aber
nicht immer steht ein Dolmetscher dabei, wenn ungleichsprachige Schweizer

miteinander kommunizieren wollen. Sie sind dann auf ihre eigenen
Möglichkeiten angewiesen.

Dafür, dass die Verständigung dennoch möglich ist, sorgt in erster Linie
ein gut ausgebautes Angebot der zweiten Landessprache, sowohl während
der obligatorischen Schulzeit wie auch in den weiterführenden
Berufsschulen und höheren Bildungsanstalten. Nach Richtlinien aus dem Jahre
1975 sollen alle Schüler während der obligatorischen Schulzeit, d.h. vor
dem 16. Altersjahr, in der Grössenordnung 5 Jahre Unterricht in einer
zweiten Landessprache geniessen. Die Lernziele sind kommunikativ und
kreisen um die «Fähigkeit (sc. der Schüler)... mit Angehörigen der fremden

Sprachgemeinschaft in deren Sprache zu verkehren».
Es käme einer masslosen Überschätzung der Möglichkeiten des

Fremdsprachunterrichts gleich, anzunehmen, dadurch würde die — oben als fraglich

beurteilte — allgemeine Zweisprachigkeit der Bevölkerung erzielt.
Immerhin verfügt jeder jüngere Deutschschweizer aufgrund dieses Prinzips

zumindest über Minimalkenntnisse in Französisch und umgekehrt
jeder Romand über Minimalkenntnisse in Deutsch.

Eine Forschergruppe des Romanischen Seminars von Basel und des
Centre de linguistique appliquée der Universität Neuenburg untersucht
seit gut einem Jahr die von starken Unterschieden in der Sprachbeherrschung

geprägte Kommunikation über die Sprachgrenzen hinweg20.
Grundlage für unsere Überlegungen ist ein Korpus von Gesprächen

zwischen gleichaltrigen Deutschschweizer und Westschweizer Schülern.



1036 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

Dank der Hilfe des Leiters der Koordinationsstelle für den Jugendaustausch

in der Schweiz konnten wir Kontakt mit Lehrern bzw. Schulklassen
aufnehmen, die Klassenaustauschexperimente planten. So war es möglich,
deutschschweizerische und westschweizerische Schulklassen bei gemeinsamen

Arbeitswochen mit einem kleinen Beobachterteam und einer
Kamera zu begleiten.

Etwas vereinfacht gesagt haben wir die Existenz und Entwicklung einer
eigentlichen zwischensprachlichen Konversations«kultur» beobachten
können. Es beginnt damit, dass Sekundarschüler, die in der Fremdsprache
kaum zusammenhängend sprechen konnten, mittels non-verbaler und
para-verbaler Kommunikationsmechanismen wie z.B. gemeinsames
Lachen, Essen, Trinken und vor allem auch Musikhören eine in vielem
genügende Kommunikationsbasis entwickelten. Ein Hinweis mehr darauf,
derartige Kontaktexperimente nicht nur als Verlängerung des eigentlichen
Sprachunterrichts zu planen.

Besonders bei den sprachgewohnteren Mittelschülern kamen darüber
hinaus angesichts des Bewusstseins der Kodeunterschiede und der
Möglichkeit daraus resultierender Kommunikationspannen besondere
konversationeile Techniken zur Anwendung. Dazu drei Detailbeobachtungen:
1. Zunächst fällt das in der Regel ausgesprochen kooperative Verhalten

aller Interaktionspartner auf. Grosse Unterschiede in den Sprachkenntnissen

zwingen die Gesprächspartner zu vermehrter Zusammenarbeit
bei der gegenseitigen Verständlichmachung, wobei eine Aufgabenteilung

zwischen dem sprachlich stärkeren bzw. schwächeren Partner
stattfindet. Die Verantwortung für das Gelingen der Kommunikation wird
also geteilt und hegt nicht nur und nicht in erster Linie beim Fremdspra-
chenlerner.

2. Wir haben zweitens beobachtet, dass weder der Lerner noch der
«Muttersprachler» genau gleich sprechen, wie dies zwei Muttersprachler
untereinander tun würden. Beide passen ihr Sprachverhalten den
besonderen Gegebenheiten bzw. dem Verhalten des Partners an.
Voraussetzungen dafür sind, neben der Bereitschaft zur Kooperation, ein
gewisses Training in den besonderen Techniken der Verständnissicherung

bei beiden Partnern, aber auch die Fähigkeit, namentlich des

«Muttersprachlers», potentielle Kommunikationshindernisse zu erkennen,

wenn möglich zu antizipieren. Es fiel uns beispielsweise auf, dass
die Romands die Schwierigkeiten der Deutschschweizer Kameraden,
ihr familiäres, gesprochenes Französisch zu verstehen, bisweilen
unterschätzten.

3. Ich möchte drittens das auffällige Ausnützen beider zur Verfügung ste¬

henden Sprachen erwähnen. Erstaunlich häufig wurde als Mittel der



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1037

Verständnissicherung mitten in einem französischen Gespräch zur
deutschen Sprache gegriffen, auch von seiten der Romands. Die grundsätzliche
Möglichkeit, sich beider Sprachen zu bedienen, könnte durchaus eine
charakteristische Eigenschaft der zwischensprachlichen Kommunikation in
der Schweiz sein, und zwar nicht nur in der rituellen Form «jeder spricht
seine Sprache» — die ja oft daran scheitert, dass Missverständnisse gar
nicht bemerkt werden, da jeder die Sprache des andern eigentlich ungenügend

beherrscht... Übrigens missbrauchten die Muttersprachler, auch die
Frankophonen, ihre besseren Sprachkenntnisse nur in den seltensten Fällen

dazu, ihre Überlegenheit zu beweisen.

Zwischensprachliche Kommunikation ist eine Schule der Toleranz. Natur-
gemäss bringen die Beteiligten unterschiedliche VorsteUungen von der
Welt, andere Einstellungen, Szenarien und kommunikative Strategien ein.
Die für das Gelingen der Kommunikation notwendige gegenseitige Anpassung

setzt deshalb die Bereitschaft aller Beteiligten voraus, das Andersartige

nicht als abartig zu diskriminieren, sondern in seiner jeweihgen
Eigenart kennenzulernen und zu respektieren. Auch in der interkulturellen,

zwischensprachlichen Konversation bedeutet jede Sprachhandlung
einen Identitätsakt. Und zwar in einem doppelten Sinne:

Zum einen geben sich der Romand, der Tessiner, der Deutschschweizer
usw. als solche zu erkennen, identifizieren sich mit ihrer regionalen
sprachlichen und kulturellen Gemeinschaft. Sie grenzen sich somit in
einem gewissen Sinne auch von ihren andersprachigen Gesprächspartnern

ab.
Zum andern zeugen die gemeinsame Arbeit am Gelingen des

Gesprächs, die Verwendung spezifischer Techniken der Verständnissicherung,

ja die Tatsache der zwischensprachlichen Kommunikation
überhaupt von der gegenseitigen Zuordnung zu einer gemeinsamen
Kommunikationsgemeinschaft. In einer noch näher zu untersuchenden
Form ist es somit als Ausdruck der nationalen Identität der Gesprächspartner

zu deuten, wenn sie sich zur zwischensprachlichen Kommunikation

einer oder gar mehrerer Nationalsprachen bedienen.
Umgekehrt ist es nicht abwegig anzunehmen, dass ein Gespräch
zwischen einem Genfer und einem Basler Chemiker, welches aus funktionellen

Gründen auf Englisch geführt wird, als eine Manifestation der
Zugehörigkeit zu einer internationalen, wissenschaftlichen Gemeinschaft,

aber als Geringschätzung der gemeinsamen Nationalität
interpretiert werden muss. Es ist in diesem Zusammenhang interessant
anzumerken, dass die beobachteten Schüler nur in Ausnahmefällen auf das

Englische zurückgegriffen haben.



1038 ABGRENZUNG UND KONVERGENZ

Schlussbemerkungen

Die Sprache spiegelt unsere Vergangenheit, der Sprachgebrauch gestaltet

unsere Zukunft: Wenn wir unsere Beobachtungen an diesem Motto
messen, können wir sie wie folgt zusammenfassen:

Die Sprache spiegelt unsere Vergangenheit: Die Sprachen der Schweiz
legen Zeugnis ab von einer vielschichtig hierarchisierten kulturellen Vielfalt,

vom Willen, die eigene, lokale Identität zu bewahren; gleichzeitig lässt
sich an ihnen nachweisen, dass ein jahrhundertelanger Kulturkontakt und
der politische Wille, sich gemeinsame, staatliche Strukturen zu schaffen, zu
erheblichen Konvergenzphänomenen geführt hat.

Diese Konvergenz erreicht dort ihre Grenzen, wo sie als «Bastardierung»

empfunden wird. Individuelle Mehrsprachigkeit wird deshalb punktuell

als Chance betrachtet und ausgenützt, aber als Dauerlösung
abgelehnt: die Sprachterritorien sollen ihre prinzipielle Einsprachigkeit erhalten

können.
Der Sprachgebrauch gestaltet unsere Zukunft: Zwischensprachliche,

auf verbreiteten Unterricht in den andern Landessprachen gestützte,
Kommunikation erscheint als zukunftsorientierte Form, die gemeinsame
Zugehörigkeit zur selben Willensnation zu bekunden. Ob ihr Erfolg beschieden
sein wird, wird sich erst in der alltäglichen Praxis entscheiden.
Wissenschaftliche Untersuchungen zu den Sprachen und zum Sprachverhalten
der Schweizer können freilich dazu beitragen, dass wir der Schweiz von
morgen mit offenen Augen entgegentreten. Entscheidend wird namentlich
sein, ob die Schweizer auch weiterhin bereit sein werden, die zusätzliche
Anstrengung in Kauf zu nehmen und die zweite Landessprache gegenüber
dem allgegenwärtigen Englischen zu privilegieren, um im innerschweizerischen,

zwischensprachlichen Kontakt mit der Verwendung einer oder
mehrerer Nationalsprachen ihre nationale Zugehörigkeit zu bekunden.

(Eine erste Fassung dieses Textes wurde am 29. Januar 1986 an der Universität Basel im
Rahmen des Universitätsforums «Die Schweiz von morgen als Verpflichtung für heute»
vorgetragen.)

1

Wissenschaftspolitik 3 (November 1983), 1979, p. 24. — 4 Zitate aus dem erwähnten
S. 310 ff. — 2 Joshua Fishman, <«Nothing Ausführungsplan des NFP 21. — 5 Basler
New under the Sun> (Ecclesiastes 1:9): A Zeitung, 25.1.1986, S. 11. — 6 Emile Ben-
Case Study in Alternatives at Early Stages veniste, Problèmes de linguistique générale,
of the <Language and Ethnocultural Iden- Paris 1966. p. 73. — 7 Coulmas, op.cit.,
tity> Linkage», in: Anita Jacobson-Widding p. 19. —8 Parole di una valle, Lugano 1983.

(ed.), Identity: Personal and Socio-Cultural. — 9
op. cit., p. 45. — 10 Coulmas, op. cit.

Uppsala 1983, 263—287, Zitat p. 263 — p. 18. — " Ich entnehme diese Information
3 Florian Coulmas in der Einleitung zu Dell einem Manuskript von Walter Haas über
Hymes, Soziolinguistik, Frankfurt a. M. die Sprachensituation in der Schweiz. —



ABGRENZUNG UND KONVERGENZ 1039

12 Rudolf Schilling, Romanische Elemente
im Schweizerhochdeutschen, Mannheim
1970. — l3 Gaetano Berruto, «Appunti
sull'italiano elvetico», Studi linguistici
italiani 10 (1984), p. 76-108, Zitat p. 86. -14 Slowakische Fragmente. Geschichte einer
Emigration, Basel 1986. — 15 Folgerichtig
stellen die Westschweizer übrigens auch
hohe Normansprüche an das Deutsche,
welches in ihren Schulen als 1. Fremdsprache

gelehrt wird. Während Jahren wurde
ein für die «ganze Welt» konzipiertes
Anfängerlehrwerk verwendet, deren Inhalte
und Zielvarietät so «unhelvetisch» wie sein
Titel «Vorwärts» waren. Immerhin wurde
jetzt mit dem «Cours romand» ein Lehrwerk

geschaffen, welches sich «bewusst die
Aufgabe [stellt], zunächst Leben und Kultur
in der deutschen Schweiz zu vermitteln»
und dessen «Zielvarietät des Deutschen

sich daher am Schweizer
Standarddeutschen aus[richtet]» (Gottfried Kolde,
Des Schweizers Deutsch — das Deutsch der
Schweizer. Reflexe und Reaktionen bei
anderssprachigen Eidgenossen,
Vortragsmanuskript, Basel 1986). — 16 Institutionen
wie der Fichier français de Berne, der kürzlich

sein 25. Jubiläum feierte, oder das von
der Schweizer Sektion der Union frankophoner

Journalisten herausgegebene Bulletin

«Défense du français» wollen dazu bei¬

tragen. — " Der Begriff, wie er von Berruto
verwendet wird, stammt meines Wissens

ursprünghch von Ottavio Lurati. — 18 Vgl. zu
dieser Frage Georges Lüdi / Bernard Py,

Zweisprachig durch Migration, Tübingen
1984, und Georges Lüdi, «Bon alors... ciao
zäme! Interkulturelle Kommunikation,
Fremdsprachenunterricht und schweizerische

Mehrsprachigkeit», Schweizer
Monatshefte 65/6 (Juni 1985), p. 105-118. -
19 «Le français face aux germanismes en
Suisse romande», Vie et langage 57 (1960),
p. 182—187. —20 Die nachstehenden
Überlegungen sind massgeblich von den Arbeiten

dieser Forschungsgruppe bestimmt, zu
welcher ausser dem Unterzeichneten Jean-
Luc Alber, Daniel Baggioni, Claude Gauthier,

Maya Haus, Philippe Maurer, Beat
Münch, Cecilia Oesch, François de Pietro
und Bernard Py gehören. Für weitere
Resultate siehe Jean-Luc Alber/Bernard Py,

«Interlangue et conversation exolingue»,
Cahiers du Département des langues et des
sciences du langage 1, Université de

Lausanne, 1985, p. 30—44, und Georges Lüdi,
«Exolinguale Konversation und mehrsprachige

Rede. Untersuchungen zur Kommunikation

in Sprachkontaktsituationen», in:
Eis Oksaar (Hg.), Soziokulturelle Perspektiven

von Spracherwerb und Mehrsprachigkeit,

Tübingen 1986 (im Druck).

Für alle Freunde der Natur. Die Cigarren und Stumpen
von Wuhrmann werden aus guten und naturreinen Übersee-
Tabaken mit Liebe für Liebhaber gemacht.
Zum Beispiel: Habana Feu. Der währschafte Stumpen.

A. Wuhrmann & Cie AG. Cigarrenfabrik Rheinfelden.
Cigarren und Stumpen aus naturreinen Übersee-Tabaken.


	Abgrenzung und Konvergenz : kulturelle Vielfalt und nationale Identität im Lichte der Sprache

