
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Über Hermann Broch

Aus Anlass seines hundertsten Geburtstages

Als James Joyce den fünfzigsten
Geburtstag beging, sagte Hermann Broch
in einem Vortrag, sein «Ulysses» stelle
«den Welt-Alltag der Epoche» dar. Das
war 1932. Im Januar des folgenden
Jahres führte Broch in der Zweigstelle
Leopoldstadt der Volkshochschule
Ottakring den damals noch gänzlich
unbekannten Schriftsteller Elias
Canetti ein. Den Roman «Die Blendung»
gab es damals erst im Manuskript, das
Drama «Die Hochzeit» hatte Canetti
kurz zuvor in privatem Kreis vorgelesen

und damit Broch tief beeindruckt.
Der Ruhm von Joyce ist seither ständig
gewachsen, seine epochale Leistung ins
breiteste Bewusstsein gedrungen. Elias
Canetti ist — im hohen Alter von achtzig

Jahren — mit dem Literatur-Nobelpreis

ausgezeichnet worden. Um
Hermann Broch bemühen sich die Kenner.
Zu seinem hundertsten Geburtstag
liegt abgeschlossen die zwölfbändige
kommentierte Werkausgabe vor, dazu
eine dreiteilige Brief-Edition, die einen
Zeitraum von 1913 bis 1951, Brochs
Todesjahr, erfasst. Unzählige
wissenschaftliche Arbeiten sind über das
Werk des Dichters sowohl wie über das
nicht minder gewichtige Werk des
Essayisten erschienen, und Paul Michael
Lützeler, der Herausgeber der
Werkausgabe, legt rechtzeitig eine erste und
wohl für lange Zeit massgebende
Biographie vor1. Und doch hat es ganz den
Anschein, seit Brochs Tod habe sich

nicht viel an der Tatsache geändert,
dass sein Werk eher am Rande als im
Zentrum der Epoche gesehen wird,
zwar mittlerweile mit Akribie ediert
und gewissenhaft kommentiert, aber in
Gesamtdarstellungen weder der
österreichischen noch der Exilliteratur von
1933 bis 1945 noch gar der Literatur
deutscher Sprache insgesamt als eine
die Epoche zugleich repräsentierende
wie philosophisch durchleuchtende
Erscheinung gedeutet. Was Broch
ausdrücklich vom Romancier verlangt,
nämlich dass er das Dasein in der
Universalität der Weltdarstellung philosophisch

durchdringe, hat er für seine
Zeit geleistet. Aber als er starb, begann
sein Romanschaffen gerade erst einer
nicht allzu grossen Leserschaft bekannt
zu werden. Wer in den fünfziger Jahren
auf dieses Gesamtwerk stiess (es lag
damals schon in einer ersten Gesamtausgabe

des Zürcher Rhein-Verlages
vor), musste bei seinen Versuchen, in
Vorträgen und Artikeln auf seine
Entdeckung aufmerksam zu machen, zur
Kenntnis nehmen, dass die Zeit dieses
Dichters noch nicht gekommen und in
einem gewissen Sinn auch schon vorbei
war. Denn was nun in den Vordergrund
drängte, die «Trümmerliteratur», die

Lyrik des «Kahlschlags», das stand in
einem eklatanten Gegensatz zu Brochs
Kunst. Nicht die umfassende
Zusammenschau, die er angestrebt und
verwirklicht, auch nicht die erkenntnis-



964 ÜBER HERMANN BROCH

theoretische Analyse, die er geleistet
hat, waren jetzt gefragt, und was die
«Schreibweise» betrifft, so musste er
wohl mit seinem höchst anspruchsvollen,

gepflegten und intellektuellen Stil
veraltet wirken, als einer von gestern.
Man kann niemandem deswegen einen
Vorwurf machen. Die Einschnitte und
die Veränderungen im geschichtlichen
Wandel des literarischen Schaffens
vollziehen sich in dieser Weise: durch
Widerspruch, durch Selbstbehauptung
des jeweüs Neuen gegenüber dem
Alten. Ihm selbst widerfuhr, was Broch
in seinem berühmten Vortrag über
«James Joyce und die Gegenwart» ganz
am Anfang abhandelt: Das Verhältnis
eines Werks zu der Zeit, in der sein
Autor gelebt hat, tritt zurück. Ob das

zeitgebunden Entstandene Wirklichkeit

geworden sei, erweist sich an der
Schwelle zu einer neuen Zeit. Nun ist
überhaupt kein Zweifel, dass es sich bei
Romanen wie der Trilogie «Die
Schlafwandler» und «Der Tod des Vergil» um
zentrale und bedeutende Werke der
Literatur handelt. Aber ihre Wirkung und
ihr Ruhm waren nicht etabliert, als das
Neue sich Durchbruch verschaffte; sie

waren nicht Teil des Kanons, gegen den
sich die deutsch schreibenden Autoren
der Nachkriegszeit durchzusetzen hatten.

Für den Rang einer künstlerischen
und geistigen Leistung mag das
unerheblich sem. Für die Wirkung jedoch,
die Ausstrahlung eines Werks ist die
erste Rezeption nicht unwichtig. Bevor
der Dichter in das Gespräch über die
Generationen hinweg eintritt, müsste
es den Dialog mit seiner eigenen Zeit
geben. Der beschränkte sich zu Brochs
Lebzeiten auf wenige Freunde. Die
«Schlafwandler»-Tn\oo& hatte er 1930
auf ein Roman-Preisausschreiben des

Eugen Diederichs Verlags in Jena
eingereicht. Aber der Preis ging an einen

Carl Haensel, und Paul Fechter,
einflussreiches und nationalsozialistisch
gesonnenes MitgUed der Jury, besprach
«Die Schlafwandler» nach deren
Erscheinen negativ. Für das Werk hatte
sich Frank Thiess im Preisgericht
eingesetzt. Durch Jolande Jacobi, die er
vom Studium her kannte, wurde Broch
übrigens mit seinem Verleger bekannt,
Daniel Brody, dem Inhaber des Rhein-
Verlages (erst Basel, dann Zürich). Der
Sohn eines ungarischen Rechtsanwalts
hatte von seinem Onkel die Zeitung
«Neues Pester Journal» und eine
dazugehörige Druckerei geerbt. Er war eine

Zeitlang kaufmännischer Direktor des

Kurt Wolff Verlages in Leipzig. Den
Rhein-Verlag kaufte er, als er sich
selbständig machte. Er hatte ein Faible für
James Joyce, und später baute er die
geisteswissenschaftliche Abteilung
seines Verlages immer stärker aus. Zu
seinen Autoren zählten Karl Kerényi,
C. G. Jung, Adolf Portmann, Gershom
Scholem und andere. Sein Verlag war
nicht in erster Linie der zeitgenössischen

deutschen Dichtung zugewandt.
Broch und Brody verband indessen
eine tiefe Freundschaft. Aber für
Brochs literarisches Werk war der
Rhein-Verlag vielleicht nicht das, was
ein Haus wie S. Fischer in Berlin oder
Eugen Diederichs gewesen wären.

Unter ungünstigen Verhältnissen
trat nach dem Krieg auch «Der Tod des

Vergil» an die Öffentlichkeit. Erschwerend

war nur schon, dass da ein Autor
dahinterstand, der Amerikaner geworden

war. Es gab eine englische, eine
deutsche und eine französische
Ausgabe. Zwischen 1945 und 1948
erschienen in Deutschland und Österreich

ganze neun Rezensionen, davon
vier verfasst von Freunden Brochs. In
der Schweiz brachten lediglich drei
Zeitungen eine Besprechung. Die An-



ÜBER HERMANN BROCH 965

gaben entnehme ich Paul Michael Lüt-
zelers Biographie.

In ihrem einleitenden Essay zum
Band I «Dichten und Erkennen» der
Gesamtausgabe im Rhein-Verlag
(1955), der Brochs Studie «Hofmannsthal

und seine Zeit», die Rede auf Joyce
und einige literatur- und kunsttheoretische

Arbeiten enthält, nennt Hannah
Arendt Broch den «Dichter wider
Willen.» Dass er nämlich «ein Dichter war
und ein Dichter nicht sein wollte», war
in der Tat der «Grundkonflikt seines
Lebens».

Angelegt war dieser Konflikt schon
in seiner Herkunft, in der Kindheit und
Jugend, die Broch in Wien verbrachte,
Der Vater, Josef Broch, Spross einer
jüdischen Familie aus dem mährischen
Prossnitz, brachte es als Textilfabrikant
zu Wohlstand. Er hatte zwei Söhne,
Hermann und Friedrich. In den
Erinnerungen des Älteren erscheint die
frühe Zeit im Elternhaus als Alptraum:
Angst vor dem stets grollenden Vater,
Eifersucht auf den Bruder,
«Liebeszurückweisung», so dass Hermann Broch
in seiner «Psychischen Selbstbiographie»

gar schreibt, hätte er damals nicht
an eine «Wiedergutmachung» und
dereinstige Liebeserfüllung gehofft, so
hätte einer der seltenen Fälle von
Kinderselbstmord eintreten müssen. Nun
hat der junge Broch bekanntlich nach
seiner Volks- und Realschulzeit den
Beruf eines Textilingenieurs erlernt
und ist nach Abschluss seiner Studien
in Wien und Mülhausen als Direktor in
die familieneigene Spinnerei Teesdorf
eingetreten. Aber der Beruf des
Fabrikanten und Kaufmanns füllte ihn
nicht aus. Zwar führte er ein grossbürgerliches

Leben, hatte Frau und Kind
und war ein angesehenes Mitglied der

Wiener Gesellschaft. Aber seine Ehe
ging nicht gut und wurde geschieden.
Seine Hinneigung zur geistigen Welt, zu
Kunst, Literatur und mehr noch zur
exakten Wissenschaft, zur Mathematik
und zur Philosophie, war schon zur
Zeit seines Wirkens in Teesdorf stark.
Er las viel. Von grossem Einfluss muss
Karl Kraus gewesen sein. Zwischen
Anpassung — etwa Konversion zum
Katholizismus, Heirat und Gründung
einer Familie, Fabrikleitung — und
Ausbruch in ein freies, der Kunst und
der Wissenschaft geweihtes Leben —
Mitarbeit an literarischen Zeitschriften,

Bekanntschaften mit Milena Je-
senskä und Ea von Allesch, schliesslich
Verkauf der Fabrik und Scheidung —

war er jahrelang hin- und hergerissen.
Die Entscheidung zum Dichterberuf
erfolgte nach schwerem Kampf. Broch
hat damals — in den späten zwanziger
Jahren — eher die Überzeugung
gehabt, er sei von Haus aus Mathematiker.

An der Wiener Universität, wo er
sich nach seiner Trennung von der
Industrie einschrieb, belegte er vorwiegend

mathematische und philosophische

Vorlesungen. Er hat neun Semester

studiert, er hat sich mit
«mengentheoretischer Geometrie», mit Einsteins
Relativitätstheorie, mit Russells «Philosophie

der Materie» intensiv befasst. In
der Zeit - Broch war bereits vierzig
Jahre alt — verkehrte er im Kreise von
Karl und Charlotte Bühler, ihren Schülern

und Verehrern wie René Spitz, Käthe

Wolf und Jolande Jacobi. Es war
ein Kreis von Intellektuellen und
Künstlern. Kontakt hielt Broch aber
auch zu Mitgliedern der Psychoanalytischen

Vereinigung. Eine von Freuds
Schülerinnen, Hedwig Schaxel, wurde
seine Analytikerin. Nicht, dass er an
einer Neurose gelitten hätte. Es war
nur so, dass er sich als gescheiterte Exi-



966 ÜBER HERMANN BROCH

stenz vorkam (wie Hedwig Schaxel drei
Jahre nach Brochs Tod berichtet hat).
In die Zeit der Analyse fällt dann die
Konzeption und die Arbeit an den
«Schlafwandlern».

Die Psychologie, die Analyse, aber
auch philosophische Absichten, kurzum

eben «die Universalität der
Weltdarstellung» spielten bei seiner Entscheidung

für die Dichtung sehr stark mit
hinein. Sie prägen sein dichterisches
Werk. Der Biograph Paul Michael
Lützeler arbeitet in seinem Bericht über
die Wiener Jahre Brochs anschaulich
die Zerrissenheit, den immanenten
Konflikt heraus. Zuerst also den Konflikt

zwischen den tagsüber zu erfüllenden

Managementaufgaben und den bis
spät nachts betriebenen Beschäftigungen

mit Dichtung und Wissenschaft,
dann den Konflikt zwischen Wissenschaft

und Kunst, der ihn bis an sein
Lebensende nicht mehr losliess. Es gibt
einen kleinen Briefwechsel zwischen
Hermann Broch und Friedrich
Torberg, worin — in fast humoristischen
Wendungen — der tiefe Riss zwischen
dem auf «Verführung» bedachten «Ge-
schichtel-Erzähler» und dem
wissenschaftlich Arbeitenden erörtert wird.
Broch ist da längst im amerikanischen
Exil, man schreibt das Jahr 1943, er
beruft sich auf seinen zehn Jahre
zurückliegenden Joyce-Aufsatz, worin er
darzulegen versucht habe, wie der Künstler

durch die Logik seiner
Darstellungsmittel weiter und weiter ins
Esoterische getrieben werde und schliesslich

nur noch eine ihm allein verständliche,

subjektivistische Sprache spreche.

Dem alternden Broch kam das
«Geschichtel-Erzählen» nur noch wie
etwas Verbotenes vor. Dichtung, so
dachte er nun, sei nur erlaubt, wenn sie
die gleiche zwingende Gültigkeit
besitze wie die Wissenschaft. Wissen¬

schaft aber nur, wenn sie «die Totalität
der Welt» so entstehen lasse wie die
Kunst.

Im zweiten Teü seiner Biographie
beschreibt Paul Michael Lützeler
Brochs Jahre im amerikanischen Exil,
die Arbeit am «Tod des Vergil», an der
Novellensammlung «Die Schuldlosen»
und an der dritten Fassung des
«Bergromans» mit dem Titel «Die Verzauberung».

Zugleich aber ging Brochs
wissenschaftliche Arbeit an der «Massen-
wahntheorie» weiter. Das Projekt geht
zurück auf des Dichters Aufenthalt im
Davenport College der Yale University,
ganz am Anfang seines Exils. Damals
machte er den Vorschlag zur Gründung
und zum Studium von Massenwahn-
erscheinungen. Für die «Massenwahn-
theorie» erhielt Broch ein Rockefeller-
Stipendium. Es ist eine Arbeit ganz im
Dienste der demokratisch bestimmten,
offenen Gesellschaft. Broch schreibt
darin dem Intellektuellen eine besondere

Verantwortung zu. Auch in seinen

späten Briefen hat ihn das Problem
beschäftigt, etwa im Zusammenhang mit
der Frage, ob Wahrheit «innerhalb
eines dogmatischen Rahmens» für den
Intellektuellen akzeptierbar sei. Der
reine Intellektuelle, so Broch, ist innerhalb

eines jeden Wahrheitskreises
skeptisch, sozusagen ein Ketzer an sich,
ein «Revolutionär an sich» gerade auch
innerhalb der Revolution (1945 in
einem Brief an Hans Sahl). Die «geistig
gefährlichste Position» ist ihm aufgetragen:

die Verteidigung der Menschenrechte

gegenüber den wechselnden
Machtsituationen in der Welt.

Brochs Leben ging in Armut und
Krankheit zu Ende. In Princeton und
New Haven war er Lecturer, sein Nachlass

üegt in der Yale University. Einem
Kollegen gegenüber sagte er: «Wenn ich
politische Philosophie betreibe, so er-



ÜBER HERMANN BROCH 967

fülle ich die mir auferlegten Verantwortungen

sowohl mir selber wie meiner
Arbeit wie der Welt gegenüber, doch
wenn ich Romane schreibe, habe ich
das Gefühl der Verantwortungslosigkeit.»

Am 30. Mai 1951 erlitt er einen
Herzschlag, nicht ganz fünfundsechzig
Jahre alt. Schon 1943 hatte er in seiner
Selbstbiographie geschrieben,
Gewissenskonflikte seien die bestimmenden
Faktoren in seinem Leben. Es sei
tatsächlich ein konstanter, langsamer
Selbstmord, den er verübe. Das Wort
besteht zu Recht: Er war ein Dichter
wider Willen.

Die Trüogie «Die Schlafwandler»
endet mit dem versöhnlichen und tröstenden

Wort: «Tu dir kein Leid! denn wir
sind noch alle hier!» Die drei Romane
stellen jene Entwicklung dar, die im
«Zerfall der Werte» endet. Schon die
Titel der drei Teile formulieren Auflösung

und Zersplitterung: der erste
heisst «1888 — Pasenow oder Die
Romantik», der zweite «1903 — Esch oder
Die Anarchie» und der dritte «1918 —

Huguenau oder Die Sachlichkeit». Der
Leutnant Pasenow fügt sich noch
überlieferten Formen; der Held des zweiten
Romans, Esch, hält sich an eine vage
Anständigkeit und hier vor allem an
eine auf Jungfräulichkeit und Eifersucht

gegründete Sexualmoral. Huguenau

schliesslich, Hauptfigur des dritten
Romans, ist bereits einer jener
«wertfreien», «unmoralischen» Menschen,
die das Zeitalter bestimmen werden.
Der Entwicklung, die damit abgeschritten

ist, entspricht auch der Stil der drei
TeUe. «Pasenow» ist in Anlehnung an
die Romankunst Fontanes erzählt,
«Esch» zeigt beginnende Auflösungen
und Sprengungen der Erzählweise, bis
dann in «Huguenau» fast in Form einer

Collage verschiedene Textarten aufein-
anderstossen, Erzählung, Lyrik und
Diskurs.

Fünf Fassungen durchlief der
Roman «Der Tod des Vergil». Schon vor
seiner Verwahrung in Schutzhaft nach
dem Anschluss Österreichs entstand
eine Novellenfassung. Sicher ist, dass
hier an einem historischen Stoff Aktualität

behandelt werden sollte, nämlich
Diktatur und Wertzerfall, auch Absterben

alter reUgiöser Tradition. Vergil
kehrt todkrank von Griechenland nach
Italien zurück, sieht das Unheil der
Zeit im Verhalten der Volksmassen in
Brundisium, die den Cäsar Augustus
erwarten, ein «dumpfbrütendes
Massentier», das in «Jubelgeheul» ausbricht,
«sich selbst anbetend in der Person des

Einen.» Unschwer erkennt man Brochs
wissenschaftliches Thema, den
Massenwahn, und unschwer auch die
Parallelen zum Empfang Hitlers in Wien.
Brochs Hoffnung war, man könne den
ins «Gegenmenschliche» verkehrten
Menschen humanisieren; aber genau
daran zweifelt Vergil, der dazu berufen
wäre. Er geniesst die Freundschaft des

Cäsars, er geniesst seine Gunst. Aber
er glaubt nicht mehr daran, mit der
Kraft seines Werks, mit der «Macht der
Schönheit», wie er sagt, «zum Erkennt-
nisbringer in der wiederhergestellten
Menschengemeinschaft» zu werden.
Sein tiefer ZweUel an der Dichtung gipfelt

in einem Gespräch zwischen Augustus

und Vergil. Es gibt eine mittelalterliche

Legende, wonach Vergil die
«Äneis» habe verbrennen wollen. Diese
Legende greift Broch auf. Augustus
wül Vergil daran hindern, sein Werk zu
vernichten, Vergil ist zutiefst davon
überzeugt, «dass es keine dichterische

Aufgabe mehr gibt.»
Es gibt — ein Jahrhundert nach

Hermann Brochs Geburt — viele Gründe,



968 ÜBER HERMANN BROCH

diesen Dichter zu lesen, der ein Denker
und Forscher zugleich war. Ihm war zu
Lebzeiten nie die Publizität zuteil
geworden, mit der heutzutage selbst mit-
telmässige Talente ins Rampenlicht
gehoben werden. Er fiel mit seinem Werk
zweimal zwischen die Zeiten: nach
1933 in Deutschland und Österreich

wegen der politischen Umwälzung,
nach dem Krieg aber wegen des
veränderten literarischen Klimas. Nach
Erscheinen der «Schlafwandler» sahen
viele Autoren und Kritiker in ihm
sofort einen herausragenden Vertreter
der europäischen Avantgarde. Die
Trilogie wurde besprochen, von Hermann
Hesse gerühmt. Nur war seine
Berühmtheit eine «Literatensache», bald
übrigens Un angelsächsischen Raum
grösser als im deutschen Sprachgebiet.
1950, «Der Tod des Vergil» lag in engUscher

Übersetzung und danach auch im

deutschen Original vor, wurde Broch
vom österreichischen PEN-Club für
den Nobelpreis vorgeschlagen. Als sich
das Stockholmer Komitee in Wien um
nähere Auskünfte bemühte, soU die
dortige Akademie der Wissenschaften
nichts Genaueres über den Kandidaten
gewusst haben. Auch die Darmstädter
Akademie für Sprache und Dichtung
hat eine Kandidatur Brochs empfohlen.

Die Wahl fiel jedoch auf Bertrand
Russell, und im darauf folgenden Jahr
1951 hatte die österreichische Kandidatur

ebenfalls keine Chance. Broch
starb, bevor die Entscheidung fiel —,
zugunsten des Schweden Pär Fabian
Lagerquist.

Anton Krättli

1 Paul Michael Lützeler, Hermann
Broch. Eine Biographie. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1986.

Der grosse Meister der kleinen Form

Über Alfred Polgar anlässlich der Ausgabe seiner Schriften

Sein Name verführt zu unergiebiger
Assoziation. Als vermöge er sich nicht
selbst und aus eigener Kraft zu behaupten,

nennt man ihn seit jeher im
Zusammenhang: mit Artgenossen
unterschiedlichen Kalibers sieht er sich
konfrontiert und vereinigt — Namen wie
Karl Kraus, Alfred Kerr, Kurt
Tucholsky sollen seine kritische Funktion
verdeutlichen; Peter Altenberg
signalisiert geistige Herkunft. In jüngeren
Literaturgeschichten figuriert er gleichsam

nebenher, bleibt Anhängsel und

ergötzüche Fussnote, munterer Exponent

wienerischer Kaffeehauskultur,
«bester Vertreter des neuen Feuilleton-
Essays» — eines Begriffs, den der
Germanist Ernst Alker empfahl und
definierte: «Keine stoffliche Begrenzung (im
Gegensatz zum reinen Essay), keine
geistreich sein sollende Hin- und
Herrederei (Kontrast zum Feuilleton), kein
tierischer Ernst und vor allem nicht die
den Aufsätzen geeichter Fachleute und
weltanschaulich-politischer Funktionäre

eigene Trockenheit.»



ÜBER ALFRED POLGAR 969

Der Angesprochene, 1873 in Wien
geboren und, 82jährig, in Zürich
gestorben: Alfred Polgar, mehr Sprach-
und Theaterfreund als «Kritiker»,
Chronist statt «Rezensent», rastloser

Hinterfrager. Ein Publizist hoher
Güte, dessen Schicksal die Einsicht
bestätigt, die schreibenden Literaturvermittler

würden mitunter massiv unter
Wert gehandelt. Welcher gleichaltrige
Feuületonist reicht ihm das Wasser;
welchem von ihm beachteten Poeten
steht er sprachverwandt nicht zumindest

gleichrangig zur Seite? Polgar
weiss — seme griffige Diktion erklärt es

nachhaltig — um seinen Wert; die als

minderwertig Erkannten aber lässt er
nicht büssen. Er bleibt in jeder Lage
mitspürender Grandseigneur — oder
so: «Ich weiss nicht, warum alle loshämmern

auf den guten Sudermann ...Er
dichtet, wie er kann ...Er hat Courage
zu seiner Flachheit. Er bleibt bei seinem
Leisten.» Mit andern Worten, die Georg

Kaiser treffen. «Rasch tritt der Tod
die Dichtung an. Gestern noch war dieses

<Gas> eine Sache von übermorgen,
heute schon ist sie eine von vorgestern.
Wie die Zeit vergeht.»

Wie hurtig sie von dannen geht —
Alfred Polgars Sprach- und
Theatererfahrungen lassen es ahnen. Seine
Berichte sind Angstzeugnisse eines
Menschen, der nicht gern enttäuscht wird,
Reaktionen eines noblen Charakters,
der das Gute sucht und das stürmische
Mittelmass vorzüglich verachtet. Nein,
er lässt nicht «büssen»; das Unvollendete

aber kränkt — mit rundem Einsatz
fordert er Gerechtigkeit und Recht. Ein
Meister seines Fachs: Prosaist, Dramatiker,

pointenreicher Mensch.
Ja, die Pointe setzt er selbstbewusst

und aus grossem Gewissen heraus. Er
liebt aUes, was mit Sprache zu tun hat,
liebt das wortreiche Leben, hasst Ge¬

schwätzigkeit. Allem Menschlichen ist
er zugetan; den vorgeknöpften Autoren

gegenüber gibt er sich kollegial,
ihre Gestalten und Figuren nimmt er
ernst, mit den massgeblichen Darstellern

— ob Bassermann, Kainz oder
«Fräulein Berger» — leidet er. Er
berichtet, wie ihm geschieht; das Mitgefühl

stimmt. Von grossem Erleben künden

seine Wiederbegegnungen mit
Kleist («Penthesilea») oder Büchner
(«Woyzzeck»), mit «Falstaff» und
«Götz»; an Claudel reibt er sich
vorsätzlich. Hofmannsthal ist Pflichtübung,

Hebbel liebt er, handelt ihn als

Zeitgenossen. Nestroy erweckt er zu
heutigem Leben — simplere Worte smd
nicht denkbar '«Nur Ruhe»): «Diese
Prosa hat seinerzeit den Wienern nicht
besonders gefallen. Die Charaktere im
Schwank waren ihnen zu lumpig (wie
ein Nestroy-Bigograph erzählt). Und so
ist der herrliche Rochus Dickfell lange
von der Bühne verbannt gewesen,
obgleich er eine der allerköstlichsten Figuren

Nestroyscher Laune ist. Strotzend
von saftigem Eigennutz, hinreissend in
seiner Verneinung bürgerlicher Tugend,
ein höchst kostbares, schmiegsames
Dickfell, ein erleuchteter Schubiak, eine
kühle, die Torheit der Welt spiegelnde
Lache (in des Wortes doppeltem Sinn),
eine Seele von einer Unseele, ein
Charakter in der Konsequenz seiner
Charakterlosigkeit. Er ist gebaut wie ein
Küchenmesser: mit besonders stumpfem

Rücken (das Moralische) und
besonders scharfer Schneide (das
Geistige). Also ein gefährliches Instrument,
wenn es auch gemütlichsten Zwecken
der Lebensfreude dient.»

Ein Selbstbild? Eine Fussnote zum
Eigenen, Besichtigung des nahen
Umfelds. «Höchst kostbares, schmiegsames
Dickfell»? «Hinreissend in seiner
Verneinung bürgerlicher Tugend»? «Ein



970 ÜBER ALFRED POLGAR

Charakter in der Konsequenz seiner
Charakterlosigkeit»? Ja: «Ein gefährliches

Instrument, wenn es auch
gemütlichsten Zwecken der Lebensfreude
dient.» Alfred Polgar geht in sich selbst
auf, freut sich am Leben, das Sprache
ist, will kein Alleswisser sein — er liebt.
Liebt den graden Satz, die Silbe, das
Komma und geht damit in den
grundsätzlichen Widerstand zur Literaturschreibe

à la Kerr. Der Verriss hat keinen

Vorrang; das Schöne will dickfellig
erkannt und benannt sein. Literatur
wird Anlass zur puren Freude; Theater
ist Herzenssache.

Als nahen Begleiter möchte man
Polgar bezeichnen, als das, was Marcel
Reich-Ranicki in der Einleitung zur
Rowohlt-Ausgabe unter einem Alltags-
Rezensenten versteht. Polgar woUe,
schreibt der Herausgeber, die Welt
sichtbar machen; Skepsis sei «das

Grundelement seiner Schriften», ein
«Virtuose des aufschreckenden Pianissimo»

sei er. Eine Würdigung, die
kollegialer nicht stehen könnte, ein
friedliches Glanzlicht. «Seine Bagatellen
haben Format, seine Miniaturen haben
Grösse; doch ihrer Grösse fehlt nie die
Anmut. In diesem Werk, das sich so
unauffällig darbietet, finden Intellekt und
Takt, Gewissen und Geschmack zu
einer makellosen Einheit. Ruhig und
gedämpft ist das Licht, das von der
Prosa Alfred Polgars ausgeht: Es erhellt,
ohne je zu blenden1.»

Gewissen und Geschmack offenbaren

sich in der beharrlichen Nachprüfung

seiner selbst, in Enttäuschung und
Bestätigtsein, im sorgsamen Rückblick;
der stille Augenzeugenbericht glänzt in
schelmischer Herzlichkeit («Der junge
Medardus»): «Kein Meisterwerk, dieses
Riesenkind der Schnitzlerschen Muse.
Aber das Werk eines Autors, der
schmerzhaft-genau fühlt, wie die Mei¬

sterschaft aussehen müsste. Und nach
besten Kräften Annäherungswerte gibt.»
Annäherung? Polgar lädt zum
Intimverkehr mit dem poetischen Dasein; er
wirbt für die Freude am Wort, für die
Offenheit, die die guten Wörter herbeilockt,

sie liebkost und belangvoll
weiterreicht. AUred Polgars Mini-Notizen
zum eitlen Geschehen: behende
Sprachfestchen, die sich unerbittlich
geben («Mort par la patrie») und die die
Freude am wienerischen Kalauern
hemmungslos widerspiegeln. Brechts
Baal? «Ein Raubspassvogel». Leo Feld?
Der geborene «Bonmourant».

Wer aber war der Mann, der das
«gefährliche Unzahme», den Humor, als

schöpferische Tugend feierte und
lebte? Polgars Werdegang gestaltet sich

(was Wunder!) anekdotisch. Darüber
hinaus die fixen Daten und Verweise in
autobiographischem Kleid: «Wurde
1875 in Wien geboren. Mein Vater war
Musiker. Ich habe vielerlei studiert und
nichts gelernt. War Journalist,
Parlamentsberichterstatter, Theaterkritiker.
Übersiedelte 1927 nach Berlin und ging
1933 wieder nach Wien zurück. Besondere

Kennzeichen meines Lebens:
keine.» Bürgerlicher Name: Alfred
Polak, ungarisch-slowakischer
Abkunft, Jude — wer war er, der sich «mit
der übelsten Göttergabe» behaftet
meinte: «mit unproduktivem Genie, zu
schwach für das Grosse, zu gross für das
Kleine»? Wie lässt er sich einfangen
und lokalisieren, der «feinste und leiseste

Schriftsteller», der störrische Detaillist

und Kleinmaler, der nach Tucholskys

Dafürhalten «die Millesimalwaage
der Kritik erfunden» hat?

Was bis anhin zu Polgars feuilletoni-
stischem Dasein vermeldet wurde, geht
kaum über die nette Verwunderung
hinaus. Schnittige Einschiebsel von
Brecht und Broch, von Kraus und Frie-



ÜBER ALFRED POLGAR 971

dell, erlesene Billetts von Benjamin,
Musil oder Rychner, wackere
Doktorarbeiten — sie alle zeugen von
Verlegenheit, von den Schwierigkeiten einer
literarischen Form gegenüber, die man
bestenfalls als angenehme Garnitur gelten

lässt. Wohin ist es verkommen, das
klassische Feuilleton? Unter welcher
Bedingung treten sie an, die «grossen
Worte der kleinen Schriftenverfasser»
(Karl Kraus)? Über welchen kulturellen

Stellenwert verfügt das legendäre
Kaffeehaus, der phantastische Stammtisch

— «der einzige Ort, wo Menschen
ohne Schwerpunkt leben können» Polgars

Rolle am «Ort der Leidenschaften»,
sein Leben in Gaststube und Hotel,
erfährt nun endhch angemessene Würdigung:

Ulrich Weinzierl, dem wir auch
ein verlässliches Carl-Seelig-Bild
verdanken («Carl Seelig, Schriftsteller»,
1982), nimmt sich des «Meisters der
kleinen Form» mit fröhUcher Ergebenheit

an2. Polgar Un direkten oder
verschämten Clinch mit der wienerischen
Schreib-Schickeria, mit der «Instanz
K. K», mit Peter Altenberg, dem er
nach Stefan Grossmanns Worten «vom
ersten Tag an eine schwärmerische
Zuneigung entgegengebracht» habe, mit
Schnitzler; Polgar als rasender
Möchtegern-Liebhaber der Kaffeehausmuse
Emma Rudolf, die unter dem Namen

Ea von AUesch beträchtUche Unruhe
in die Hterarischen Etablissements
brachte («Emma Rudolf, die Du bist die
Herrlichste! Geheiliget werde Deine
Schönheit, zu uns komme Dein Reich,
Du sei Herrin über unsere Seele wie
über unseren Körper»); Polgar als
Fremder in der eigenen Heimat, als

Fremder in der Fremde, Un Exil, wo
ihm sem Wort erst recht «überflüssig
und ohnmächtig» vorkommt; Polgar als

vollendeter Pessimist und Melanchoü-
ker, als erstaunlich wacher politischer
Mensch, der freilich stets auf Artigkeit,
auf die feinsinnige Nuance, bedacht
war — dieser Polgar, unstet und von
Natur aus lebenslang umgetrieben,
erfährt in Wernzierls Buch eine Würdigung,

die feinsinniger und nuancierter
nicht sein könnte. Welche Leistung,
einen Autor einzukreisen, der sich

selbst, sich selber abhanden gekommen,

unablässig umkreist hat! In Ulrich
Weinzierls Darstellung gelangt Alfred
Polgar zu sich selbst.

Dieter Fringeli

1 Alfred Polgar: Kleine Schriften in 6

Bänden. Herausgegeben von Marcel Reich-
Ranicki in Zusammenarbeit mit Ulrich
Weinzierl. Rowohlt Verlag. — 2 Ulrich
Weinzierl: Alfred Polgar. Eine Biographie.
Locker Verlag, Wien.

Ein klassisches Gespräch

Cohen und Natorp1

Warum dieser Titel? Die Phüoso-
phiegeschichte könnte auch aufgefasst
werden als ein «Gespräch», ein physisches

und ein geistiges, als eine Ausein¬

andersetzung zwischen den Autoren
und ihren Büchern. Ein physisches
Gespräch hat stattgefunden zwischen
Sokrates und Piaton, zwischen Piaton und



972 COHEN UND NATORP

Aristoteles. Es waren «klassische
Gespräche», eingegangen in die
Philosophiegeschichte. Ein teilweise physisches

und teilweise literarisches
Gespräch zwischen Fichte, ScheUing und
Hegel ist uns ebenfalls überUefert.
Auch sie, ebenfalls, par excellence
«klassische Gespräche», worüber die
Geschichte berichtet unter dem Titel:
Philosophie des deutschen Idealismus.
Cohen und Natorp sind die Vertreter
der Marburger Schule des Neukantianismus.

Auch ihr Gespräch ist ein
«klassisches Gespräch», ein physisches
und ein geistiges, aber mit markanten
Unterschieden zu demjenigen der
Philosophen des deutschen Idealismus. Da
stellt sich ein Problem. Ein Problem
nicht nur der philosophischen Theorie,
sondern auch der philosophischen
Ethik in einem besonderen Sinne, nämlich

was den Verkehr der Philosophen
miteinander und untereinander angeht.
Verfolgt man den Briefwechsel Fichtes
mit ScheUing und ScheUings mit Hegel,
so stellt man eine Art von «Taktik» fest.
Der beginnende Philosoph ScheUing
verhält sich dem bereits berühmten
Philosophen Fichte gegenüber geradezu

unterwürfig. Sobald er aber mit
seinem eigenen Werk durchzudringen
beginnt, fällt sein Urteil über Fichtes
Philosophie vernichtend aus. Ähnlich
das Verhältnis von Hegel und Schelling.
Auch Hegel hält zuerst mit der Kritik
zurück und pflegt die Freundschaft mit
ScheUing. Aber in seinem ersten grossen

Werk («Phänomenologie des
Geistes») rückt er mit seiner Kritik an der
Philosophie Schellings heraus, lässt an
ihr kein gutes Haar: Sie sei die «Nacht»
des Absoluten, in der «aUe Kühe
schwarz» sind. Es ist zugleich das
heruntersausende Fallbeil iUrer bis auf die
gemeinsame Schulzeit in Tübingen
zurückgehenden Freundschaft.

Ganz anders das Verhältnis von
Natorp und Cohen. Auch ein «klassisches

Gespräch». Aber dessen Inhalt war
nicht die gegenseitige Vernichtung der
Theorien durch die Theoretiker,
sondern der lebenslange Versuch, den
andern zu verstehen, insbesondere, muss
man betonen, von der Seite Natorps.
Darüber darf man sich freuen, auch
vom Standpunkt einer vielleicht gar
nicht so unmöglichen «philosophischen
Ökumene» aus.

Cohen

Im Unterschied zu Kant sieht Cohen
die Erkenntnis nicht als eine
Herausarbeitung des wissenschaftlichen
Objekts aus dem empirisch «Gegebenen»,
sondern gänzlich als ein «Erschaffen»
des wissenschaftlicUen Gegenstandes,
als eine «Erzeugung» von dessen wis-
senschaftücher Realität durch das reine
Denken. Es versteht sich, dass bei der
Ausübung dieser Methode, der
«Restbestand» Kants, nämlich das «Ding an
sich», aus dem philosophischen Horizont

verschwinden musste. Cohen
besteht auf der Präponderanz des «reinen
Denkens», des Denkens aus dem
logischen «Ursprung». Dem erzeugenden
Denken ist nichts vorgegeben. Es
erzeugt aus sich selbst Erkenntnis. Es als

Tätigkeit erzeugt den Inhalt. Der Inhalt
aber ist nicht Stoff, er ist Einheit2.

Eine ziemUch «steile» Formulierung,
wie uns heute scheinen will! Und doch
können wir versuchen, auch heute noch
einen Zugang zur Philosophie Cohens
zu finden. Cohen stösst sich an dem
Gegensatz Kants von Denken und
Anschauung, analytischer Logik und
empirisch Gegebenem. Ist daran nicht
etwas Wahres? Kant hat ja von der
angelsächsischen Philosophie den My-



COHEN UND NATORP 973

thos übernommen, dass die Welt dem
Denken gewissermassen als erne
«Bruttomaterie» gegeben sei. Aber ist dem
wUklich so? Ist nicht die Aufmerksamkeit

des Denkens, sei es nun in der
Wissenschaft oder in der Philosophie, von
vornherein auf einen bestimmten Sektor

der Welt gerichtet, dem auch die
Aufmerksamkeit der Wissenschaft und
insbesondere der modern «spezialisierten»

Philosophie gut? Darauf beruUt ja
auch, beispielsweise, die ganze Einteilung

der Wissenschaft in ihre Disziplinen
wie Physik, Chemie, Biologie usf.

Also hat Cohen doch nicht ganz
unrecht, wenn er die wissenschaftüche
Realität abhängig macht von einer
«Vorgegebenheit» des wissenschaftlichen

Gegenstandes Un Denken selbst.
Auch für seine «Logik des Ursprungs»,
die aUer konkreten wissenschaftlichen
Tätigkeit vorangehen soll, können wir
heute Verständnis aufbringen. Einheit
des Denkens beruht doch auf der Einheit

des «Ich denke», auf der Einheit
des Cogito — das Fundament jeglicher
logischen Überlegung. Da steht Cohen,
wie Helmut Holzhey bemerkt, in der
Nähe Fichtes, der den Übergang
vollzieht von der subjektiven Identität des
Ich Ich zur objektiven Identität des
A A.

Natorp

In ihm sehe ich den «guten Geist»
der philosophischen Ökumene des

Marburger Neukantianismus. Zwetfel-
los war Cohen der führende von den
beiden. Cohen strebte voran. Natorp
folgte nach, obwohl durchaus mit
eigenphilosophischem Können und
eigenphilosophischer Macht ausgerüstet.

Und auch mit der ihm eigenen
«intellektuellen Redlichkeit», die Um oft

genug plagte. Er weiss zwar, dass kein
Philosoph aus seiner Haut fahren kann,
anderseits aber liegt ihm so viel an der
Freundschaft mit Cohen und an der tief
realisierten, tief eingesehenen Wahrheit
seines Systems (insbesondere der
Logik des Ursprungs), dass er oft seine
eigenen philosophischen Ansprüche
und auch seme Kritik an Cohens Thesen

zurückstellt. So hat Natorp eine
Rezension der «Logik der reinen
Erkenntnis» Cohens in der Schublade
verschwinden lassen, wohl, weü er von
deren Publikation in den «Kant-Studien»
den Verlust der Freundschaft Cohens
befürchtete. Aber insbesondere im
Falle von Natorp darf die Ethik, die
Ethik des «klassischen Gesprächs» des

Marburger Neukantianismus, nicht
getrennt werden von der Systematik der
Philosophie. Natorp sieht immer beides

zusammen, ganz im Interesse einer
philosophischen Ökumene der nach-
kantischen Philosophie.

Der Autor von «Cohen und Natorp»

Lässt sich Philologie der Phüosophie
von der Philosophie reinlich scheiden?
WU meinen nicht. Kein Philosoph
steht, wenn er beginnt, vor dem Nichts,
er knüpft an an die phüosopUische
Tradition. So ist jede Phüosophie, per defi-
nitionem, auch Philologie der Philosophie.

Ja, die Philosophie des Phüosophen

ist gewissermassen das «Wesen
des Gewesenen», sie wird zur
philosophischen Selbstauslegung der
Geschichte der Phüosophie. Im System
des Phüosophen wiederholt sich die
Geschichte der Philosophie in gekürzter

Form, aber unter neuen Aspekten.
So konnte Alfred North Whitehead die
Geschichte der abendländischen
Phüosophie mit «Fussnoten» zu Piatons
Werk vergleichen.



974 COHEN UND NATORP

Diese Allianz von Philologie der
Philosophie und Philosophie bewährt
sich auch im Werk Helmut Holzheys.
Die beiden Bände sind nicht nur eine
ungeheure Fleissarbeit, nicht nur ein
Zeugnis für philologische Exaktheit.
Das philosophische Feuer brennt auch
in Helmut Holzhey. Das zeigt sich
insbesondere dort, wo er an die Grenze
der Philosophie von Natorp und Cohen

stösst, wo deren Ungenügen sichtbar

wird. Hier geht seine Philologie in
Philosophie über. Hier zeigt sich auch,
was für eine Verpflichtung die
Geschichte der Philosophie dem Philosophen

auferlegt. Diese Verpflichtung, sie
ist nie und nimmer ein Nonplusultra,
sondern immer ein imperativ gefordertes

Plusultra.

einandersetzung um die Logik des
Denkens». Der zweite Band bietet aus-
schliessüch bisher unveröffentUchtes
Material, so die bereits erwähnte
Besprechung Natorps von Cohens «Logik
der reinen Erkenntnis». Der umfangreichste

TeU des zweiten Bandes
besteht aus Briefen, vor allem aus Briefen
von Cohen an Natorp. Von Briefen
Natorps an Cohen werden nur vier
angeführt. Auch diese gehen auf Entwürfe
zurück. Nach persönlicher Auskunft
des Autors fehlen die Briefe Natorps,
weil wahrscheinlich das Archiv Cohens
zerstört wurde, als Frau Martha Cohen
am 1. September 1942 ins Konzentrationslager

Theresienstadt übergeführt
wurde.

Hans F. Geyer

Einteilung des Werks

Der erste Band enthält »Die
Geschichte der Marburger Schule als Aus-

1 Helmut Holzhey: Cohen und Natorp.
Band I: Ursprung und Einheit. Band II: Der
Marburger Neukantianismus in QueUen.
Verlag Schwabe & Co., Basel/Stuttgart
1986.-2 Band IS. 100-101.

«Das Gewicht der Hügel»

Ein Roman von Flurin Spescha '

«Alle Tode bin ich schon gestorben, I
Alle Tode will ich wieder sterben» lauten

die Anfangsverse eines Gedichtes
von Hermann Hesse. Sterben will er
den hölzernen Tod im Baum, den
steinernen Tod im Berg. Und er will wieder

geboren werden als Blume, als
Baum und Gras. Sterben und
Neugeborenwerden — ein Sinnbüd für Leben
im allgemeinen, ein Sinnbild für schöp¬

ferisches Tun im besonderen. Flurin
Spescha, der noch nicht dreissigjährige
Bündner Autor, erfindet keine
naturmythischen Bilder, er schreibt aus
seiner heutigen Lebenswirküchkeit heraus.

Amedes, die Hauptfigur des

Romans, «inszeniert seine kleinen Tode».

Warum die Lektüre des Buches «Das
Gewicht der Hügel» augenblicksweise
an Hesse, der des Bündners Urgrossva-



ZU FLURIN SPESCHA 975

ter sein könnte, erinnert, ist die Intensität,

mit der beide ihre Individualität, ihr
Wachsen und Werden in Metaphern
umsetzen. In einem Briefe gesteht
Hesse einmal, er habe das Lebensgefühl

seiner Knabenjahre im Grunde
stets beibehalten und sein Erwachsensein

und Alter immer als eine Art
Komödie empfunden.

Flurin Spescha unternimmt es, in
seinem Erstlingsbuch die Komödie des
Erwachsenwerdens aufzuzeichnen. Er
beginnt mit der Fabel von der GriUe
und der Ameise. Sie halten Hochzeit;
aus lauter Freude schlägt die GriUe
einen Purzelbaum und bricht sich das
Genick. Die Ameise reist übers Meer
auf der Suche nach der Arznei. Nach
ihrer Rückkehr aber ist die Grille schon
begraben, und die Ameise weint am
Grab, bis sie zerbricht. Über einem
Drittel aller Kapitel steht: «Am Grab».
Auf den ersten Seiten lesen wir: «Mutter

will sterben.» «Grossvater will auch
sterben.» «Grossmutter will und kann
nicht sterben.» Doch die Alten «sterben»

gar nicht mehr, sie sind aUe Tode
schon gestorben. Es ist jetzt an Ame-
des, dem Jungen, seme «temporären
Tode» zu erleben. «Das Wissen um die
inbegriffene Auferstehung verlieh den
Toden eine zusätzliche Attraktivität.»

SpieleriscU hebt der Autor die Grenzen

auf von Sterben und Auferstehen,
von Realität und Fiktion. Amedes
erzählt, wie oft er schon für tot gehalten
wurde: er hatte einen schweren Schlit-
telunfall, eine Gehirnerschütterung;
gerüchteweise hiess es nach einem
Zugsunglück, er habe beide Beine verloren.
Amedes denkt sich seinen Platz auf
dem Friedhof aus. In der Mitte des
Buches, unter dem Titel «Am Grab» ist die
ganze bisherige Lebensgeschichte des
Romanhelden — des Autors auch —

eingebaut. Doch die Tode werden da¬

nach weiter inszeniert, erst gegen
Schluss heisst es: «Seit du gestorben bist,
Vater, wurden meine Tode überflüssig.»

Die Phantasie-Tode sind gleichsam
die Kompositionsstützen für viele
realistische, heitere, komische und traurige
Episoden. So frei wie über die Tode
verfügt der Autor über das gelebte
Leben. Auch diese Freiheit gemahnt —
ein letztes Mal sei er zitiert — an Hesse.
Aus der «Morgenlandfahrt»: «Es ist die
Freiheit der Träume, alles Erdenkliche
gleichzeitig zu erleben, Aussen und
Innen spielend zu vertauschen, Zeit und
Raum wie Kulissen zu verschieben.»
Innen und Aussen vertauschen, das

heisst, die Perspektiven wechseln. Der
Held erzählt in der Ichform; er spricht
ein abwesendes Du an; er hält lebhafte
innere Monologe; es wird über ihn
gesprochen, in den Medien wird er
erwähnt; Ärzte und Psychiater schreiben
medizinische Berichte über ihn. Dem
sprunghaften Austausch der Perspektiven

entspricht das unablässige
Verschieben von Zeit und Raum. Es ist, als

hätte Amedes-Spescha die Ereignisse,
die er aus seinem Leben mitteilen will,
auf lose Blätter geschrieben und diese
Blätter dauernd hin- und hergeschoben,

sie verbunden und wieder gelöst,
bis sie sich auf einmal wie von selbst zu
einem neuen sinnvollen Zusammen-
Uang ordneten. Die einzelnen Szenen

gewinnen durch das artistische
Umdisponieren an Frische.

Die Räume, die Orte des Geschehens,

sind das Bündner Dorf «in den

Hügeln», die Stadt Zürich und Amerika.

— Die Ameise reist übers Meer. —
Die intimen Räume sind das Elternhaus,

die Schule, Studenten- und
Junggesellenbuden; in der überseeischen
Fremde sind's Hallen und Klinikzimmer.

Treffend drückt sich überall die
Atmosphäre, der Ortsgeist, aus. In den



976 ZU FLURIN SPESCHA

Staaten gerät der Bündner aus dem
seelischen Gleichgewicht. Der Amerikaner

Tony meint dazu: «Man muss
lernen, seine Tumschuhgrösse zu akzeptieren.

Otherwise you have an ulcer.»
Weniger pointiert, aber überzeugender ist
die angestammte Umwelt geschildert.
Erinnerungen aus der Kindheit werden
in der Knabensprache erzählt. Die
Mutter und der Vater erscheinen in der
Perspektive des heranwachsenden Sohnes.

«Die dunklen Augen des Vater
schienen ständig auf Amedes zu haften
und lähmten,» heisst es einmal. Und
später: «Wenn ich falle, mag ich vor
oder nach dem Purzeln gedacht haben,
hilft mir Vater wieder auf die Beine.»
Auf den Vater ist Verlass. Die Gestalt
der Mutter zeichnet der Autor in vielen
kleinen, in mütterüchen Gesten. Amedes

(er arbeitet gelegentlich Un

Fernsehstudio) hält eines semer häufigen
Selbstgespräche: «Am Samstag sitzt du
kurz vor sechs mit Mutter in der Stube.
Der Fernseher ist schon eingeschaltet;
noch sieht man die Ansagerin, aber
kurz darauferscheinst du und sagst: Cams

aspecturas. Während du lächelst und
zwinkerst, legst du Mutter den Arm um
die Schulter. Sie blickt dich an und sagt:
Man sieht, dass du zuwenig schläfst.
Dann schaut ihr beide auf dich, auf die
Haarlocke, den Rollkragen, die Augen.»

In romanischer und bündnerdeut-
scher Mundart hält Spescha markante
Ausdrücke fest; einzelne Figuren
charakterisiert er allein durch ihre eigen-
tümüche Redeweise; medizinische
Gutachten in Englisch, Zeitungsnachrichten

in Französisch leiten gelegent-
Uch ein Kapitel ein. Unterschiedliche
Sprachgesten und wechselnde
Erzählperspektiven verbinden sich in teils
raffiniert gekonnten, teüs zufäUigen
Übergängen. Die typographischen «Wegweiser»:

Leerzeüen, Kursivdruck
veranschaulichen optisch die «Purzelbäume»
von einem Bereich in den andern. Der
Purzelbaum, denn «... im Unterschied

zur Grille, lebte Amedes nach dem Tode

weiter», ist die analoge Metapher zu
den «inszenierten Toden». Das Grundthema

des Romans, das alte «Stirb und
werde», wird auf der sprachlichen wie
der kompositorischen Ebene durchgespielt.

Die Lust und die Geschicküch-
keit, von einem zum andern zu springen,

hält sich, schier unvermindert,
durch die zweihundert Seiten hindurch.
Der jugendliche Mut und Übermut
fasziniert auch in diesem Erstlingswerk.

Elise Guignard

1 Flurin Spescha. Das Gewicht der Hügel.

Roman. Nagel & Kimche Zürich, 1986.


	Das Buch

