Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 11

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Uber Hermann Broch

Aus Anlass seines hundertsten Geburtstages

Als James Joyce den fiinfzigsten Ge-
burtstag beging, sagte Hermann Broch
in einem Vortrag, sein «Ulysses» stelle
«den Welt-Alltag der Epoche» dar. Das
war 1932, Im Januar des folgenden
Jahres fiihrte Broch in der Zweigstelle
Leopoldstadt der Volkshochschule
Ottakring den damals noch ganzlich
unbekannten Schriftsteller Elias Ca-
netti ein. Den Roman «Die Blendung»
gab es damals erst im Manuskript, das
Drama «Die Hochzeit» hatte Canetti
kurz zuvor in privatem Kreis vorgele-
sen und damit Broch tief beeindruckt.
Der Ruhm von Joyce ist seither standig
gewachsen, seine epochale Leistung ins
breiteste Bewusstsein gedrungen. Elias
Canetti ist — im hohen Alter von acht-
zig Jahren — mit dem Literatur-Nobel-
preis ausgezeichnet worden. Um Her-
mann Broch bemiihen sich die Kenner.
Zu seinem hundertsten Geburtstag
liegt abgeschlossen die zwolfbandige
kommentierte Werkausgabe vor, dazu
eine dreiteiiige Brief-Edition, die einen
Zeitraum von 1913 bis 1951, Brochs
Todesjahr, erfasst. Unzahlige wissen-
schaftliche Arbeiten sind iber das
Werk des Dichters sowohl wie iiber das
nicht minder gewichtige Werk des Es-
sayisten erschienen, und Paul Michael
Liitzeler, der Herausgeber der Werk-
ausgabe, legt rechtzeitig eine erste und
wohl fir lange Zeit massgebende Bio-
graphie vor'. Und doch hat es ganz den
Anschein, seit Brochs Tod habe sich

nicht viel an der Tatsache geandert,
dass sein Werk eher am Rande als im
Zentrum der Epoche gesehen wird,
zwar mittlerweile mit Akribie ediert
und gewissenhaft kommentiert, aber in
Gesamtdarstellungen weder der oOster-
reichischen noch der Exilliteratur von
1933 bis 1945 noch gar der Literatur
deutscher Sprache insgesamt als eine
die Epoche zugleich reprasentierende
wie philosophisch durchleuchtende Er-
scheinung gedeutet. Was Broch aus-
driicklich vom Romancier verlangt,
namlich dass er das Dasein in der Uni-
versalitiat der Weltdarstellung philoso-
phisch durchdringe, hat er fur seine
Zeit geleistet. Aber als er starb, begann
sein Romanschaffen gerade erst einer
nicht allzu grossen Leserschaft bekannt
zu werden. Wer in den fiinfziger Jahren
auf dieses Gesamtwerk stiess (es lag
damals schon in einer ersten Gesamt-
ausgabe des Ziircher Rhein-Verlages
vor), musste bei seinen Versuchen, in
Vortragen und Artikeln auf seine Ent-
deckung aufmerksam zu machen, zur
Kenntnis nehmen, dass die Zeit dieses
Dichters noch nicht gekommen und in
einem gewissen Sinn auch schon vorbei
war. Denn was nun in den Vordergrund
driangte, die «Trimmerliteratur», die
Lyrik des «Kahlschlags», das stand in
einem eklatanten Gegensatz zu Brochs
Kunst. Nicht die umfassende Zusam-
menschau, die er angestrebt und ver-
wirklicht, auch nicht die erkenntnis-



964 UBER HERMANN BROCH

theoretische Analyse, die er geleistet
hat, waren jetzt gefragt, und was die
«Schreibweise» betrifft, so musste er
wohl mit seinem hochst anspruchsvol-
len, gepflegten und intellektuellen Stil
veraltet wirken, als einer von gestern.
Man kann niemandem deswegen einen
Vorwurf machen. Die Einschnitte und
die Veranderungen im geschichtlichen
Wandel des literarischen Schaffens
vollziehen sich in dieser Weise: durch
Widerspruch, durch Selbstbehauptung
des jeweils Neuen gegeniiber dem
Alten. Ihm selbst widerfuhr, was Broch
in seinem beruhmten Vortrag uber
«James Joyce und die Gegenwart» ganz
am Anfang abhandelt: Das Verhaltnis
eines Werks zu der Zeit, in der sein
Autor gelebt hat, tritt zuriick. Ob das
zeitgebunden Entstandene Wirklich-
keit geworden sei, erweist sich an der
Schwelle zu einer neuen Zeit. Nun ist
uberhaupt kein Zweifel, dass es sich bei
Romanen wie der Trilogie «Die Schlaf-
wandler» und «Der Tod des Vergil» um
zentrale und bedeutende Werke der Li-
teratur handelt. Aber ihre Wirkung und
ihr Ruhm waren nicht etabliert, als das
Neue sich Durchbruch verschaffte; sie
waren nicht Teil des Kanons, gegen den
sich die deutsch schreibenden Autoren
der Nachkriegszeit durchzusetzen hat-
ten. Fiir den Rang einer kiinstlerischen
und geistigen Leistung mag das uner-
heblich sein. Fur die Wirkung jedoch,
die Ausstrahlung eines Werks ist die
erste Rezeption nicht unwichtig. Bevor
der Dichter in das Gesprach tber die
Generationen hinweg eintritt, miisste
es den Dialog mit seiner eigenen Zeit
geben. Der beschrankte sich zu Brochs
Lebzeiten auf wenige Freunde. Die
«Schlafwandler»-Trilogie hatte er 1930
auf ein Roman-Preisausschreiben des
Eugen Diederichs Verlags in Jena ein-
gereicht. Aber der Preis ging an einen

Carl Haensel, und Paul Fechter, ein-
flussreiches und nationalsozialistisch
gesonnenes Mitglied der Jury, besprach
«Die Schlafwandler» nach deren Er-
scheinen negativ. Fir das Werk hatte
sich Frank Thiess im Preisgericht ein-
gesetzt. Durch Jolande Jacobi, die er
vom Studium her kannte, wurde Broch
ibrigens mit seinem Verleger bekannt,
Daniel Brody, dem Inhaber des Rhein-
Verlages (erst Basel, dann Ziirich). Der
Sohn eines ungarischen Rechtsanwalts
hatte von seinem Onkel die Zeitung
«Neues Pester Journal» und eine dazu-
gehorige Druckerei geerbt. Er war eine
Zeitlang kaufmannischer Direktor des
Kurt Wolff Verlages in Leipzig. Den
Rhein-Verlag kaufte er, als er sich selb-
standig machte. Er hatte ein Faible fur
James Joyce, und spiter baute er die
geisteswissenschaftliche Abteilung sei-
nes Verlages immer starker aus. Zu sei-
nen Autoren zdhlten Karl Kerényi,
C. G. Jung, Adolf Portmann, Gershom
Scholem und andere. Sein Verlag war
nicht in erster Linie der zeitgenossi-
schen deutschen Dichtung zugewandt.
Broch und Brody verband indessen
eine tiefe Freundschaft. Aber fir
Brochs literarisches Werk war der
Rhein-Verlag vielleicht nicht das, was
ein Haus wie S. Fischer in Berlin oder
Eugen Diederichs gewesen waren.
Unter ungiinstigen Verhaltnissen
trat nach dem Krieg auch «Der Tod des
Vergil» an die Offentlichkeit. Erschwe-
rend war nur schon, dass da ein Autor
dahinterstand, der Amerikaner gewor-
den war. Es gab eine englische, eine
deutsche und eine franzosische Aus-
gabe. Zwischen 1945 und 1948 er-
schienen in Deutschland und Oster-
reich ganze neun Rezensionen, davon
vier verfasst von Freunden Brochs. In
der Schweiz brachten lediglich drei
Zeitungen eine Besprechung. Die An-



UBER HERMANN BROCH 965

gaben entnehme ich Paul Michael Liit-
zelers Biographie.

*

In ihrem einleitenden Essay zum
Band I «Dichten und Erkennen» der
Gesamtausgabe im  Rhein-Verlag
(1955), der Brochs Studie «Hofmanns-
thal und seine Zeit», die Rede auf Joyce
und einige literatur- und kunsttheoreti-
sche Arbeiten enthalt, nennt Hannah
Arendt Broch den «Dichter wider Wil-
len.» Dass er namlich «ein Dichter war
und ein Dichter nicht sein wollte», war
in der Tat der «Grundkonflikt seines
Lebens».

Angelegt war dieser Konflikt schon
in seiner Herkunft, in der Kindheit und
Jugend, die Broch in Wien verbrachte,
Der Vater, Josef Broch, Spross einer jii-
dischen Familie aus dem mahrischen
Prossnitz, brachte es als Textilfabrikant
zu Wohlstand. Er hatte zwei Sohne,
Hermann und Friedrich. In den Erin-
nerungen des Alteren erscheint die
fruhe Zeit im Elternhaus als Alptraum:
Angst vor dem stets grollenden Vater,
Eifersucht auf den Bruder, «Liebeszu-
riickweisung», so dass Hermann Broch
in seiner «Psychischen Selbstbiogra-
phie» gar schreibt, hatte er damals nicht
an eine «Wiedergutmachung» und der-
einstige Liebeserfiillung gehofft, so
hatte einer der seltenen Fille von Kin-
derselbstmord eintreten miissen. Nun
hat der junge Broch bekanntlich nach
seiner Volks- und Realschulzeit den
Beruf eines Textilingenieurs erlernt
und ist nach Abschluss seiner Studien
in Wien und Miilhausen als Direktor in
die familieneigene Spinnerei Teesdorf
eingetreten. Aber der Beruf des Fa-
brikanten und Kaufmanns fiillte ihn
nicht aus. Zwar fiihrte er ein grossbiir-
gerliches Leben, hatte Frau und Kind
und war ein angesehenes Mitglied der

Wiener Gesellschaft. Aber seine Ehe
ging nicht gut und wurde geschieden.
Seine Hinneigung zur geistigen Welt, zu
Kunst, Literatur und mehr noch zur
exakten Wissenschaft, zur Mathematik
und zur Philosophie, war schon zur
Zeit seines Wirkens in Teesdorf stark.
Er las viel. Von grossem Einfluss muss
Karl Kraus gewesen sein. Zwischen
Anpassung — etwa Konversion zum
Katholizismus, Heirat und Griindung
einer Familie, Fabrikleitung — und
Ausbruch in ein freies, der Kunst und
der Wissenschaft geweihtes Leben —
Mitarbeit an literarischen Zeitschrif-
ten, Bekanntschaften mit Milena Je-
senska und Ea von Allesch, schliesslich
Verkauf der Fabrik und Scheidung —
war er jahrelang hin- und hergerissen.
Die Entscheidung zum Dichterberuf
erfolgte nach schwerem Kampf. Broch
hat damals — in den spaten zwanziger
Jahren — eher die Uberzeugung ge-
habt, er sei von Haus aus Mathemati-
ker. An der Wiener Universitat, wo er
sich nach seiner Trennung von der In-
dustrie einschrieb, belegte er vorwie-
gend mathematische und philosophi-
sche Vorlesungen. Er hat neun Seme-
ster studiert, er hat sich mit «mengen-
theoretischer Geometrie», mit Einsteins
Relativitatstheorie, mit Russells «Philo-
sophie der Materie» intensiv befasst. In
der Zeit - Broch war bereits vierzig
Jahre alt — verkehrte er im Kreise von
Karl und Charlotte Biihler, ihren Schii-
lern und Verehrern wie René Spitz, Ka-
the Wolf und Jolande Jacobi. Es war
ein Kreis von Intellektuellen und
Kinstlern. Kontakt hielt Broch aber
auch zu Mitgliedern der Psychoanalyti-
schen Vereinigung. Eine von Freuds
Schiilerinnen, Hedwig Schaxel, wurde
seine Analytikerin. Nicht, dass er an
einer Neurose gelitten hatte. Es war
nur so, dass er sich als gescheiterte Exi-



966 UBER HERMANN BROCH

stenz vorkam (wie Hedwig Schaxel drei
Jahre nach Brochs Tod berichtet hat).
In die Zeit der Analyse fallt dann die
Konzeption und die Arbeit an den
«Schlafwandlern».

Die Psychologie, die Analyse, aber
auch philosophische Absichten, kurz-
um eben «die Universalitit der Weltdar-
stellung» spielten bei seiner Entschei-
dung fiir die Dichtung sehr stark mit
hinein. Sie pragen sein dichterisches
Werk. Der Biograph Paul Michael Liit-
zeler arbeitet in seinem Bericht tiber
die Wiener Jahre Brochs anschaulich
die Zerrissenheit, den immanenten
Konflikt heraus. Zuerst also den Kon-
flikt zwischen den tagsiiber zu erfiillen-
den Managementaufgaben und den bis
spat nachts betriebenen Beschaftigun-
gen mit Dichtung und Wissenschaft,
dann den Konflikt zwischen Wissen-
schaft und Kunst, der ihn bis an sein
Lebensende nicht mehr losliess. Es gibt
einen kleinen Briefwechsel zwischen
Hermann Broch und Friedrich Tor-
berg, worin — in fast humoristischen
Wendungen — der tiefe Riss zwischen
dem auf «Verfithrung» bedachten «Ge-
schichtel-Erzdhler» und dem wissen-
schaftlich Arbeitenden erortert wird.
Broch ist da langst im amerikanischen
Exil, man schreibt das Jahr 1943, er be-
ruft sich auf seinen zehn Jahre zurtick-
liegenden Joyce-Aufsatz, worin er dar-
zulegen versucht habe, wie der Kiinst-
ler durch die Logik seiner Darstel-
lungsmittel weiter und weiter ins Eso-
terische getrieben werde und schliess-
lich nur noch eine ihm allein verstand-
liche, subjektivistische Sprache spre-
che. Dem alternden Broch kam das
«Geschichtel-Erzdhlen» nur noch wie
etwas Verbotenes vor. Dichtung, so
dachte er nun, sei nur erlaubt, wenn sie
die gleiche zwingende Giltigkeit be-
sitze wie die Wissenschaft. Wissen-

schaft aber nur, wenn sie «die Totalitat
der Welt» so entstehen lasse wie die
Kunst.

Im zweiten Teil seiner Biographie
beschreibt Paul Michael Lutzeler
Brochs Jahre im amerikanischen Exil,
die Arbeit am «Tod des Vergil», an der
Novellensammlung «Die Schuldlosen»
und an der dritten Fassung des «Berg-
romans» mit dem Titel «Die Verzaube-
rung». Zugleich aber ging Brochs wis-
senschaftliche Arbeit an der «Massen-
wahntheorie» weiter. Das Projekt geht
zurtick auf des Dichters Aufenthalt im
Davenport College der Yale University,
ganz am Anfang seines Exils. Damals
machte er den Vorschlag zur Grundung
und zum Studium von Massenwahn-
erscheinungen. Fiir die «Massenwahn-
theorie» erhielt Broch ein Rockefeller-
Stipendium. Es ist eine Arbeit ganz im
Dienste der demokratisch bestimmten,
offenen Gesellschaft. Broch schreibt
darin dem Intellektuellen eine beson-
dere Verantwortung zu. Auch in seinen
spaten Briefen hat ihn das Problem be-
schaftigt, etwa im Zusammenhang mit
der Frage, ob Wahrheit «innerhalb
eines dogmatischen Rahmens» fur den
Intellektuellen akzeptierbar sei. Der
reine Intellektuelle, so Broch, ist inner-
halb eines jeden Wahrheitskreises
skeptisch, sozusagen ein Ketzer an sich,
ein «Revolutiondr an sich» gerade auch
innerhalb der Revolution (1945 in
einem Brief an Hans Sahl). Die «geistig
gefahrlichste Position» ist thm aufgetra-
gen: die Verteidigung der Menschen-
rechte gegentiber den wechselnden
Machtsituationen in der Welt.

Brochs Leben ging in Armut und
Krankheit zu Ende. In Princeton und
New Haven war er Lecturer, sein Nach-
lass liegt in der Yale University. Einem
Kollegen gegentiber sagte er: « Wenn ich
politische Philosophie betreibe, so er-



UBER HERMANN BROCH

fiille ich die mir auferlegten Verantwor-
tungen sowohl mir selber wie meiner
Arbeit wie der Welt gegeniiber, doch
wenn ich Romane schreibe, habe ich
das Gefiihl der Verantwortungslosig-
keit.» Am 30. Mai 1951 erlitt er einen
Herzschlag, nicht ganz funfundsechzig
Jahre alt. Schon 1943 hatte er in seiner
Selbstbiographie geschrieben, Gewis-
senskonflikte seien die bestimmenden
Faktoren in seinem Leben. Es sei tat-
sachlich ein konstanter, langsamer
Selbstmord, den er veriibe. Das Wort
besteht zu Recht: Er war ein Dichter
wider Willen.

*

Die Trilogie «Die Schlafwandler» en-
det mit dem versohnlichen und trosten-
den Wort: «Tu dir kein Leid! denn wir
sind noch alle hier!» Die drei Romane
stellen jene Entwicklung dar, die im
«Zerfall der Werte» endet. Schon die
Titel der drei Teile formulieren Auflo-
sung und Zersplitterung: der erste
heisst «I888 — Pasenow oder Die Ro-
mantik», der zweite «1903 — Esch oder
Die Anarchie» und der dritte «1918 —
Huguenau oder Die Sachlichkeit». Der
Leutnant Pasenow fiigt sich noch uiber-
lieferten Formen; der Held des zweiten
Romans, Esch, halt sich an eine vage
Anstandigkeit und hier vor allem an
eine auf Jungfraulichkeit und Eifer-
sucht gegrundete Sexualmoral. Hugue-
nau schliesslich, Hauptfigur des dritten
Romans, ist bereits einer jener «wert-
freien», «unmoralischen» Menschen,
die das Zeitalter bestimmen werden.
Der Entwicklung, die damit abgeschrit-
ten ist, entspricht auch der Stil der drei
Teile. «Pasenow» ist in Anlehnung an
die Romankunst Fontanes erzahlt,
«Esch» zeigt beginnende Auflosungen
und Sprengungen der Erzahlweise, bis
dann in «Huguenau» fast in Form einer

967

Collage verschiedene Textarten aufein-
anderstossen, Erzahlung, Lyrik und
Diskurs.

Fiinf Fassungen durchlief der Ro-
man «Der Tod des Vergil». Schon vor
seiner Verwahrung in Schutzhaft nach
dem Anschluss Osterreichs entstand
eine Novellenfassung. Sicher ist, dass
hier an einem historischen Stoff Aktua-
litat behandelt werden sollte, namlich
Diktatur und Wertzerfall, auch Abster-
ben alter religioser Tradition. Vergil
kehrt todkrank von Griechenland nach
Italien zuriick, sicht das Unheil der
Zeit im Verhalten der Volksmassen in
Brundisium, die den Casar Augustus
erwarten, ein «dumpfbriitendes Mas-
sentier», das in «Jubelgeheul» ausbricht,
«sich selbst anbetend in der Person des
Einen.» Unschwer erkennt man Brochs
wissenschaftliches Thema, den Mas-
senwahn, und unschwer auch die Par-
allelen zum Empfang Hitlers in Wien.
Brochs Hoffnung war, man konne den
ins «Gegenmenschliche» verkehrten
Menschen humanisieren; aber genau
daran zweifelt Vergil, der dazu berufen
wire. Er geniesst die Freundschaft des
Casars, er geniesst seine Gunst. Aber
er glaubt nicht mehr daran, mit der
Kraft seines Werks, mit der «Macht der
Schonheit», wie er sagt, «zum Erkennt-
nisbringer in der wiederhergestellten
Menschengemeinschaft» zu werden.
Sein tiefer Zweifel an der Dichtung gip-
felt in einem Gesprach zwischen Augu-
stus und Vergil. Es gibt eine mittelalter-
liche Legende, wonach Vergil die
«Aneis» habe verbrennen wollen. Diese
Legende greift Broch auf. Augustus
will Vergil daran hindern, sein Werk zu
vernichten, Vergil ist zutiefst davon
liberzeugt, «dass es keine dichterische
Aufgabe mehr gibt.»

Es gibt — ein Jahrhundert nach Her-
mann Brochs Geburt — viele Grunde,



968 UBER HERMANN BROCH

diesen Dichter zu lesen, der ein Denker
und Forscher zugleich war. Thm war zu
Lebzeiten nie die Publizitat zuteil ge-
worden, mit der heutzutage selbst mit-
telmassige Talente ins Rampenlicht ge-
hoben werden. Er fiel mit seinem Werk
zweimal zwischen die Zeiten: nach
1933 in Deutschland und Osterreich
wegen der politischen Umwalzung,
nach dem Krieg aber wegen des veran-
derten literarischen Klimas. Nach Er-
scheinen der «Schlafwandler» sahen
viele Autoren und Kritiker in ihm so-
fort einen herausragenden Vertreter
der europaischen Avantgarde. Die Tri-
logie wurde besprochen, von Hermann
Hesse gertihmt. Nur war seine Be-
ruhmtheit eine «Literatensache», bald
uibrigens im angelsachsischen Raum
grosser als im deutschen Sprachgebiet.
1950, «Der Tod des Vergil» lag in engli-
scher Ubersetzung und danach auch im

deutschen Original vor, wurde Broch
vom oOsterreichischen PEN-Club fur
den Nobelpreis vorgeschlagen. Als sich
das Stockholmer Komitee in Wien um
nahere Auskiinfte bemiihte, soll die
dortige Akademie der Wissenschaften
nichts Genaueres iiber den Kandidaten
gewusst haben. Auch die Darmstadter
Akademie fiir Sprache und Dichtung
hat eine Kandidatur Brochs empfoh-
len. Die Wahl fiel jedoch auf Bertrand
Russell, und im darauf folgenden Jahr
1951 hatte die osterreichische Kandi-
datur ebenfalls keine Chance. Broch
starb, bevor die Entscheidung fiel —,
zugunsten des Schweden Par Fabian
Lagerquist.

Anton Krattli

! Paul Michael Liutzeler, Hermann
Broch. Eine Biographie. Suhrkamp Verlag,
Frankfurt am Main 1986.

Der grosse Meister der kleinen Form

Uber Alfred Polgar anlisslich der Ausgabe seiner Schriften

Sein Name verfuhrt zu unergiebiger
Assoziation. Als vermoge er sich nicht
selbst und aus eigener Kraft zu behaup-
ten, nennt man ihn seit jeher im Zu-
sammenhang: mit Artgenossen unter-
schiedlichen Kalibers sieht er sich kon-
frontiert und vereinigt — Namen wie
Karl Kraus, Alfred Kerr, Kurt Tu-
cholsky sollen seine kritische Funktion
verdeutlichen; Peter Altenberg si-
gnalisiert geistige Herkunft. In jiingeren
Literaturgeschichten figuriert er gleich-
sam nebenher, bleibt Anhangsel und

ergotzliche Fussnote, munterer Expo-
nent wienerischer Kaffeehauskultur,
«bester Vertreter des neuen Feuilleton-
Essays» — eines Begriffs, den der Ger-

. manist Ernst Alker empfahl und defi-

nierte: «Keine stoffliche Begrenzung (im
Gegensatz zum reinen Essay), keine
geistreich sein sollende Hin- und Her-
rederei (Kontrast zum Feuilleton), kein
tierischer Ernst und vor allem nicht die
den Aufsatzen geeichter Fachleute und
weltanschaulich-politischer ~ Funktio-
nare eigene Trockenheit.»



UBER ALFRED POLGAR

Der Angesprochene, 1873 in Wien
geboren und, 82jahrig, in Ziirich
gestorben: Alfred Polgar, mehr Sprach-
und Theaterfreund als «Kritiker»,
Chronist statt «Rezensent», rastlo-
ser Hinterfrager. Ein Publizist hoher
Giite, dessen Schicksal die Einsicht be-
statigt, die schreibenden Literaturver-
mittler wiirden mitunter massiv unter
Wert gehandelt. Welcher gleichaltrige
Feuilletonist reicht ihm das Wasser;
welchem von ihm beachteten Poeten
steht er sprachverwandt nicht zumin-
dest gleichrangig zur Seite? Polgar
weiss — seine griffige Diktion erklart es
nachhaltig — um seinen Wert; die als
minderwertig Erkannten aber lasst er
nicht biissen. Er bleibt in jeder Lage
mitsplirender Grandseigneur — oder
so: «Ich weiss nicht, warum alle losham-
mern auf den guten Sudermann... Er
dichtet, wie er kann. .. Er hat Courage
zu seiner Flachheit. Er bleibt bei seinem
Leisten.» Mit andern Worten, die Ge-
org Kaiser treffen. «Rasch tritt der Tod
die Dichtung an. Gestern noch war die-
ses «Gas» eine Sache von tibermorgen,
heute schon ist sie eine von vorgestern.
Wie die Zeit vergeht.»

Wie hurtig sie von dannen geht —
Alfred Polgars Sprach- und Theater-
erfahrungen lassen es ahnen. Seine Be-
richte sind Angstzeugnisse eines Men-
schen, der nicht gern enttauscht wird,
Reaktionen eines noblen Charakters,
der das Gute sucht und das stiirmische
Mittelmass vorziiglich verachtet. Nein,
er lasst nicht «biissen»; das Unvollen-
dete aber krankt — mit rundem Einsatz
fordert er Gerechtigkeit und Recht. Ein
Meister seines Fachs: Prosaist, Drama-
tiker, pointenreicher Mensch.

Ja, die Pointe setzt er selbstbewusst
und aus grossem Gewissen heraus. Er
liebt alles, was mit Sprache zu tun hat,
liebt das wortreiche Leben, hasst Ge-

969

schwitzigkeit. Allem Menschlichen ist
er zugetan; den vorgeknopften Auto-
ren gegenuber gibt er sich kollegial,
ihre Gestalten und Figuren nimmt er
ernst, mit den massgeblichen Darstel-
lern — ob Bassermann, Kainz oder
«Fraulein Berger» — leidet er. Er be-
richtet, wie ihm geschieht; das Mitge-
fiihl stimmt. Von grossem Erleben kiin-
den seine Wiederbegegnungen mit
Kleist («Penthesilea») oder Buchner
(«Woyzzeck»), mit «Falstaff» und
«Gotz»; an Claudel reibt er sich vor-
satzlich. Hofmannsthal ist Pflicht-
libung, Hebbel liebt er, handelt ihn als
Zeitgenossen. Nestroy erweckt er zu
heutigem Leben — simplere Worte sind
nicht denkbar («Nur Ruhe»): «Diese
Prosa hat seinerzeit den Wienern nicht
besonders gefallen. Die Charaktere im
Schwank waren ihnen zu lumpig (wie
ein Nestroy-Bigograph erzdhlt). Und so
ist der herrliche Rochus Dickfell lange
von der Biihne verbannt gewesen, ob-
gleich er eine der allerkostlichsten Figu-
ren Nestroyscher Laune ist. Strotzend
von saftigem Eigennutz, hinreissend in
seiner Verneinung btirgerlicher Tugend,
ein hochst kostbares, schmiegsames
Dickfell, ein erleuchteter Schubiak, eine
kiihle, die Torheit der Welt spiegelnde
Lache (in des Wortes doppeltem Sinn),
eine Seele von einer Unseele, ein Cha-
rakter in der Konsequenz seiner Cha-
rakterlosigkeit. Er ist gebaut wie ein
Kiichenmesser: mit besonders stump-
fem Riicken (das Moralische) und be-
sonders scharfer Schneide (das Gei-
stige). Also ein gefahrliches Instrument,
wenn es auch gemiitlichsten Zwecken
der Lebensfreude dient.»

Ein Selbstbild? Eine Fussnote zum
Eigenen, Besichtigung des nahen Um-
felds. «Hochst kostbares, schmiegsames
Dickfell»? «Hinreissend in seiner Ver-
neinung biirgerlicher Tugend»? «Ein



970

Charakter in der Konsequenz seiner
Charakterlosigkeit»? Ja: «Ein gefahr-
liches Instrument, wenn es auch gemiit-
lichsten Zwecken der Lebensfreude
dient.» Alfred Polgar geht in sich selbst
auf, freut sich am Leben, das Sprache
ist, will kein Alleswisser sein — er liebt.
Liebt den graden Satz, die Silbe, das
Komma und geht damit in den grund-
satzlichen Widerstand zur Literatur-
schreibe a la Kerr. Der Verriss hat kei-
nen Vorrang; das Schone will dickfellig
erkannt und benannt sein. Literatur
wird Anlass zur puren Freude; Theater
ist Herzenssache.

Als nahen Begleiter mochte man
Polgar bezeichnen, als das, was Marcel
Reich-Ranicki in der Einleitung zur
Rowohlt-Ausgabe unter einem Alltags-
Rezensenten versteht. Polgar wolle,
schreibt der Herausgeber, die Welt
sichtbar machen; Skepsis sei «das
Grundelement seiner Schriften», ein
«Virtuose des aufschreckenden Pianis-
simo» sei er. Eine Wiirdigung, die kolle-
gialer nicht stehen konnte, ein fried-
liches Glanzlicht. «Seine Bagatellen ha-
ben Format, seine Miniaturen haben
Grosse; doch ihrer Grosse fehlt nie die
Anmut. In diesem Werk, das sich so un-
auffallig darbietet, finden Intellekt und
Takt, Gewissen und Geschmack zu
einer makellosen Einheit. Ruhig und
gedampft ist das Licht, das von der
Prosa Alfred Polgars ausgeht: Es erhellt,
ohne je zu blenden'.»

Gewissen und Geschmack offenba-
ren sich in der beharrlichen Nachpri-
fung seiner selbst, in Enttauschung und
Bestatigtsein, im sorgsamen Riickblick;
der stille Augenzeugenbericht glanzt in
schelmischer Herzlichkeit («Der junge
Medardus»): «Kein Meisterwerk, dieses
Riesenkind der Schnitzlerschen Muse.
Aber das Werk eines Autors, der
schmerzhaft-genau fiihlt, wie die Mei-

UBER ALFRED POLGAR

sterschaft aussehen miisste. Und nach
besten Krdften Anndherungswerte gibt.»
Annaherung? Polgar ladt zum Intim-
verkehr mit dem poetischen Dasein; er
wirbt fir die Freude am Wort, fiir die
Offenheit, die die guten Worter herbei-
lockt, sie liebkost und belangvoll wei-
terreicht. Alfred Polgars Mini-Notizen
zum eitlen Geschehen: behende
Sprachfestchen, die sich unerbittlich
geben («Mort par la patrie») und die die
Freude am wienerischen Kalauern
hemmungslos widerspiegeln. Brechts
Baal? «Ein Raubspassvogel». Leo Feld?
Der geborene «Bonmourant».

Wer aber war der Mann, der das «ge-
fihrliche Unzahme», den Humor, als
schopferische Tugend feierte und
lebte? Polgars Werdegang gestaltet sich
(was Wunder!) anekdotisch. Dartiber
hinaus die fixen Daten und Verweise in
autobiographischem Kleid: «Wurde
1875 in Wien geboren. Mein Vater war
Musiker. Ich habe vielerlei studiert und
nichts gelernt. War Journalist, Parla-
mentsberichterstatter,  Theaterkritiker.
Ubersiedelte 1927 nach Berlin und ging
1933 wieder nach Wien zuriick. Beson-
dere Kennzeichen meines Lebens:
keine.» Biirgerlicher Name: Alfred
Polak, ungarisch-slowakischer ~Ab-
kunft, Jude — wer war er, der sich «mit
der iibelsten Gottergabe» behaftet
meinte: «mit unproduktivem Genie, Zu
schwach fiir das Grosse, zu gross fiir das
Kleine»? Wie lasst er sich einfangen
und lokalisieren, der «feinste und leise-
ste Schriftsteller», der storrische Detail-
list und Kleinmaler, der nach Tuchol-
skys Dafiirhalten «die Millesimalwaage
der Kritik erfunden» hat?

Was bis anhin zu Polgars feuilletoni-
stischem Dasein vermeldet wurde, geht
kaum uber die nette Verwunderung
hinaus. Schnittige Einschiebsel von
Brecht und Broch, von Kraus und Frie-



UBER ALFRED POLGAR 971

dell, erlesene Billetts von Benjamin,
Musil oder Rychner, wackere Doktor-
arbeiten — sie alle zeugen von Verle-
genheit, von den Schwierigkeiten einer
literarischen Form gegeniiber, die man
bestenfalls als angenehme Garnitur gel-
ten lasst. Wohin ist es verkommen, das
klassische Feuilleton? Unter welcher
Bedingung treten sie an, die «grossen
Worte der kleinen Schriftenverfasser»
(Karl Kraus)? Uber welchen kulturel-
len Stellenwert verfligt das legendare
Kaffeehaus, der phantastische Stamm-
tisch — «der einzige Ort, wo Menschen
ohne Schwerpunkt leben kénnen» ? Pol-
gars Rolle am «Ort der Leidenschaften»,
sein Leben in Gaststube und Hotel, er-
fahrt nun endlich angemessene Wiirdi-
gung: Ulrich Weinzierl, dem wir auch
ein verlassliches Carl-Seelig-Bild ver-
danken («Carl Seelig, Schrifisteller,
1982), nimmt sich des «Meisters der
kleinen Form» mit frohlicher Ergeben-
heit an®. Polgar im direkten oder ver-
schamten Clinch mit der wienerischen
Schreib-Schickeria, mit der «Instanz
K. K.», mit Peter Altenberg, dem er
nach Stefan Grossmanns Worten «vom
ersten Tag an eine schwarmerische Zu-
neigung entgegengebracht» habe, mit
Schnitzler; Polgar als rasender Mochte-
gern-Liebhaber der Kaffeehausmuse
Emma Rudolf, die unter dem Namen

Ein klassisches Gesprich

Cohen und Natorp'

Warum dieser Titel? Die Philoso-
phiegeschichte konnte auch aufgefasst
werden als ein «Gesprach», ein physi-
sches und ein geistiges, als eine Ausein-

Ea von Allesch betrachtliche Unruhe
in die literarischen Etablissements
brachte («Emma Rudolf, die Du bist die
Herrlichste! Geheiliget werde Deine
Schonheit, zu uns komme Dein Reich,
Du sei Herrin iiber unsere Seele wie
iiber unseren Korper»); Polgar als
Fremder in der eigenen Heimat, als
Fremder in der Fremde, im Exil, wo
ihm sein Wort erst recht «iberfliissig
und ohnmdchtig» vorkommt; Polgar als
vollendeter Pessimist und Melancholi-
ker, als erstaunlich wacher politischer
Mensch, der freilich stets auf Artigkeit,
auf die feinsinnige Nuance, bedacht
war — dieser Polgar, unstet und von
Natur aus lebenslang umgetrieben, er-
fahrt in Weinzierls Buch eine Wiirdi-
gung, die feinsinniger und nuancierter
nicht sein konnte. Welche Leistung,
einen Autor einzukreisen, der sich
selbst, sich selber abhanden gekom-
men, unablassig umkreist hat! In Ulrich
Weinzierls Darstellung gelangt Alfred
Polgar zu sich selbst.

Dieter Fringeli

! Alfred Polgar: Kleine Schriften in 6
Binden. Herausgegeben von Marcel Reich-
Ranicki in Zusammenarbeit mit Ulrich
Weinzierl. Rowohlt Verlag. — 2 Ulrich
Weinzierl: Alfred Polgar. Eine Biographie.
Locker Verlag, Wien.

andersetzung zwischen den Autoren
und ihren Biichern. Ein physisches Ge-
sprach hat stattgefunden zwischen So-
krates und Platon, zwischen Platon und



972 COHEN UND NATORP

Aristoteles. Es waren «klassische Ge-
sprache», eingegangen in die Philoso-
phiegeschichte. Ein teilweise physi-
sches und teilweise literarisches Ge-
sprach zwischen Fichte, Schelling und
Hegel ist uns ebenfalls tberliefert.
Auch sie, ebenfalls, par excellence
«klassische Gesprache», wortiber die
Geschichte berichtet unter dem Titel:
Philosophie des deutschen Idealismus.
Cohen und Natorp sind die Vertreter
der Marburger Schule des Neukantia-
nismus. Auch ihr Gesprach ist ein
«klassisches Gesprach», ein physisches
und ein geistiges, aber mit markanten
Unterschieden zu demjenigen der Phi-
losophen des deutschen Idealismus. Da
stellt sich ein Problem. Ein Problem
nicht nur der philosophischen Theorie,
sondern auch der philosophischen
Ethik in einem besonderen Sinne, nam-
lich was den Verkehr der Philosophen
miteinander und untereinander angeht.
Verfolgt man den Briefwechsel Fichtes
mit Schelling und Schellings mit Hegel,
so stellt man eine Art von «Taktik» fest.
Der beginnende Philosoph Schelling
verhalt sich dem bereits beriihmten
Philosophen Fichte gegeniiber gera-
dezu unterwurfig. Sobald er aber mit
seinem eigenen Werk durchzudringen
beginnt, fallt sein Urteil iiber Fichtes
Philosophie vernichtend aus. Ahnlich
das Verhaltnis von Hegel und Schelling.
Auch Hegel halt zuerst mit der Kritik
zuruck und pflegt die Freundschaft mit
Schelling. Aber in seinem ersten gros-
sen Werk («Phdnomenologie des Gei-
stes») ruckt er mit seiner Kritik an der
Philosophie Schellings heraus, lasst an
ihr kein gutes Haar: Sie sei die «Nacht»
des Absoluten, in der «alle Kiihe
schwarz» sind. Es ist zugleich das her-
untersausende Fallbeil ihrer bis auf die
gemeinsame Schulzeit in Tiibingen zu-
rickgehenden Freundschaft.

Ganz anders das Verhaltnis von Na-
torp und Cohen. Auch ein «klassisches
Gesprach». Aber dessen Inhalt war
nicht die gegenseitige Vernichtung der
Theorien durch die Theoretiker, son-
dern der lebenslange Versuch, den an-
dern zu verstehen, insbesondere, muss
man betonen, von der Seite Natorps.
Dariiber darf man sich freuen, auch
vom Standpunkt einer vielleicht gar
nicht so unmoglichen «philosophischen
Okumene» aus.

Cohen

Im Unterschied zu Kant sieht Cohen
die Erkenntnis nicht als eine Heraus-
arbeitung des wissenschaftlichen Ob-
jekts aus dem empirisch «Gegebenen»,
sondern ganzlich als ein «Erschaffen»
des wissenschaftlichen Gegenstandes,
als eine «Erzeugung» von dessen wis-
senschaftlicher Realitat durch das reine
Denken. Es versteht sich, dass bei der
Ausilibung dieser Methode, der «Rest-
bestand» Kants, namlich das «Ding an
sich», aus dem philosophischen Hori-
zont verschwinden musste. Cohen be-
steht auf der Praponderanz des «reinen
Denkens», des Denkens aus dem logi-
schen «Ursprung». Dem erzeugenden
Denken ist nichts vorgegeben. Es er-
zeugt aus sich selbst Erkenntnis. Es als
Tatigkeit erzeugt den Inhalt. Der Inhalt
aber ist nicht Stoff, er ist Einheit?.

Eine ziemlich «steile» Formulierung,
wie uns heute scheinen will! Und doch
konnen wir versuchen, auch heute noch
einen Zugang zur Philosophie Cohens
zu finden. Cohen stosst sich an dem
Gegensatz Kants von Denken und
Anschauung, analytischer Logik und
empirisch Gegebenem. Ist daran nicht
etwas Wahres? Kant hat ja von der
angelsachsischen Philosophie den My-



COHEN UND NATORP 973

thos libernommen, dass die Welt dem
Denken gewissermassen als eine «Brut-
tomaterie» gegeben sei. Aber ist dem
wirklich so? Ist nicht die Aufmerksam-
keit des Denkens, sei es nun in der Wis-
senschaft oder in der Philosophie, von
vornherein auf einen bestimmten Sek-
tor der Welt gerichtet, dem auch die
Aufmerksamkeit der Wissenschaft und
insbesondere der modern «spezialisier-
ten» Philosophie gilt? Darauf beruht ja
auch, beispielsweise, die ganze Eintei-
lung der Wissenschaft in ihre Diszipli-
nen wie Physik, Chemie, Biologie usf.
Also hat Cohen doch nicht ganz un-
recht, wenn er die wissenschaftliche
Realitdt abhangig macht von einer
«Vorgegebenheit» des wissenschaft-
lichen Gegenstandes im Denken selbst.
Auch fur seine «Logik des Ursprungs»,
die aller konkreten wissenschaftlichen
Tatigkeit vorangehen soll, konnen wir
heute Verstandnis aufbringen. Einheit
des Denkens beruht doch auf der Ein-
heit des «Ich denke», auf der Einheit
des Cogito — das Fundament jeglicher
logischen Uberlegung. Da steht Cohen,
wie Helmut Holzhey bemerkt, in der
Nihe Fichtes, der den Ubergang voll-
zieht von der subjektiven Identitédt des
Ich = Ich zur objektiven Identitiat des
A=A

Natorp

In ithm sehe ich den «guten Geist»
der philosophischen Okumene des
Marburger Neukantianismus. Zweifel-
los war Cohen der fiihrende von den
beiden. Cohen strebte voran. Natorp
folgte nach, obwohl durchaus mit
eigenphilosophischem Konnen und
eigenphilosophischer Macht ausgerii-
stet. Und auch mit der ihm eigenen «in-
tellektuellen Redlichkeit», die ihn oft

genug plagte. Er weiss zwar, dass kein
Philosoph aus seiner Haut fahren kann,
anderseits aber liegt ihm so viel an der
Freundschaft mit Cohen und an der tief
realisierten, tief eingesehenen Wahrheit
seines Systems (insbesondere der
Logik des Ursprungs), dass er oft seine
eigenen philosophischen Anspriiche
und auch seine Kritik an Cohens The-
sen zuriickstellt. So hat Natorp eine
Rezension der «Logik der reinen Er-
kenntnis» Cohens in der Schublade ver-
schwinden lassen, wohl, weil er von de-
ren Publikation in den «Kant-Studien»
den Verlust der Freundschaft Cohens
befiirchtete. Aber insbesondere im
Falle von Natorp darf die Ethik, die
Ethik des «klassischen Gesprachs» des
Marburger Neukantianismus, nicht ge-
trennt werden von der Systematik der
Philosophie. Natorp sieht immer bei-
des zusammen, ganz im Interesse einer
philosophischen Okumene der nach-
kantischen Philosophie.

Der Autor von «Cohen und Natorp»

Lasst sich Philologie der Philosophie
von der Philosophie reinlich scheiden?
Wir meinen nicht. Kein Philosoph
steht, wenn er beginnt, vor dem Nichts,
er kniipft an an die philosophische Tra-
dition. So ist jede Philosophie, per defi-
nitionem, auch Philologie der Philoso-
phie. Ja, die Philosophie des Philoso-
phen ist gewissermassen das «Wesen
des Gewesenen», sie wird zur philoso-
phischen Selbstauslegung der Ge-
schichte der Philosophie. Im System
des Philosophen wiederholt sich die
Geschichte der Philosophie in gekiirz-
ter Form, aber unter neuen Aspekten.
So konnte Alfred North Whitehead die
Geschichte der abendlandischen Philo-
sophie mit «Fussnoten» zu Platons
Werk vergleichen.



974

Diese Allianz von Philologie der
Philosophie und Philosophie bewahrt
sich auch im Werk Helmut Holzheys.
Die beiden Bande sind nicht nur eine
ungeheure Fleissarbeit, nicht nur ein
Zeugnis fiir philologische Exaktheit.
Das philosophische Feuer brennt auch
in Helmut Holzhey. Das zeigt sich ins-
besondere dort, wo er an die Grenze
der Philosophie von Natorp und Co-
hen stosst, wo deren Ungeniigen sicht-
bar wird. Hier geht seine Philologie in
Philosophie tiber. Hier zeigt sich auch,
was fur eine Verpflichtung die Ge-
schichte der Philosophie dem Philoso-
phen auferlegt. Diese Verpflichtung, sie
ist nie und nimmer ein Nonplusultra,
sondern immer ein imperativ geforder-
tes Plusultra.

Einteilung des Werks

Der erste Band enthalt »Die Ge-
schichte der Marburger Schule als Aus-

«Das Gewicht der Hiigel»

Ein Roman von Flurin Spescha'

«Alle Tode bin ich schon gestorben, /
Alle Tode will ich wieder sterben» lau-
ten die Anfangsverse eines Gedichtes
von Hermann Hesse. Sterben will er
den holzernen Tod im Baum, den stei-
nernen Tod im Berg. Und er will wie-
der geboren werden als Blume, als
Baum und Gras. Sterben und Neuge-
borenwerden — ein Sinnbild fiir Leben
im allgemeinen, ein Sinnbild fiir schop-

COHEN UND NATORP

einandersetzung um die Logik des Den-
kens». Der zweite Band bietet aus-
schliesslich bisher unveroffentlichtes
Material, so die bereits erwahnte Be-
sprechung Natorps von Cohens «Logik
der reinen Erkenntnis». Der umfang-
reichste Teil des zweiten Bandes be-
steht aus Briefen, vor allem aus Briefen
von Cohen an Natorp. Von Briefen Na-
torps an Cohen werden nur vier ange-
fuhrt. Auch diese gehen auf Entwiirfe
zurick. Nach personlicher Auskunft
des Autors fehlen die Briefe Natorps,
weil wahrscheinlich das Archiv Cohens
zerstort wurde, als Frau Martha Cohen
am 1. September 1942 ins Konzentra-
tionslager Theresienstadt ubergefiihrt
wurde.

Hans F. Geyer

" Helmut Holzhey: Cohen und Natorp.
Band I: Ursprung und Einheit. Band II: Der
Marburger Neukantianismus in Quellen.
Verlag Schwabe & Co., Basel/Stuttgart
1986. — % Band 1S.100—101.

ferisches Tun im besonderen. Flurin
Spescha, der noch nicht dreissigjahrige
Bilindner Autor, erfindet keine natur-
mythischen Bilder, er schreibt aus sei-
ner heutigen Lebenswirklichkeit her-
aus. Amedes, die Hauptfigur des Ro-
mans, «inszeniert seine kleinen Tode».
Warum die Lektire des Buches «Das
Gewicht der Hiigel» augenblicksweise
an Hesse, der des Bundners Urgrossva-



ZU FLURIN SPESCHA 975

ter sein konnte, erinnert, ist die Intensi-
tat, mit der beide ihre Individualitat, ihr
Wachsen und Werden in Metaphern
umsetzen. In einem Briefe gesteht
Hesse einmal, er habe das Lebens-
gefuhl seiner Knabenjahre im Grunde
stets beibehalten und sein Erwachsen-
sein und Alter immer als eine Art Ko-
modie empfunden.

Flurin Spescha unternimmt es, in
seinem Erstlingsbuch die Komodie des
Erwachsenwerdens aufzuzeichnen. Er
beginnt mit der Fabel von der Grille
und der Ameise. Sie halten Hochzeit;
aus lauter Freude schlagt die Grille
einen Purzelbaum und bricht sich das
Genick. Die Ameise reist tibers Meer
auf der Suche nach der Arznei. Nach
ithrer Riickkehr aber ist die Grille schon
begraben, und die Ameise weint am
Grab, bis sie zerbricht. Uber einem
Drittel aller Kapitel steht: «Am Grab».
Auf den ersten Seiten lesen wir: «Mut-
ter will sterben.» «Grossvater will auch
sterben.» «Grossmutter will und kann
nicht sterben.» Doch die Alten «ster-
ben» gar nicht mehr, sie sind alle Tode
schon gestorben. Es ist jetzt an Ame-
des, dem Jungen, seine «temporiren
Tode» zu erleben. «Das Wissen um die
inbegriffene Auferstehung verlieh den
Toden eine zusdatzliche Attraktivitat.»

Spielerisch hebt der Autor die Gren-
zen auf von Sterben und Auferstehen,
von Realitat und Fiktion. Amedes er-
zahlt, wie oft er schon fiir tot gehalten
wurde: er hatte einen schweren Schlit-
telunfall, eine Gehirnerschiitterung; ge-
richteweise hiess es nach einem Zugs-
ungluck, er habe beide Beine verloren.
Amedes denkt sich seinen Platz auf
dem Friedhof aus. In der Mitte des Bu-
ches, unter dem Titel «Am Grab» ist die
ganze bisherige Lebensgeschichte des
Romanhelden — des Autors auch —
eingebaut. Doch die Tode werden da-

nach weiter inszeniert, erst gegen
Schluss heisst es: «Seit du gestorben bist,
Vater, wurden meine Tode tiberfliissig.»

Die Phantasie-Tode sind gleichsam
die Kompositionsstiitzen fiir viele reali-
stische, heitere, komische und traurige
Episoden. So frei wie iiber die Tode
verfligt der Autor uber das gelebte Le-
ben. Auch diese Freiheit gemahnt —
ein letztes Mal sei er zitiert — an Hesse.
Aus der «Morgenlandfahrt»: «Es ist die
Freiheit der Traume, alles Erdenkliche
gleichzeitig zu erleben, Aussen und In-
nen spielend zu vertauschen, Zeit und
Raum wie Kulissen zu verschieben.» In-
nen und Aussen vertauschen, das
heisst, die Perspektiven wechseln. Der
Held erzahlt in der Ichform; er spricht
ein abwesendes Du an; er halt lebhafte
innere Monologe; es wird uber 1hn ge-
sprochen, in den Medien wird er er-
wihnt; Arzte und Psychiater schreiben
medizinische Berichte uber thn. Dem
sprunghaften Austausch der Perspekti-
ven entspricht das unablassige Ver-
schieben von Zeit und Raum. Es ist, als
hatte Amedes-Spescha die Ereignisse,
die er aus seinem Leben mitteilen will,
auf lose Blitter geschrieben und diese
Blatter dauernd hin- und hergescho-
ben, sie verbunden und wieder gelost,
bis sie sich auf einmal wie von selbst zu
einem neuen sinnvollen Zusammen-
hang ordneten. Die einzelnen Szenen
gewinnen durch das artistische Um-
disponieren an Frische.

Die Raume, die Orte des Gesche-
hens, sind das Bundner Dorf «in den
Hiigeln», die Stadt Zurich und Ame-
rika. — Die Ameise reist ubers Meer. —
Die intimen Raume sind das Eltern-
haus, die Schule, Studenten- und Jung-
gesellenbuden; in der iberseeischen
Fremde sind’s Hallen und Klinikzim-
mer. Treffend driickt sich tberall die
Atmosphare, der Ortsgeist, aus. In den



976 ZU FLURIN SPESCHA

Staaten gerat der Biindner aus dem
seelischen Gleichgewicht. Der Ameri-
kaner Tony meint dazu: «<Man muss ler-
nen, seine Turnschuhgrosse zu akzeptie-
ren. Otherwise you have an ulcer.» We-
niger pointiert, aber uberzeugender ist
die angestammte Umwelt geschildert.
Erinnerungen aus der Kindheit werden
in der Knabensprache erzihlt. Die
Mutter und der Vater erscheinen in der
Perspektive des heranwachsenden Soh-
nes. «Die dunklen Augen des Vater
schienen standig auf Amedes zu haften
und ladhmten,» heisst es einmal. Und
spater: «Wenn ich falle, mag ich vor
oder nach dem Purzeln gedacht haben,
hilft mir Vater wieder auf die Beine.»
Auf den Vater ist Verlass. Die Gestalt
der Mutter zeichnet der Autor in vielen
kleinen, in miitterlichen Gesten. Ame-
des (er arbeitet gelegentlich im Fern-
sehstudio) halt eines seiner haufigen
Selbstgesprache: «Am Samstag sitzt du
kurz vor sechs mit Mutter in der Stube.
Der Fernseher ist schon eingeschaltet;
noch sieht man die Ansagerin, aber
kurz darauf erscheinst du und sagst: Ca-
ras aspecturas. Wahrend du lachelst und
zwinkerst, legst du Mutter den Arm um
die Schulter. Sie blickt dich an und sagt:
Man sieht, dass du zuwenig schldfst.
Dann schaut ihr beide auf dich, auf die
Haarlocke, den Rollkragen, die Augen.»

In romanischer und bundnerdeut-
scher Mundart halt Spescha markante
Ausdriicke fest; einzelne Figuren cha-
rakterisiert er allein durch ihre eigen-
timliche Redeweise; medizinische
Gutachten in Englisch, Zeitungsnach-
richten in Franzosisch leiten gelegent-
lich ein Kapitel ein. Unterschiedliche
Sprachgesten und wechselnde Erzahl-
perspektiven verbinden sich in teils raf-
finiert gekonnten, teils zufalligen Uber-
gangen. Die typographischen «Wegwei-
ser»: Leerzeilen, Kursivdruck veran-
schaulichen optisch die «Purzelbaume»
von einem Bereich in den andern. Der
Purzelbaum, denn «. .. im Unterschied
zur Grille, lebte Amedes nach dem Tode
weiter», ist die' analoge Metapher zu
den «nszenierten Toden». Das Grund-
thema des Romans, das alte «Stirb und
werde», wird auf der sprachlichen wie
der kompositorischen Ebene durchge-
spielt. Die Lust und die Geschicklich-
keit, von einem zum andern zu sprin-
gen, halt sich, schier unvermindert,
durch die zweihundert Seiten hindurch.
Der jugendliche Mut und Ubermut fas-
ziniert auch in diesem Erstlingswerk.

Elise Guignard

! Flurin Spescha. Das Gewicht der Hii-
gel. Roman. Nagel & Kimche Ziirich, 1986.



	Das Buch

