Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 11

Artikel: Caspar David Friedrich : Ahnherr der amerikanischen Moderne?
Autor: Giger, Romeo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164357

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Romeo Giger

Caspar David Friedrich —
Ahnherr der amerikanischen Moderne?

Die Frage, ob Caspar David Friedrich ein Vorlaufer der modernen ame-
rikanischen Malerei sei, ist keine rhetorische; es soll nicht versucht werden,
allfallige Zweifel wegzudiskutieren. Aufgezeigt werden soll lediglich ein
Weg, der vom Sinnierer und Bilddichter der Romantik zu jenem der ameri-
kanischen Moderne, namlich zu Mark Rothko, fiihrt. Die Bilder dieser bei-
den Beschworer des Hintergriindigen mogen dabei stellvertretend fur das
Lebensgefiihl ihrer jeweiligen Epoche stehen®.

Naturlich kann es sich nicht um direkte Beeinflussungen handeln;
erkennbar wird vielmehr, dass in der Kunst zu verschiedenen Zeiten an
verschiedenen Schaupldatzen Geisteshaltungen manifest werden, die,
obwohl voneinander unabhingig, dem Wesen nach gleich oder doch
zumindest sehr ahnlich sind. Was sich dndert, ist das Vokabular, nicht aber
die Grammatik.

Das romantische Erbe in Ubersee

Das Bild «Landscape» (1898) von Albert Pinkham Ryder erlaubt eine
erste Verbindung zur amerikanischen Malerei. In den Bildern dieses gros-
sen Visionars und Traumers wird augenfallig, wie stark das romantische
Erbe in Ubersee weitergewirkt hat. Die amerikanische Landschaft mit
ihrer Uberfiille an Erhabenem und Grenzenlosem war besonders geeignet,
der romantischen Tradition ihr Fortbestehen zu sichern. Diese reicht denn
auch bis in unsere Zeit, bis zu den Abstraktionen eines Clyfford Still, Bar-
nett Newman, Jackson Pollock und wie sie alle heissen. '

Das Bild des Amerikaners ist nicht so straff komponiert und so streng
geordnet wie das vergleichbare Gemalde «Das grosse Gehege» (um 1832)
von C.D. Friedrich, obwohl sich die beiden Maler beziiglich Kunstauffas-
sung und Weltverstandnis nahestehen. In beiden Bildern finden wir eine
Zweiteilung, doch ist bei Ryder das Verhiltnis von hell und dunkel anders.
Uber einer streifenformigen Anordnung 6ffnet sich der Himmel in einer
dramatischen Bewegung, die an den Fliigelschlag eines Engels erinnern
mag. Obgleich die reale Weite der dargestellten amerikanischen Land-
schaft grosser ist als die Flusslandschaft bei Dresden, fiihlt sich der



952 CASPAR DAVID FRIEDRICH

Betrachter in diesem Bild weniger sich selbst iiberlassen, weniger ratlos
und ausgesetzt. Die dunkle Zeitlichkeit des Vordergrunds wird durchbro-
chen von zwei parallel verlaufenden hellen Strassenziigen, und in der lin-
ken unteren Bildecke findet sich ein nachgerade idyllisches Motiv. Im
Gegensatz zu Friedrichs Darstellung des menschlichen Ausgeliefertseins
schimmert bei Ryder so etwas wie Geborgenheit durch. Anderseits wirkt
die amerikanische Landschaft aufgewiihlter, bedrohlicher. Sie ist nicht
durch Kontemplation gekennzeichnet; wir spiiren nicht den unwidersteh-
lichen Sog in die Tiefe. Zum Ausdruck kommt eine eher private, im Per-
sonlichen verhaftete Sicht der Wirklichkeit. Wenngleich die Natur auch fur
Ryder nicht bloss ein neutrales Betatigungsfeld des Menschen bedeutet,
sondern vielmehr Natur und Mensch eins sind, das heisst, die dargestellte
Wirklichkeit einer inneren Zustandsschilderung gleichkommt, so haben
wir dennoch das Gefiihl, der Deutsche habe uns mehr mitzuteilen. Obzwar
detailgetreuer und scheinbar wirklichkeitsnaher, wird bei ihm subjektive
Empfindung dergestalt iiberhoht, dass sie universelle Erfahrung vermittelt.

«Traumbilder einer ungekannten Welt»

Dass Friedrichs Landschaften beseelt und zugleich Seelenspiegel (wenn
nicht gar Symbolspiegel) sind, veranschaulicht die um 1820 entstandene
«Harzlandschaft». Das Gemalde zeigt eine im Sinne der klassischen Tradi-
tion belanglose, menschenleere Landschaft, der jedes dramatische Motiv
fehlt. Streifenartig hintereinander angeordnet finden wir im Vordergrund
dunkelgrine Wiesen, die sich gegen die Bildmitte hin zu einem schmalen
gelben Band aufhellen. Im Mittelgrund graublaue Hiigelziige, dahinter ein
heller, leicht bewolkter Himmel. Dennoch eignet dem Bild eine unver-
wechselbare Stimmung, eine Stimmung innerer Bewegtheit. Die lichten
Rander der Wiesen, die aufragenden Silhouetten der Berge und der Zug
der Wolken am Horizont sind in ein lebendiges Wechselspiel zueinander
versetzt, das uns als Betrachter unmittelbar beschaftigt. Bei langerem Hin-
schauen geraten Wolken und Berge mit einemmal in Bewegung: sogar das
Gras im Vordergrund scheint sich im Wind wellenformig zu bewegen.

Mit der Einfachheit des Motivs, dem flachenhaften Bildaufbau und der
fur die damalige Zeit weit vorangetriebenen Entkorperlichung des Gegen-
standlichen weicht Friedrich deutlich von der klassischen Tradition ab. Die
Landschaft, die er darstellt, wirkt unbegehbar. Nichts fuhrt in die Tiefe.
Die blauen Berge erscheinen unwirklich, um nicht zu sagen uberwirklich.
Die Landschaft driickt etwas Befremdliches aus; wir filhlen uns darin
fremd, beziehungslos, ausgeliefert. Dennoch spiiren wir eine geheime
Kraft, die uns anzieht, uns gleichsam ins Bild hineinzieht.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 053

Wie beim «grossen Gehege» fehlt auch hier die innere Rahmung. Dies
lasst die Landschaft als einen Ausschnitt aus dem Unendlichen erscheinen.
Wiederum wird dadurch dem Betrachter seine eigene Endlichkeit zu
Bewusstsein gebracht.

Offensichtlich geht es dem Maler nicht um die Abschilderung eines
Erlebnisses der Natur um der Natur willen; er bildet die Harzlandschaft
nicht um ihrer selbst willen ab. Vielmehr bentitzt er sie als Mittlerin subjek-
tiver Stimmungen, als ein Medium emotionaler, Uiberirdischer, religioser
Inhalte.

Als «Traumbilder einer ungekannten Welt» hat Friedrichs Zeitgenosse,
der Maler Carl Gustav Carus, diese Landschaftsdarstellungen bezeichnet.
Zweifelsohne spielt das Traumhafte, Uberwirkliche eine zentrale Rolle,
auch dann, wenn die frische Farbigkeit und die feine Beobachtung des
Lichts die unmittelbare Anschauung der Natur bezeugen. Friedrich fer-
tigte jeweils an Ort und Stelle zahllose Naturstudien an; seine Bilder
jedoch malte er zuhause im Atelier, wobei er seiner Phantasie einen ange-
messen grossen Spielraum gewahrte. Die sich dabei ergebenden Verande-
rungen des vorgegebenen Naturausschnitts entstanden aufgrund eines
Leitsatzes, der fiir seine Kunstauffassung charakteristisch ist. Sein Motto
hiess: «Der Maler soll nicht bloss malen, was er vor sich sieht, sondern
auch, was er in sich sieht. Sieht er aber nichts in sich, so unterlasse er auch
zu malen, was er vor sich sieht.» Nur so, glaubte Friedrich, kann der Maler
hotfen, die Welt des noch Unbekannten zu ergriinden und ans Licht zu
heben. Daher lautete die Anweisung beim Malen: «Schliesse dein leib-
liches Auge, damit du mit dem geistigen Auge zuerst sichest dein Bild.
Dann fordere zutage, was du im Dunkeln gesehen, dass es zurtickwirke auf
andere von aussen nach innen.»

Mystische Ergriffenheit

Friedrichs Darstellungsweise in der «Harzlandschaft» eroffnet einen
weiteren Ausblick auf die Kunst in Ubersee. Das entsprechende Motiv in
«Red Hills and the Sun» (1927) von Georgia O’Keeffe beweist, dass das
romantische Erbe in der amerikanischen Malerei bis in die Gegenwart hin-
ein fortlebt. Die hochst eigenwilligen Bildschopfungen, in denen diese
Kinstlerin die Farbe als eigenen, gefiihlsbetonten Wert einsetzt, lassen die
Werke der Maler der chromatischen Abstraktion vorausahnen.

Warme, gefuihlsstarke Tone dominieren die Komposition. Dennoch
geht davon eine eigentlimliche Distanziertheit aus, eine Art tibersinnlicher
Entriicktheit. Das Bild erscheint emotional geladen und vergeistigt in
einem. Eine unbewohnte Gegend, weit entfernt vom Menschen, seiner



954 : CASPAR DAVID FRIEDRICH

Geschichte, seinen Werken, entfernt von allem Menschlichen und
Geschichtlichen uberhaupt: Natur im uranfanglichen Zustand, in statu nas-
cendi. Die vermittelte Erfahrung ist eine mystische, transzendentale; zum
Ausdruck gebracht wird, was jenseits der sinnlich-erfahrbaren Welt exi-
stiert und daher das menschliche Bewusstsein uberschreitet. (In der Tat
muss die Kunst O’Keeffes im Zusammenhang mit Emersons Transzen-
denzlehre gesehen werden, in der das Wirkliche und das Ideale sich mit-
einander verbinden. Die Natur wird aufgefasst als sinnliches Gewand der
Allseele; in ihr vereint sich alles Sein, von ihr ist jede Seele zugleich Abbild
und Teil.)

Je langer wir die Bildvision auf uns wirken lassen — das ausgedorrte,
leblose Land, der grenzenlose Himmel, an dem sich das Licht der Sonne
kreisformig ausbreitet und schliesslich im Dunkel verdammert —, um so
starker wird die Vorstellung eines Ur-Erlebnisses von Werden und Ver-
gehen, von Lebensoffenbarung und Todesgewissheit, Ewigkeit und Ver-
ganglichkeit. Wir spiiren die unauslotbare Tiefe des Tonnengewolbes am
Himmel, seine Sogwirkung, die uns in immer unergriindlichere Dimensio-
nen vordringen lasst und so Einblick gewahrt in einen Empfindungs- und
Erfahrungsraum, der nur in uns selbst liegen kann.

Ein vielleicht noch deutlicheres Verbindungsglied zur Romantik ist das
Bild «Wave. Night» (1928), das die Sehnsucht nach der unberuhrten Natur
und ihren Formchiffren als evokatives Ausgangsmaterial zum Ausdruck
von Empfindungen und Seelenzustanden bezeugt. Bei der oberen wie der
unteren Bildhalfte konnte es sich beinahe um Landschaften aus dem For-
menvokabular Friedrichs handeln. Samtliche Linien treten tber den Bild-
rand hinaus, was den Eindruck von Entgrenzung und Unermesslichkeit
verstarkt. Dies wird durch die markante Zweiteilung noch bekraftigt. Wie
bei Friedrich schwingt das Visiondre mit, ohne oberflachlich zu dominie-
ren. Die innere Verwandtschaft aussert sich nicht nur im ganz bestimmten
Blick auf die Welt, im eigenen Ton, in der eigenen Sprache; sie aussert sich
vor allem in der Darstellung von Zustanden mystischer Ergriffenheit.

Irdische Begrenztheit

Nirgends kommt Friedrichs eigene Bildsprache und seine personliche
Sicht der Wirklichkeit pragnanter zum Ausdruck als im «Monch am Meer»
(1810). In den leeren, von Bildrand zu Bildrand (und daruber hinaus)
reichenden Flachen wird Wirklichkeit derart auf einen Punkt hin konzen-
triert, dass sie iiberkippt in ein Bedeutungsfeld, das jenseits des rein
Visuellen liegt. Das Bild der ausseren Wirklichkeit wird aufgesogen von
der Vision des Kiinstlers.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 955

Heinrich von Kleist hat seine ersten Eindriicke vor diesem Gemailde so
formuliert: «Nichts kann trauriger und unbehaglicher sein als diese Stel-
lung in der Welt: der einzige Lebensfunke im weiten Reich des Todes, der
einsame Mittelpunkt im einsamen Kreis. Das Bild liegt mit seinen zwei
oder drei geheimnisvollen Gegenstianden wie die Apokalypse da. ... Und
weil es in seiner Einformigkeit und Uferlosigkeit nichts als den Rahmen
zum Vordergrund hat, ist es, als wenn einem die Augenlider weggeschnit-
ten waren.»

Die Befremdung der Zeitgenossen — Clemens Brentano und Achim
von Arnim waren vollends ratlos — ist verstindlich, denn der Maler hat
samtliche bis dahin giiltigen Regeln, wie ein Landschaftsbild auszusehen
habe, auf den Kopf gestellt. Nie zuvor ist die elementare Grosse des Mee-
res, seine Unendlichkeit so kompromisslos gesehen, nie die Weite und Ode
der Strandlandschaft so unidyllisch erfasst worden. Der Monch ist ganz
seiner Verlassenheit ausgeliefert. — Dadurch, dass alle Linien aus dem
Bild herausfliessen, ohne in irgendeiner Weise auf die seitliche Begrenzung
Riicksicht zu nehmen, wirkt die Rahmung als willkiirliches Schnittgeviert.
Jenseits des Bildrandes konnte alles endlos weitergehen.

«Als wenn einem die Augenlider weggeschnitten wiren.» Damit ist das
Radikale dieser Bildgestalt bezeichnet. Die Direktheit der Darstellung
weist auf ihren Symbolgehalt und fordert dem Betrachter eine Stellung-
nahme ab. Gezwungen, sich mit dem Monch zu identifizieren, wird er sich



956 CASPAR DAVID FRIEDRICH

seiner eigenen Winzigkeit und Unbedeutendheit bewusst. Das Unermess-
liche lasst ihn seine Ohnmacht einsehen. Betroffen steht er da, versunken
in dustere Ahnungen. Konfrontiert mit dem Unendlichen, Unfasslichen,
der Zeitlosigkeit des Universums, fragt er nach dem Sinn der Begrenztheit
irdischen Seins.

Noch etwas Bemerkenswertes hat dieses erstaunliche Bild an sich, das
uns lehrt, die Farbtafeln des amerikanischen Bilddichters Mark Rothko zu
lesen. Ausser dem einsamen Monch gibt es nichts zu sehen — nur «Einfor-
migkeit und Uferlosigkeit». Es ist das Werk eines Malers, der — wie Kleist
es audruckte — «eine Quadratmeile markischen Sandes» malen kann. Also
im Grunde nichts. Das Nichts?

Das Einzige, woran sich der Betrachter orientieren kann, ist die Ruk-
kenfigur des Monchs. Das hat auch Kleist getan, wenn er schreibt: «... und
so ward ich selbst der Kapuziner, das Bild ward die Diine, das aber, wo hin-
aus ich mit Sehnsucht blicken sollte, die See, fehlte ganz. Nichts kann trau-
riger und unbehaglicher sein...» Kleist identifiziert sich mit der Figur im
Bild und sieht mit deren Augen das weite «Reich des Todes», den Welt-
untergang, die Apokalypse. Da wir gezwungenermassen dieselbe Blick-
richtung haben wie die Bildfigur, wird unser Blick von aussen her uber
diese hinweg in den Erfahrungsraum des Bildes hineingezogen; eine Iden-
tifikation mit der Riickenfigur ist die Folge. Das Wissen um diesen Vor-
gang kommt uns bei der Betrachtung von Rothkos Lichtwanden zugute.

Zwiegesprich mit dem eigenen Ich

Der Sprung von Friedrichs «Monch am Meer» zu Rothkos Farbtafel
«Black on Grey» (1969) ist erstaunlich klein, auch wenn der Vorgang der
Abstraktion in unserem Jahrhundert bis zur vollstandigen Gegenstands-
losigkeit vorangeschritten ist. Beides sind Beschworungen des Hintergrun-
digen, Meditationen im Raume geheimnisvoller, uberirdischer Machte,
beides Visionen des Nichts, in denen Stimmungen zum Ausdruck kom-
men, wie sie die Natur im Menschen weckt. Die Werke sind gekennzeich-
net durch das Unbestimmte, Geheimnisvolle, durch Unbeweglichkeit und
Stille.

Schon bei Friedrich ist die Natur nicht um ihrer selbst willen da; sie bie-
tet nicht das Bild einer organisch-natuirlichen Lebenskraft, die sich in Sein
und Werden, Bewegung und Wachstum ihrer Formen ausdriickt, sondern
sie ist ein an sich unbelebter Gegenstand, eine Idee, in die der Mensch
seine personlichen Gedanken und Gefiihle hineinprojizieren kann. Die
Landschaft ist Mittel zu subjektivem Fiihlen; sie hat ihre Objektivitat, ihr
wirkliches Dasein und Leben verloren.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 957

Diese Tendenz verabsolutiert sich in den Lichtwanden Rothkos. Auch
er geht im Grunde von der Naturempfindung aus, doch fillt bei ihm die
stoffliche Substanz ganz weg; sie ist vollends emotionalisiert. Rothko hat
den letzten Schritt auf dem von Friedrich begangenen Weg getan: den
Schritt zur totalen Entkorperlichung und Entmaterialisierung der sichtba-
ren gegenstandlichen Welt sowie zur vollstandigen Verinnerlichung der
ausseren Wirklichkeit. In seinen Bildern sind uns als Betrachter alle Hel-
fersdienste verweigert. Es gibt keine Projektionsfiguren mehr, keine Land-
schaftsszenerien, wo wir unseren Standort bestimmen konnten. Die Farbe
(oder Nichtfarbe) ist nur noch Essenz: Volumen, Form, Raum und Licht.
Kunst wird zu einem Akt der Offenbarung, der Erhebung und Ergriffen-
heit, zur Verkorperung universeller Wahrheit.

Rothkos Bestreben war es, durch Farbe sowohl Flache wie auch Raum
zu bestimmen, Gefiihl ebenso wie Stimmung; Farbe sollte physisch greif-
bar und gleichzeitig entstofflicht sein, sinnlich und dennoch geistig. Denn
sie stellt etwas Umfassenderes dar als ihre blosse physische Prasenz: Sie ist
so etwas wie die Verbindung zu einer anderen Wirklichkeit.

Ohne jede Moglichkeit der Identifizierung oder Lokalisierung stehen
wir gleichsam ankerlos vor (besser: in) diesen Bildern, die nur noch Licht
und Farbe sind. Wahrhaft verloren und verlassen, ohne jede Objektivie-
rungsmoglichkeit sind wir als Bildbetrachter zur Bildfigur erhoben (oder
verdammt, je nach dem), unentrinnbar konfrontiert mit dem Universum.
Wie die Monchsgestalt sind wir uns selbst iiberlassen — im unausweich-
lichen Zwiegesprach mit unserem eigenen Ich erfahren wir das Wesen
menschlicher Existenz.

Existenzgefiihl einer Epoche

Besonders hervorgehoben zu werden verdienen die grossen Formate,
denn sie stellen einen bedeutsamen Unterschied zur Malerei Friedrichs
dar. Seit den funfziger Jahren ist in der amerikanischen Kunst der Mass-
stab zum konstitutiven Element der Bedeutungsiibermittlung geworden. In
den uberdimensionierten Formaten spiegelt sich zunachst eine spezifisch
amerikanische Erfahrung: die Grossraumigkeit der Neuen Welt mit ihren
mannigfachen Grenziiberschreitungen — geographisch, historisch, kiinst-
lerisch, technologisch, usf.

Zur Weite der Landschaft kommt aber auch die innere Weite, aus der
die amerikanischen Kiinstler in den fiinfziger und sechziger Jahren
geschopft haben. Sie fiillt die scheinbare Leere der Leinwand auf und ver-
wandelt sie. «Mit der klassischen Vorstellung vom gerahmten Bild haben
diese Lichtwande nichts mehr gemeinsam, sie sind stellvertretend fiir das



958 CASPAR DAVID FRIEDRICH

uns umgebende Grosse und Universelle, Symbol eines unbegrenzten gei-
stigen Raumes, in dem auch das Numinose seinen Platz hat» (Haftmann).
Als Betrachter sehen wir uns nicht mehr einem Wandbild qua Tafelbild
gegenuber. Das normale Bildformat, das nur einen Fleck an der Wand
beansprucht, wird uberschritten. Der Maler kiimmert sich nicht um die
Ausmasse der Wand wie beim Wandgemalde, sondern mochte dariiber
hinaus, um die physikalische Realitit zu erweitern.

Sowohl fiir den Kiunstler wie auch fiir den Betrachter als Mitschopfer
und Miterlebenden schaffen die riesigen Leinwande vollig neue Relatio-
nen. In den grossen Formaten offnet sich der Raum nach allen Seiten, flicht
sozusagen ins Unbegrenzte, Unbegrenzbare (das damit zum zentralen
Thema wird). Wenn wir nahe vor diesen overall paintings stehen, ist es uns
nicht mehr moglich, diese mit einem Blick zu erfassen. Das Bild ist nicht
mehr Objekt in einer Umwelt, es ist selbst diese Umwelt. Wir sehen uns
eingehullt in einen Farbenraum, in einen Geflihls- und Erfahrungsraum,
dem unsere visuelle Aufnahmefahigkeit nicht gewachsen ist.

In seinen ausgereiften Arbeiten wie «Red, White and Brown» (1957)
offenbart sich Rothkos bildnerische Intelligenz und Gefiihlstiefe vollends.
Zu den bedeutsamen Kennzeichen dieses reifen Stils gehoren die Schich-
tung von waagrecht gelegten, rechteckigen Farbzonen innerhalb eines
Hochformats sowie deren harmonische farbliche wie formale Ausgewo-
genheit. Diese Anordnung basiert keineswegs auf vorausgegangener
Berechnung; sie ist auf rein intuitivem Weg zustandegekommen. — Gegen
die Fehlinterpretation, mit seinen Rechtecken im Rechteckrahmen den
Konstruktivisten nahezustehen, hat sich Rothko stets verwahrt. Seine For-
men sind nicht mit dem Lineal gezogen; vielmehr weicht der Kuinstler einer
formalen, messbaren Anordnung bewusst aus. Seine Rechtecke, die das
Bild ausfiillen, seine Form wiederholen und sie dadurch bestatigen, ver-
schwimmen, versickern an den Randern im Farbgrund. Die dabei verwen-
dete Wischtechnik macht die vereinheitlichende Struktur sichtbar.

Die angewandten Mittel sind, gemessen an der Komplexitat der Wir-
kung, verhaltnismassig einfach. Die drei horizontalen Rechtecke sind fest
in der Struktur des Bildes verankert. Sie werden links und rechts von einer
stabilisierenden Vertikale, einer Art innerer Rahmung, zusammengehal-
ten. Das dunkle wolkenartige Gebilde oben und das weisse unten entspre-
chen flaichenmassig ungefahr dem orangen Mittelfeld. Durch diese schein-
bare Einfachheit wird in Bildern wie diesem das Aussergewohnliche von
Rothkos Kunst um so deutlicher ersichtlich: namlich seine Fahigkeit, in
einer einzigen Ebene Farben dergestalt miteinander in Beziehung zu set-
zen, dass die einen vor-, die andern zurucktreten. (Wie man bei wiederhol-
tem Umgang mit dem Bild feststellt, sind es nicht immer dieselben Farb-
zonen, die sich auf uns zu- bzw. von uns wegbewegen. Dies hangt — unter



CASPAR DAVID FRIEDRICH 959

anderem — von unserer Gemiitsverfassung ab wie auch davon, was wir
unmittelbar vorher gesehen haben. Auch die dusseren Lichtverhaltnisse
spielen eine Rolle: In gedampfter Umgebung kommt das innere Licht der
Bilder erst zur vollen Entfaltung. Rothko ging denn auch dazu tiber, seine
Bilder in geddampften Raumen zu zeigen, z.B. in der «Rothko Chapel» in
Houston/Texas.)

Die Farbe in «Red, White and Brown» bezieht ihre dramatische Leucht-
kraft aus der optischen Spannung der verwendeten Farbtonalititen.
Dunne Farbschleier wehen gleichsam iiber die Leinwand und versinken in
ihr; warme Farbtone liegen tiber kiihlen, kiihle iiber warmen, dunkle iiber
hellen und umgekehrt. Durch ihre Transparenz und die verschwimmenden
Randzonen werden wir als Betrachter in einem traumverwandten Raum zu
eigenen Meditationen angeregt.

Versucht man, diese Farbtafel auszudeuten, so stellt sich die Frage, ob
sie von oben nach unten oder von unten nach oben zu lesen sei. Die blen-
dend weisse Zone unten fallt am starksten ins Auge; wir spuren ihre Anzie-
hungskraft wie auch ihre Zurtickweisung, die Verlockung des Leeren wie
auch die Furcht davor. Gleichzeitig erinnern wir uns daran, dass Wassily
Kandinsky vom Weiss gesagt hat, es sei ein Symbol der Stille, einer Stille
der Leere, die auf Erfiillung wartet; ihr Gegenteil, Schwarz, sei gleichfalls
ein Symbol der Stille, jedoch einer Stille von anderer, endgtiltigerer Art. —
Haben wir es demzufolge mit den beiden Lebenspolen zu tun? Wire somit
unten der Anfang und oben das Ende? Was aber stellt in diesem Falle das
orangene Mittelfeld dar?

Rothkos Bilder verweigern eine biindige Ausdeutung. Obzwar heraus-
fordernd, bleiben sie dennoch auf seltsame Weise anonym. Gerade durch
diese Anonymitat aber werden sie — vergleichbar jenen Friedrichs — zu
eigentlichen Schlisselbildern fiir das Existenzgefiihl einer Epoche. Unsere
Fragen nach Anfang und Ende, nach Sinn und Zweck, konnen je langer je
weniger schliissig beantwortet werden. Vielmehr tiberwiegt die Einsicht,
dass Sein als Totalitat erkannt werden muss, als etwas In-sich-Geschlosse-
nes, unzertrennlich Zusammengehoriges. Dieses Gefiihl der Ganzheit ist
in Rothkos Werk gepaart mit jenem der Unendlichkeit, einer Unendlich-
keit, die nicht in der Ausdehnung nach links oder rechts, oben oder unten
zum Ausdruck kommt, sondern in der Dimension der Tiefe: Es ist ein
bestandiges Ausloten und Sich-Verlieren im unausschopflichen Bedeu-
tungsraum des Overall-Feldes, das so zum Sinnbild fiir das Geheimnis des
Lebens wird. Rothkos Lichtwinde symbolisieren die Vereinzelung und
Bedrohung im Unermesslichen wie auch die unerschopflichen Moglichkei-
ten, die dem Menschen darin offenstehen.

*



960 CASPAR DAVID FRIEDRICH

Wie Friedrichs Gemailde lassen sich auch Rothkos Farbtafeln ihr
Geheimnis nicht entreissen, wenn man nur einen Nenner fur das umgrei-
fende Ganze dieser Bildkunst zu finden sucht. Fur die Werke beider trifft
in gleichem Masse zu, was Novalis von der Kunst der schopferischen Welt-
betrachtung gesagt hat: «Die Kunst des ruhigen Beschauens, die der schop-
ferischen Weltbetrachtung ist schwer; unaufhorliches ernstes Nachdenken
und strenge Nuchternheit fordert die Ausfithrung, und die Belohnung wird
kein Beifall der muhescheuen Zeitgenossen, sondern nur eine Freude des
Wissens und Wachsens, eine innigere Beriihrung des Universums sein.»

* Auf die Moglichkeit eines solchen Zusammenhangs hingewiesen hat auch Robert Ro-
senblum: «Modern painting and the Northern Romantic Tradition», 1975.

Spriingli-
Desserts

Die Kronung
eines
exquisiten
Diners.

- Paradeplatz, Hauptbahnhof, Shop Ville,
| Lowenplatz, Stadelhoferplatz, Glatizentrum,
SC-Spreiten Airport-Shapping Kloten




	Caspar David Friedrich : Ahnherr der amerikanischen Moderne?

