
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 11

Artikel: Caspar David Friedrich : Ahnherr der amerikanischen Moderne?

Autor: Giger, Romeo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164357

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164357
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Romeo Giger

Caspar David Friedrich —

Ahnherr der amerikanischen Moderne?

Die Frage, ob Caspar David Friedrich ein Vorläufer der modernen
amerikanischen Malerei sei, ist keine rhetorische; es soll nicht versucht werden,
allfällige Zweifel wegzudiskutieren. Aufgezeigt werden soll lediglich ein
Weg, der vom Sinnierer und Bilddichter der Romantik zu jenem der
amerikanischen Moderne, nämlich zu Mark Rothko, führt. Die Bilder dieser beiden

Beschwörer des Hintergründigen mögen dabei stellvertretend für das

Lebensgefühl ihrer jeweiligen Epoche stehen*.
Natürlich kann es sich nicht um direkte Beeinflussungen handeln;

erkennbar wird vielmehr, dass in der Kunst zu verschiedenen Zeiten an
verschiedenen Schauplätzen Geisteshaltungen manifest werden, die,
obwohl voneinander unabhängig, dem Wesen nach gleich oder doch
zumindest sehr ähnlich sind. Was sich ändert, ist das Vokabular, nicht aber
die Grammatik.

Das romantische Erbe in Übersee

Das Bild «Landscape» (1898) von Albert Pinkham Ryder erlaubt eine
erste Verbindung zur amerikanischen Malerei. In den Bildern dieses grossen

Visionärs und Träumers wird augenfällig, wie stark das romantische
Erbe in Übersee weitergewirkt hat. Die amerikanische Landschaft mit
ihrer Überfülle an Erhabenem und Grenzenlosem war besonders geeignet,
der romantischen Tradition ihr Fortbestehen zu sichern. Diese reicht denn
auch bis in unsere Zeit, bis zu den Abstraktionen eines Clyfford Still, Barnett

Newman, Jackson Pollock und wie sie alle heissen.
Das Bild des Amerikaners ist nicht so straff komponiert und so streng

geordnet wie das vergleichbare Gemälde «Das grosse Gehege» (um 1832)
von CD. Friedrich, obwohl sich die beiden Maler bezüglich Kunstauffassung

und Weltverständnis nahestehen. In beiden Bildern finden wir eine
Zweiteilung, doch ist bei Ryder das Verhältnis von hell und dunkel anders.
Über einer streifenförmigen Anordnung öffnet sich der Himmel in einer
dramatischen Bewegung, die an den Flügelschlag eines Engels erinnern
mag. Obgleich die reale Weite der dargestellten amerikanischen Landschaft

grösser ist als die Flusslandschaft bei Dresden, fühlt sich der



952 CASPAR DAVID FRIEDRICH

Betrachter in diesem Bild weniger sich selbst überlassen, weniger ratlos
und ausgesetzt. Die dunkle Zeitlichkeit des Vordergrunds wird durchbrochen

von zwei parallel verlaufenden hellen Strassenzügen, und in der
linken unteren Bildecke findet sich ein nachgerade idyllisches Motiv. Im
Gegensatz zu Friedrichs Darstellung des menschlichen Ausgeliefertseins
schimmert bei Ryder so etwas wie Geborgenheit durch. Anderseits wirkt
die amerikanische Landschaft aufgewühlter, bedrohlicher. Sie ist nicht
durch Kontemplation gekennzeichnet; wir spüren nicht den unwiderstehlichen

Sog in die Tiefe. Zum Ausdruck kommt eine eher private, im
Persönlichen verhaftete Sicht der Wirklichkeit. Wenngleich die Natur auch für
Ryder nicht bloss ein neutrales Betätigungsfeld des Menschen bedeutet,
sondern vielmehr Natur und Mensch eins sind, das heisst, die dargestellte
Wirklichkeit einer inneren Zustandsschilderung gleichkommt, so haben
wir dennoch das Gefühl, der Deutsche habe uns mehr mitzuteilen. Obzwar
detailgetreuer und scheinbar wirklichkeitsnäher, wird bei ihm subjektive
Empfindung dergestalt überhöht, dass sie universelle Erfahrung vermittelt.

«Traumbilder einer ungekannten Welt»

Dass Friedrichs Landschaften beseelt und zugleich Seelenspiegel (wenn
nicht gar Symbolspiegel) sind, veranschaulicht die um 1820 entstandene
«Harzlandschaft». Das Gemälde zeigt eine im Sinne der klassischen Tradition

belanglose, menschenleere Landschaft, der jedes dramatische Motiv
fehlt. Streifenartig hintereinander angeordnet finden wir im Vordergrund
dunkelgrüne Wiesen, die sich gegen die Bildmitte hin zu einem schmalen
gelben Band aufhellen. Im Mittelgrund graublaue Hügelzüge, dahinter ein
heller, leicht bewölkter Himmel. Dennoch eignet dem Bild eine
unverwechselbare Stimmung, eine Stimmung innerer Bewegtheit. Die lichten
Ränder der Wiesen, die aufragenden Silhouetten der Berge und der Zug
der Wolken am Horizont sind in ein lebendiges Wechselspiel zueinander
versetzt, das uns als Betrachter unmittelbar beschäftigt. Bei längerem
Hinschauen geraten Wolken und Berge mit einemmal in Bewegung: sogar das
Gras im Vordergrund scheint sich im Wind wellenförmig zu bewegen.

Mit der Einfachheit des Motivs, dem flächenhaften Bildaufbau und der
für die damalige Zeit weit vorangetriebenen Entkörperlichung des
Gegenständlichen weicht Friedrich deutlich von der klassischen Tradition ab. Die
Landschaft, die er darstellt, wirkt unbegehbar. Nichts führt in die Tiefe.
Die blauen Berge erscheinen unwirklich, um nicht zu sagen überwirklich.
Die Landschaft drückt etwas Befremdliches aus; wir fühlen uns darin
fremd, beziehungslos, ausgeliefert. Dennoch spüren wir eine geheime
Kraft, die uns anzieht, uns gleichsam ins Bild hineinzieht.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 953

Wie beim «grossen Gehege» fehlt auch hier die innere Rahmung. Dies
lässt die Landschaft als einen Ausschnitt aus dem Unendlichen erscheinen.
Wiederum wird dadurch dem Betrachter seine eigene Endlichkeit zu
Bewusstsein gebracht.

Offensichtlich geht es dem Maler nicht um die Abschilderung eines
Erlebnisses der Natur um der Natur willen; er bildet die Harzlandschaft
nicht um ihrer selbst willen ab. Vielmehr benützt er sie als Mittlerin subjektiver

Stimmungen, als ein Medium emotionaler, überirdischer, rehgiöser
Inhalte.

Als «Traumbilder einer ungekannten Welt» hat Friedrichs Zeitgenosse,
der Maler Carl Gustav Carus, diese Landschaftsdarstellungen bezeichnet.
Zweifelsohne spielt das Traumhafte, Überwirkliche eine zentrale Rolle,
auch dann, wenn die frische Farbigkeit und die feine Beobachtung des
Lichts die unmittelbare Anschauung der Natur bezeugen. Friedrich
fertigte jeweils an Ort und Stelle zahllose Naturstudien an; seine Bilder
jedoch malte er zuhause im Atelier, wobei er seiner Phantasie einen
angemessen grossen Spielraum gewährte. Die sich dabei ergebenden Veränderungen

des vorgegebenen Naturausschnitts entstanden aufgrund eines
Leitsatzes, der für seine Kunstauffassung charakteristisch ist. Sein Motto
hiess: «Der Maler soll nicht bloss malen, was er vor sich sieht, sondern
auch, was er in sich sieht. Sieht er aber nichts in sich, so unterlasse er auch
zu malen, was er vor sich sieht.» Nur so, glaubte Friedrich, kann der Maler
hoffen, die Welt des noch Unbekannten zu ergründen und ans Licht zu
heben. Daher lautete die Anweisung beim Malen: «Schliesse dein
leibliches Auge, damit du mit dem geistigen Auge zuerst siehest dein Bild.
Dann fördere zutage, was du im Dunkeln gesehen, dass es zurückwirke auf
andere von aussen nach innen.»

Mystische Ergriffenheit

Friedrichs Darstellungsweise in der «Harzlandschaft» eröffnet einen
weiteren Ausblick auf die Kunst in Übersee. Das entsprechende Motiv in
«Red Hills and the Sun» (1927) von Georgia O'Keeffe beweist, dass das
romantische Erbe in der amerikanischen Malerei bis in die Gegenwart hinein

fortlebt. Die höchst eigenwilligen Bildschöpfungen, in denen diese
Künstlerin die Farbe als eigenen, gefühlsbetonten Wert einsetzt, lassen die
Werke der Maler der chromatischen Abstraktion vorausahnen.

Warme, gefühlsstarke Töne dominieren die Komposition. Dennoch
geht davon eine eigentümliche Distanziertheit aus, eine Art übersinnlicher
Entrücktheit. Das Bild erscheint emotional geladen und vergeistigt in
einem. Eine unbewohnte Gegend, weit entfernt vom Menschen, seiner



954 CASPAR DAVID FRIEDRICH

Geschichte, seinen Werken, entfernt von allem Menschlichen und
Geschichtlichen überhaupt: Natur im uranfänglichen Zustand, in statu nas-
cendi. Die vermittelte Erfahrung ist eine mystische, transzendentale; zum
Ausdruck gebracht wird, was jenseits der sinnlich-erfahrbaren Welt
existiert und daher das menschliche Bewusstsein überschreitet. (In der Tat
muss die Kunst O'Keeffes im Zusammenhang mit Emersons Transzendenzlehre

gesehen werden, in der das Wirkliche und das Ideale sich
miteinander verbinden. Die Natur wird aufgefasst als sinnliches Gewand der
Allseele; in ihr vereint sich alles Sein, von ihr ist jede Seele zugleich Abbild
und Teil.)

Je länger wir die Bildvision auf uns wirken lassen — das ausgedörrte,
leblose Land, der grenzenlose Himmel, an dem sich das Licht der Sonne
kreisförmig ausbreitet und schliesslich im Dunkel verdämmert —, um so
stärker wird die Vorstellung eines Ur-Erlebnisses von Werden und
Vergehen, von Lebensoffenbarung und Todesgewissheit, Ewigkeit und
Vergänglichkeit. Wir spüren die unauslotbare Tiefe des Tonnengewölbes am
Himmel, seine Sogwirkung, die uns in immer unergründlichere Dimensionen

vordringen lässt und so Einblick gewährt in einen Empfindungs- und
Erfahrungsraum, der nur in uns selbst liegen kann.

Ein vielleicht noch deutlicheres Verbindungsglied zur Romantik ist das

Bild «Wave. Night» (1928), das die Sehnsucht nach der unberührten Natur
und ihren Formchiffren als evokatives Ausgangsmaterial zum Ausdruck
von Empfindungen und Seelenzuständen bezeugt. Bei der oberen wie der
unteren Bildhälfte könnte es sich beinahe um Landschaften aus dem
Formenvokabular Friedrichs handeln. Sämtliche Linien treten über den Bildrand

hinaus, was den Eindruck von Entgrenzung und Unermesslichkeit
verstärkt. Dies wird durch die markante Zweiteilung noch bekräftigt. Wie
bei Friedrich schwingt das Visionäre mit, ohne oberflächlich zu dominieren.

Die innere Verwandtschaft äussert sich nicht nur im ganz bestimmten
Blick auf die Welt, im eigenen Ton, in der eigenen Sprache; sie äussert sich

vor allem in der Darstellung von Zuständen mystischer Ergriffenheit.

Irdische Begrenztheit

Nirgends kommt Friedrichs eigene Bildsprache und seine persönliche
Sicht der Wirklichkeit prägnanter zum Ausdruck als im «Mönch am Meer»

(1810). In den leeren, von Bildrand zu Bildrand (und darüber hinaus)
reichenden Flächen wird Wirklichkeit derart auf einen Punkt hin konzentriert,

dass sie überkippt in ein Bedeutungsfeld, das jenseits des rein
Visuellen liegt. Das Bild der äusseren Wirklichkeit wird aufgesogen von
der Vision des Künstlers.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 955

MMMMÌS0Mi

%: ;«
< # *¦

: ¦ : ;: - v*i

Heinrich von Kleist hat seine ersten Eindrücke vor diesem Gemälde so
formuliert: «Nichts kann trauriger und unbehaglicher sein als diese Stellung

in der Welt: der einzige Lebensfunke im weiten Reich des Todes, der
einsame Mittelpunkt im einsamen Kreis. Das Bild liegt mit seinen zwei
oder drei geheimnisvollen Gegenständen wie die Apokalypse da. Und
weü es in seiner Einförmigkeit und Uferlosigkeit nichts als den Rahmen
zum Vordergrund hat, ist es, als wenn einem die Augenlider weggeschnitten

wären.»
Die Befremdung der Zeitgenossen — Clemens Brentano und Achim

von Arnim waren vollends ratlos — ist verständlich, denn der Maler hat
sämtliche bis dahin gültigen Regeln, wie ein Landschaftsbild auszusehen
habe, auf den Kopf gestellt. Nie zuvor ist die elementare Grösse des Meeres,

seine Unendlichkeit so kompromisslos gesehen, nie die Weite und Öde
der Strandlandschaft so unidyllisch erfasst worden. Der Mönch ist ganz
seiner Verlassenheit ausgeliefert. — Dadurch, dass alle Linien aus dem
Bild herausfliessen, ohne in irgendeiner Weise auf die seitliche Begrenzung
Rücksicht zu nehmen, wirkt die Rahmung als willkürliches Schnittgeviert.
Jenseits des Bildrandes könnte alles endlos weitergehen.

«Als wenn einem die Augenlider weggeschnitten wären.» Damit ist das
Radikale dieser Bildgestalt bezeichnet. Die Direktheit der Darstellung
weist auf ihren Symbolgehalt und fordert dem Betrachter eine Stellungnahme

ab. Gezwungen, sich mit dem Mönch zu identifizieren, wird er sich



956 CASPAR DAVID FRIEDRICH

seiner eigenen Winzigkeit und Unbedeutendheit bewusst. Das Unermess-
liche lässt ihn seine Ohnmacht einsehen. Betroffen steht er da, versunken
in düstere Ahnungen. Konfrontiert mit dem Unendlichen, Unfasslichen,
der Zeitlosigkeit des Universums, fragt er nach dem Sinn der Begrenztheit
irdischen Seins.

Noch etwas Bemerkenswertes hat dieses erstaunliche Bild an sich, das

uns lehrt, die Farbtafeln des amerikanischen Bilddichters Mark Rothko zu
lesen. Ausser dem einsamen Mönch gibt es nichts zu sehen — nur «Einförmigkeit

und Uferlosigkeit». Es ist das Werk eines Malers, der — wie Kleist
es audrückte — «eine Quadratmeile märkischen Sandes» malen kann. Also
im Grunde nichts. Das Nichts?

Das Einzige, woran sich der Betrachter orientieren kann, ist die Rük-
kenfigur des Mönchs. Das hat auch Kleist getan, wenn er schreibt: «... und
so ward ich selbst der Kapuziner, das Bild ward die Düne, das aber, wo hinaus

ich mit Sehnsucht blicken sollte, die See, fehlte ganz. Nichts kann trauriger

und unbehaglicher sein...» Kleist identifiziert sich mit der Figur im
Bild und sieht mit deren Augen das weite «Reich des Todes», den
Weltuntergang, die Apokalypse. Da wir gezwungenermassen dieselbe
Blickrichtung haben wie die Bildfigur, wird unser Blick von aussen her über
diese hinweg in den Erfahrungsraum des Bildes hineingezogen; eine
Identifikation mit der Rückenfigur ist die Folge. Das Wissen um diesen
Vorgang kommt uns bei der Betrachtung von Rothkos Lichtwänden zugute.

Zwiegespräch mit dem eigenen Ich

Der Sprung von Friedrichs «Mönch am Meer» zu Rothkos Farbtafel
«Black on Grey» (1969) ist erstaunlich klein, auch wenn der Vorgang der
Abstraktion in unserem Jahrhundert bis zur vollständigen Gegenstandslosigkeit

vorangeschritten ist. Beides sind Beschwörungen des Hintergründigen,

Meditationen im Räume geheimnisvoller, überirdischer Mächte,
beides Visionen des Nichts, in denen Stimmungen zum Ausdruck kommen,

wie sie die Natur im Menschen weckt. Die Werke sind gekennzeichnet
durch das Unbestimmte, Geheimnisvolle, durch UnbewegUchkeit und

Stille.
Schon bei Friedrich ist die Natur nicht um ihrer selbst willen da; sie bietet

nicht das Bild einer organisch-natürlichen Lebenskraft, die sich in Sein
und Werden, Bewegung und Wachstum ihrer Formen ausdrückt, sondern
sie ist ein an sich unbelebter Gegenstand, eine Idee, in die der Mensch
seine persönlichen Gedanken und Gefühle hineinprojizieren kann. Die
Landschaft ist Mittel zu subjektivem Fühlen; sie hat ihre Objektivität, ihr
wirkliches Dasein und Leben verloren.



CASPAR DAVID FRIEDRICH 957

Diese Tendenz verabsolutiert sich in den Lichtwänden Rothkos. Auch
er geht im Grunde von der Naturempfindung aus, doch fällt bei ihm die
stoffliche Substanz ganz weg; sie ist vollends emotionalisiert. Rothko hat
den letzten Schritt auf dem von Friedrich begangenen Weg getan: den
Schritt zur totalen Entkörperlichung und Entmaterialisierung der sichtbaren

gegenständlichen Welt sowie zur vollständigen Verinnerlichung der
äusseren Wirklichkeit. In seinen Bildern sind uns als Betrachter alle
Helfersdienste verweigert. Es gibt keine Projektionsfiguren mehr, keine
Landschaftsszenerien, wo wir unseren Standort bestimmen könnten. Die Farbe
(oder Nichtfarbe) ist nur noch Essenz: Volumen, Form, Raum und Licht.
Kunst wird zu einem Akt der Offenbarung, der Erhebung und Ergriffenheit,

zur Verkörperung universeller Wahrheit.
Rothkos Bestreben war es, durch Farbe sowohl Fläche wie auch Raum

zu bestimmen, Gefühl ebenso wie Stimmung; Farbe sollte physisch greifbar

und gleichzeitig entstofflicht sein, sinnlich und dennoch geistig. Denn
sie stellt etwas Umfassenderes dar als ihre blosse physische Präsenz: Sie ist
so etwas wie die Verbindung zu einer anderen Wirklichkeit.

Ohne jede Möglichkeit der Identifizierung oder Lokalisierung stehen
wir gleichsam ankerlos vor (besser: in) diesen Bildern, die nur noch Licht
und Farbe sind. Wahrhaft verloren und verlassen, ohne jede
Objektivierungsmöglichkeit sind wir als Bildbetrachter zur Bildfigur erhoben (oder
verdammt, je nach dem), unentrinnbar konfrontiert mit dem Universum.
Wie die Mönchsgestalt sind wir uns selbst überlassen — im unausweichlichen

Zwiegespräch mit unserem eigenen Ich erfahren wir das Wesen
menschlicher Existenz.

Existenzgefühl einer Epoche

Besonders hervorgehoben zu werden verdienen die grossen Formate,
denn sie stellen einen bedeutsamen Unterschied zur Malerei Friedrichs
dar. Seit den fünfziger Jahren ist in der amerikanischen Kunst der Massstab

zum konstitutiven Element der Bedeutungsübermittlung geworden. In
den überdimensionierten Formaten spiegelt sich zunächst eine spezifisch
amerikanische Erfahrung: die Grossräumigkeit der Neuen Welt mit ihren
mannigfachen Grenzüberschreitungen — geographisch, historisch,
künstlerisch, technologisch, usf.

Zur Weite der Landschaft kommt aber auch die innere Weite, aus der
die amerikanischen Künstler in den fünfziger und sechziger Jahren
geschöpft haben. Sie füllt die scheinbare Leere der Leinwand auf und
verwandelt sie. «Mit der klassischen Vorstellung vom gerahmten Bild haben
diese Lichtwände nichts mehr gemeinsam, sie sind stellvertretend für das



958 CASPAR DAVID FRIEDRICH

uns umgebende Grosse und Universelle, Symbol eines unbegrenzten
geistigen Raumes, in dem auch das Numinose seinen Platz hat» (Haftmann).
Als Betrachter sehen wir uns nicht mehr einem Wandbild qua Tafelbild
gegenüber. Das normale Bildformat, das nur einen Fleck an der Wand
beansprucht, wird überschritten. Der Maler kümmert sich nicht um die
Ausmasse der Wand wie beim Wandgemälde, sondern möchte darüber
hinaus, um die physikalische Realität zu erweitern.

Sowohl für den Künstler wie auch für den Betrachter als Mitschöpfer
und Miterlebenden schaffen die riesigen Leinwände völlig neue Relationen.

In den grossen Formaten öffnet sich der Raum nach allen Seiten, flieht
sozusagen ins Unbegrenzte, Unbegrenzbare (das damit zum zentralen
Thema wird). Wenn wir nahe vor diesen overall paintings stehen, ist es uns
nicht mehr möglich, diese mit einem Blick zu erfassen. Das Bild ist nicht
mehr Objekt in einer Umwelt, es ist selbst diese Umwelt. Wir sehen uns
eingehüllt in einen Farbenraum, in einen Gefühls- und Erfahrungsraum,
dem unsere visuelle Aufnahmefähigkeit nicht gewachsen ist.

In seinen ausgereiften Arbeiten wie «Red, White and Brown» (1957)
offenbart sich Rothkos bildnerische Intelligenz und Gefühlstiefe vollends.
Zu den bedeutsamen Kennzeichen dieses reifen Stils gehören die Schichtung

von waagrecht gelegten, rechteckigen Farbzonen innerhalb eines
Hochformats sowie deren harmonische farbliche wie formale Ausgewogenheit.

Diese Anordnung basiert keineswegs auf vorausgegangener
Berechnung; sie ist auf rein intuitivem Weg zustandegekommen. — Gegen
die Fehlinterpretation, mit seinen Rechtecken im Rechteckrahmen den
Konstruktivisten nahezustehen, hat sich Rothko stets verwahrt. Seine Formen

sind nicht mit dem Lineal gezogen; vielmehr weicht der Künstler einer
formalen, messbaren Anordnung bewusst aus. Seine Rechtecke, die das
Bild ausfüllen, seine Form wiederholen und sie dadurch bestätigen,
verschwimmen, versickern an den Rändern im Farbgrund. Die dabei verwendete

Wischtechnik macht die vereinheitlichende Struktur sichtbar.
Die angewandten Mittel sind, gemessen an der Komplexität der

Wirkung, verhältnismässig einfach. Die drei horizontalen Rechtecke sind fest
in der Struktur des Bildes verankert. Sie werden links und rechts von einer
stabilisierenden Vertikale, einer Art innerer Rahmung, zusammengehalten.

Das dunkle wolkenartige Gebilde oben und das weisse unten entsprechen

flächenmässig ungefähr dem orangen Mittelfeld. Durch diese scheinbare

Einfachheit wird in Bildern wie diesem das Aussergewöhnliche von
Rothkos Kunst um so deutlicher ersichtlich: nämlich seine Fähigkeit, in
einer einzigen Ebene Farben dergestalt miteinander in Beziehung zu
setzen, dass die einen vor-, die andern zurücktreten. (Wie man bei wiederholtem

Umgang mit dem Bild feststellt, sind es nicht immer dieselben
Farbzonen, die sich auf uns zu- bzw. von uns wegbewegen. Dies hängt — unter



CASPAR DAVID FRIEDRICH 959

anderem — von unserer Gemütsverfassung ab wie auch davon, was wir
unmittelbar vorher gesehen haben. Auch die äusseren Lichtverhältnisse
spielen eine Rolle: In gedämpfter Umgebung kommt das innere Licht der
Bilder erst zur vollen Entfaltung. Rothko ging denn auch dazu über, seine
Bilder in gedämpften Räumen zu zeigen, z.B. in der «Rothko Chapel» in
Houston/Texas.)

Die Farbe in «Red, White and Brown» bezieht ihre dramatische Leuchtkraft

aus der optischen Spannung der verwendeten Farbtonalitäten.
Dünne Farbschleier wehen gleichsam über die Leinwand und versinken in
ihr; warme Farbtöne liegen über kühlen, kühle über warmen, dunkle über
hellen und umgekehrt. Durch ihre Transparenz und die verschwimmenden
Randzonen werden wir als Betrachter in einem traumverwandten Raum zu
eigenen Meditationen angeregt.

Versucht man, diese Farbtafel auszudeuten, so stellt sich die Frage, ob
sie von oben nach unten oder von unten nach oben zu lesen sei. Die blendend

weisse Zone unten fällt am stärksten ins Auge; wir spüren ihre
Anziehungskraft wie auch ihre Zurückweisung, die Verlockung des Leeren wie
auch die Furcht davor. Gleichzeitig erinnern wir uns daran, dass Wassily
Kandinsky vom Weiss gesagt hat, es sei ein Symbol der Stille, einer Stille
der Leere, die auf Erfüllung wartet; ihr Gegenteil, Schwarz, sei gleichfalls
ein Symbol der Stille, jedoch einer Stille von anderer, endgültigerer Art. —
Haben wir es demzufolge mit den beiden Lebenspolen zu tun? Wäre somit
unten der Anfang und oben das Ende? Was aber stellt in diesem Falle das

orangene Mittelfeld dar?
Rothkos Bilder verweigern eine bündige Ausdeutung. Obzwar

herausfordernd, bleiben sie dennoch auf seltsame Weise anonym. Gerade durch
diese Anonymität aber werden sie — vergleichbar jenen Friedrichs — zu
eigentlichen Schlüsselbildern für das Existenzgefühl einer Epoche. Unsere
Fragen nach Anfang und Ende, nach Sinn und Zweck, können je länger je
weniger schlüssig beantwortet werden. Vielmehr überwiegt die Einsicht,
dass Sein als Totalität erkannt werden muss, als etwas In-sich-Geschlosse-
nes, unzertrennlich Zusammengehöriges. Dieses Gefühl der Ganzheit ist
in Rothkos Werk gepaart mit jenem der Unendlichkeit, einer Unendlichkeit,

die nicht in der Ausdehnung nach links oder rechts, oben oder unten
zum Ausdruck kommt, sondern in der Dimension der Tiefe: Es ist ein
beständiges Ausloten und Sich-Verlieren im unausschöpflichen
Bedeutungsraum des Overall-Feldes, das so zum Sinnbild für das Geheimnis des
Lebens wird. Rothkos Lichtwände symbolisieren die Vereinzelung und
Bedrohung im Unermesslichen wie auch die unerschöpflichen Möglichkeiten,

die dem Menschen darin offenstehen.



960 CASPAR DAVID FRIEDRICH

Wie Friedrichs Gemälde lassen sich auch Rothkos Farbtafeln ihr
Geheimnis nicht entreissen, wenn man nur einen Nenner für das umgreifende

Ganze dieser Bildkunst zu finden sucht. Für die Werke beider trifft
in gleichem Masse zu, was Novalis von der Kunst der schöpferischen
Weltbetrachtung gesagt hat: «Die Kunst des ruhigen Beschauens, die der
schöpferischen Weltbetrachtung ist schwer; unaufhörliches ernstes Nachdenken
und strenge Nüchternheit fordert die Ausführung, und die Belohnung wird
kein Beifall der mühescheuen Zeitgenossen, sondern nur eine Freude des
Wissens und Wachsens, eine innigere Berührung des Universums sein.»

* Auf die Möglichkeit eines solchen Zusammenhangs hingewiesen hat auch Robert
Rosenblum: «Modern painting and the Northern Romantic Tradition», 1975.

ÄHRE
vi

TRADITION

Sprüngli-
Desserts
Die Krönung

eines
exquisiten

Diners.

enplatz, Siadelhoferpl

Spreitenbach. Airport

an. um

Shopping


	Caspar David Friedrich : Ahnherr der amerikanischen Moderne?

