
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Anton Krättli

Auf Eulenspiegels Wegen

Zur Ausgabe der Gesammelten Werke

von Wolfgang Koeppen

I960 schrieb Wolfgang Koeppen für eine Prosa-Anthologie einen Beitrag

über die neue deutsche Befindlichkeit. Ganz am Schluss, nachdem er
beschrieben hat, wie angenehm und verhältnismässig sicher das Leben in
der Bundesrepublik sei, merkt er an, er möge allerdings manche Gesichter
nicht. Wenn er an 1945 denke, meine er, dass von dort und damals eine
Bewegung der Geschlagenen hätte ausgehen können, ein Glaube der
Gewaltabsager, der Reumütigen, der Fahnenlosen, der Übernationalen,
der brüderlichen Menschen guten Willens schlechthin. «Manchmal möchte
ich über die zarte Pflanze unserer Demokratie weinen», steht da zu lesen.

Koeppen traut der Sache nicht ganz, und der Grund seines Zweifels ist
unverkennbar: Es ist alles ein wenig zu rasch und zu glatt gegangen, die
«Bewegung der Geschlagenen» und der «Fahnenlosen» konnte sich nicht
konstituieren. Und darum scheint Koeppen «in den stolzen An- und Abflügen,

den hehren Begrüssungen und siegverkündenden Ansprachen von
Wahn» (dem Kölner Flughafen) «Nomen Omen zu sein.»

Ich weiss nicht, ob dieser Text je in die Lesebücher kommen wird, ob er
vielleicht gar schon drin ist. Klassische Prosa ist es, ein grossartiges kleines
Beispiel deutscher Sprachkunst und ausserdem ein Lesestück, zur Besinnung

auf die Wahrheit hinter den Parolen und auf die Chance des Gewissens

geschrieben, nicht schlecht geeignet für die bildungswillige Jugend
und den Erwachsenen ein Mahnzeichen. Eben darum aber ist dieser Autor
offenbar lange als unbequem empfunden worden, vor allem in der Zeit des

Neubeginns und des Wiederaufbaus, in der Zeit des Wirtschaftswunders.
Da hatte man keine Lust zu quälenden Selbstprüfungen. Ein Roman wie
«Tauben im Gras», 1951 erschienen, trug Koeppen Schelte ein, weil er zu



856 ZU WOLFGANG KOEPPEN

genau beschreibt, was vorgeht. Von seiner Hauptfigur Keetenheuve im
zweiten Roman, «Treibhaus» (1953), sagt der Erzähler: «Das Kriegsende
hatte ihn mit Hoffnungen erfüllt, die noch eine Weile anhielten, und er
glaubte, sich nun einer Sache hingeben zu müssen, nachdem er so lange
abseits gestanden hatte. Er wollte Jugendträume verwirklichen, er glaubte
damals an eine Wandlung, doch bald sah er, wie töricht dieser Glaube war,
die Menschen waren natürlich dieselben geblieben, sie dachten gar nicht
daran, andere zu werden, weil die Regierungsform wechselte, weil statt braunen,

schwarzen und feldgrauen jetzt olivfarbene Uniformen durch die Strassen

gingen und den Mädchen Kinder machten, und alles scheiterte wieder
mal an Kleinigkeiten, an dem zähen Schlick des Untergrundes, der den
Strom frischen Wassers hemmte und alles im alten stecken liess, in einer
überlieferten Lebensform, von der jeder wusste, dass sie eine Lüge war.»

Keetenheuve, der Held des Romans, ist Bundestagsabgeordneter. Nach
privaten und mehr noch nach Enttäuschungen, die in dem zitierten
Abschnitt skizziert sind, begeht er Selbstmord. Auch die zwei Romane, die
vor und nach dem «Treibhaus» erschienen sind, «Tauben im Gras» und
«Der Tod in Rom» (1954) befassen sich mit gesellschaftlichen Zuständen
und Vorgängen in der Bundesrepublik nach dem Kriege. Koeppens
Diagnose ist vorwiegend pessimistisch. Er hat den Blick der Kassandra, und er
lässt sich nicht täuschen. Da er nicht etwa politische oder ideologische
Positionen gegeneinander ausspielt, als ob die einen die Guten und die
andern die Bösen wären, sondern jederzeit das Gesamtbild der Gesellschaft

im Auge hat, ist seine Diagnose beunruhigend für alle, die sich in der
neuen Republik etabliert haben. Sie fühlen sich durchleuchtet, mit Rönt-
genaugen fixiert, und so ist denn schon früh gegen Koeppen der Vorwurf
«literarischen Franktireurtums» erhoben worden, in dem Sinne nämlich,
dass er bestimmte Personen und Fakten für seine Geschichten
ausschlachte. Er hat sich dagegen im Aufsatz «Die elenden Skribenten»
gewehrt, einem bewundernswerten Stück Prosa (an dem nur der Titel etwas
fragwürdig ist, weil er fast gleich lautet wie des Satirikers Liscow köstliche
Abhandlung «Von der Notwendigkeit der elenden Scribenten»). Koeppen
versteht unter dieser Bezeichnung nicht etwa — wie Liscow, den Goethe
mit Anerkennung erwähnt — die schlechten Schriftsteller, sondern die
guten, die jedoch Aussenseiter sind und nicht mitmachen, weshalb sie

gesellschaftlich im «Elend» leben. Einer, der schreibt, sitzt zu Hause an
seinem Tisch, den Blick ins Leere gerichtet oder ins Schwarze oder Helle,
Türen und Mauern durchdringend. Er sieht im Herzen der Menschen die
Wahrheit, die Süsse und die Bitternis des Lebens, das Geheimnis, die
Angst, den Schmerz und den Mut. «Gegen diese Durchleuchtung kann man
sich nur wehren, indem man die Bestie wieder in den Kindergarten einer
<Schrifttumskammer> sperrt, um sie dort mit bukolischem Salat oder völki-



ZU WOLFGANG KOEPPEN 857

schem Kraut zu füttern. Solange wir aber noch nicht wieder eingepfercht
sind, werden wir uns, werde ich mich aufder Weide des Lebens, im Umkreis
der Zeit tummeln.» Der Seitenhieb auf die nazideutsche Literaturpolitik ist
brillant formuliert und die Argumentation gegen den Vorwurf des «Frank-
tireurtums» überzeugt. In Wolfgang Koeppens gesamtem Werk haben wir
nichts Geringeres als eine epische und essayistische Beschreibung einer
Epoche vor uns, die nichts beschönigt und nichts verzerrt, die geprägt ist
von der Trauer und der Enttäuschung darüber, dass den «Fahnenlosen»
und den «Reumütigen» einmal mehr keine Chance blieb. In einer
autobiographischen Notiz {«Umwege zum Ziel»), die in die «Gesammelten Werke»
aufgenommen worden ist, sagt der Schriftsteller, er habe, als es auf dem
Gymnasium zum guten Ton gehörte, Monarchist zu bleiben, die Ansichten
der Republik vertreten. Die Mitschüler seien damals im Ludendorff-Bund
marschiert. «Ich marschierte nicht. Ich jagte allein. »Die Haltung hat er
beibehalten. Es ist die Haltung dessen, der sich durchaus nicht abwendet,
sondern der im Gegenteil den Lauf der Dinge verfolgt und wie Keetenheuve
glaubt, sich einer Sache hingeben zu müssen, aber der es nach seinen
selbständigen und unabhängigen Entscheidungen tut, die ihm verbieten, mit
den andern zu marschieren. Diese Haltung hat ihre Konsequenzen.

Die sechsbändige Ausgabe der Gesammelten Werke, die zu Wolfgang
Koeppens 80. Geburtstag erschienen ist, enthält in den ersten beiden Bänden

die fünf Romane, dann in einem Band erzählende Prosa (mit dem
Hauptstück «Jugend»), zwei Bände Berichte und Skizzen, von denen der
erste die grossen Reiseberichte zusammenfasst, «Nach Russland und
anderswohin», die «Amerikafahrt» und die «Reisen nach Frankreich»^.
Schliesslich vereinigt ein Band, auch er über fünfhundert Seiten stark, die
Essays und die Rezensionen. Koeppen war von seinen beruflichen Anfängen

an bis ins hohe Alter ein engagierter Kommentator und Publizist, ein
Mitarbeiter von Rundfunk, Zeitschriften und Zeitungen. Vor Hitlers
Machtergreifung war er Redaktor am «Berliner Börsen-Courier». Er hat
auch als Dramaturg und Regievolontär gearbeitet und suchte eine Verbindung

zur Piscator-Bühne. Noch früher, so berichtet die schon erwähnte
autobiographische Notiz, war der 1906 in Greifswald geborene Sohn einer
«nach landläufiger Auffassung heruntergekommenen Familie» als Schiffskoch

zur See gefahren, hatte in St. Pauli Eis hergestellt und war Platzanweiser

im Kino. Dass es zu seinem Selbstverständnis gehört, ein Entwurzelter

zu sein, geht aus manchen Stellen seines Werks hervor, die sich nicht
unmittelbar auf ihn selbst beziehen. So zum Beispiel charakterisiert er —

am Anfang des Reiseberichts «Nach Russland und anderswohin» — den
Dichter Matthias Claudius: Er habe in Jena Theologie studiert, aber die



858 ZU WOLFGANG KOEPPEN

Gottesgelehrtheit dann verworfen. Er habe sich an die Rechtswissenschaft
gehalten und als entwurzelter und zorniger junger Mann in Kopenhagen
gelebt. Er sei — «ein Gescheiterter und ein Träumender» — in Rheinfeld
gewandelt, wo er geboren sei, habe eine poetische Zeitung herausgegeben,
in Darmstadt als Redakteur jedoch enttäuscht. Als grämlicher Pietist sei er
gestorben. Die Stationen dieses Lebenswegs mögen im grossen ganzen
stimmen; wie sie hier zusammengestellt sind, sagen sie ebenso viel aus über
den, der das Porträt geschrieben hat. Rang und Leistung sind nicht an dem
abzulesen, was in den Augen der Menschen gewöhnlich für Erfolg gehalten

wird. Dass Koeppen Claudius einen Gescheiterten nennt, ist ja nur aus
dem Gesichtspunkt der Menge richtig. So hat ihn wohl die Welt gesehen,
die nicht zu würdigen wusste, dass dieser Poet der Verfasser des Liedes an
den Mond ist und dass wir ihm die tiefen und feinen Weisheiten zu danken
haben, die im «Wandsbeker Boten» nachzulesen sind.

Zu Kleists 200. Geburtstag schrieb Wolfgang Koeppen einen Aufsatz,
in welchem er unter anderem schildert, wie Kleist ungerufen auf dem
Schlachtfeld auftaucht, nachtwandelnd am Tag und vor Erregung blind,
und wie er Schmähreden gegen Frankreich hält, die niemand hören will.
Die Soldaten, schreibt Koeppen, waren zu müde, ihn zu erschlagen. Kleist
habe gestammelt, Deutschland habe ihm den Atem genommen. Auch habe
er in Berlin, stumm und die Finger verkrampft, in den Salons
literaturbeflissener Damen gehockt, die den kleinen Poeten und gescheiterten
Journalisten, den entlassenen Leutnant kindlich, tölpelhaft und etwas
schmutzig gefunden hätten. Schliesslich war, so Koeppen, «die Niederlage
offenbar und die Unsterblichkeit für das Grab gewonnen».

Wiederum werden das Scheitern und die Niederlage betont. Und
zugleich ist die Solidarität spürbar, in der sich der Autor mit Kleist wie mit
Claudius verbunden fühlt in der Gemeinschaft der «elenden Skribenten».
Koeppen freilich zerbrach nicht am Unverstand der Welt, sondern hat sein
Werk vollendet, in grossen Schüben und mit langen Pausen dazwischen. So
wie es jetzt vorliegt, gehört es wohl zu den allerbedeutendsten der
deutschen Nachkriegsliteratur. Aber gemessen an Namen wie Böll, Andersch,
Johnson, Walser oder Grass wird man verwundert feststellen, dass dieser
grossartige Schriftsteller eigentlich nie im Vordergrund der Szene anzutreffen

und nie im lauten Gespräch war. Auf den Bestenlisten und in den
Auflagenstatistiken ist er wohl erst noch im Kommen. Die Gesamtausgabe
wird ihn erstmals in seiner wahren Grösse sichtbar machen. Er ist ein
Schriftsteller allerersten Ranges. Ich könnte mir vorstellen, dass in der
Bewertung dessen, was seit 1945 in deutscher Sprache geschrieben worden

ist, Verschiebungen eintreten werden, ohne Zweifel zum Beispiel in
der Hinsicht, dass Heinrich Böll, nach literarischen Kriterien beurteilt und
nur als Beispiel neben anderen genannt, hinter Koeppen vermutlich



ZU WOLFGANG KOEPPEN 859

zurückbleibt. Die Berühmheiten von gestern und heute werden an seiner
Leistung gemessen werden. Sprache und Stil dieses Autors sind ein Richt-
mass, klassisch und lesebuchreif sowohl wie auch kühn in der Verwendung
moderner Mittel, eigenwillig, ja eigensinnig zum Beispiel in der Interpunktion,

so dass sich der Verlag anlässUch der Erstveröffentlichung von
«Jugend» gezwungen sah, in einer Fussnote mitzuteilen, der Autor weiche
bewusst von den Interpunktionsregeln ab. Seine Sätze sind wie ein reissen-
der Strom, der über Katarakte vorantreibt und in vielen Farben spielt, der
rauscht und tönt wie ein Orchester. Dann wieder staut sich der Fluss,
stockt der Atem. Hier ist ein Sprachmeister am Werk, der seine Kompositionen

auch rhythmisch beherrscht. Man kann sich eigentlich nur wundern,
dass er lange Zeit als ein «Fall» behandelt wurde, nämlich als ein Autor,
der nach Anfangserfolgen verstummt sei. Nach «Der Tod in Rom» dauerte
es vier Jahre, ehe ein neues Buch von ihm erschien, und das ist offenbar im
hektischen Literaturbetrieb der Nachkriegszeit schon zu lange. Und dann
waren es erst noch die Reiseberichte «Nach Russland und anderswohin»,
Radio-Essays zum Buch gebunden. War er etwa nicht mehr produktiv?
Man muss diese «Empfindsamen Reisen» lesen: es sind Meisterwerke
deutscher Prosa. Wie man — weil Koeppen keinen Roman mehr schrieb — von
ihm sagen konnte, er sei verstummt, bleibt vollkommen unverständlich.

Aber dafür, dass es mit seiner Rezeption harzig voranging, gibt es natürlich

schon Gründe. Seine literarischen Anfänge reichen zurück in die Jahre
1934 und 1935, als nacheinander die Romane «Eine unglückliche Liebe»
und «Die Mauer schwankt» bei Cassirer in Berlin erschienen. Dann kam
eine Zeit des politisch bedingten Schweigens. «Ich stellte mich unter, ich
machte mich klein, ich ging Eulenspiegels Wege», schreibt er selbst darüber.
Danach dann war er wie gelähmt: «Ich wunderte mich über die vielen
Unschuldigen, die auf einmal auftauchten und zur Krippe gingen, über die
alten Schuldigen, die ihre Stellungen hielten oder verbesserten, über jeden,
der nichts gesehen, nichts gehört, nichts gewusst und nichts gelernt hatte.»
Zum einen also wurde da eine angehende Schriftstellerlaufbahn durch
politische Umstände unterbrochen, zum andern aber — das muss deutlich
gesagt werden — missfiel die Thematik des unbequemen Beobachters.
Immerhin, die Kritik erkannte den Rang dieses Autors. An ihr lag es nicht,
wenn sein Ruhm nicht heller zu leuchten begann. 1962 wurde Koeppen
mit dem Georg Büchner-Preis ausgezeichnet, andere Ehrungen und Preise
folgten. Aber die Stimme des unbestechlichen Zeugen, der seine Aufgabe
darin erblickt, als «Nichtteilnehmer» getreulich aufzuschreiben, was er
erfahren hat, war stets — wenn auch eindringlich — ruhig und bedächtig,
fast leise. Man konnte sie überhören.



860 ZU WOLFGANG KOEPPEN

Es kommt hinzu, dass sich Koeppen — obgleich man ihn geradezu als

Schulbeispiel eines «engagierten Autors» bezeichnen könnte — nie als

«opinion leader» gebärdet hat. Von Böll und Grass unterscheidet er sich im
konsequent durchgehaltenen Entschluss, die Randposition nicht aufzugeben,

also nicht einerseits die Stelle des «elenden Skribenten» (in seinem

Verständnis) einzunehmen und anderseits der Nation Lehren zu erteilen.
Er erteilt sie allein durch sein Beispiel, durch seine Schriften, durch die
grossartige Einheit von Künstler und Werk. Er nimmt die Position des
Intellektuellen ein, der die Verführbarkeit von seinesgleichen gut genug
kennt und ihr darum Widerstand leistet auch dort, wo ganze Kolonnen von
Protestierern auf den Wortführer, auf den prominenten Fahnenträger warten.

Auf Kongressen, an Demos und dergleichen neuartigen Formen
gesinnungsbegründeter Zusammenrottung fand und findet man ihn nicht. Er
war natürlich ein Gegner der Wiederbewaffnung, ein Gegner auch der
Raketenstationierung. Aber er war und ist es als der nichtbeteiligte Betroffene,

als Chronist und Aussenseiter, der jeglichem Schulterschluss und
schon gar zum Zwecke politischen Drucks grundsätzlich misstraut.
Schliesslich wähnen alle, die sich zu Verbänden, Parteien, Bewegungen
und — fatalerweise — auch schon wieder zu Märschen sammeln, sie täten
es im Interesse des Gemeinwohls. Wolfgang Koeppen dient der Gesellschaft

als der Poet mit dem Röntgenblick. Er marschiert nicht.
Als Romancier nicht nur, auch als Reporter, als Essayist und Literaturkenner

ist Koeppens Bedeutung erst nach dem Erscheinen der sechsbändigen

Gesamtausgabe abschätzbar. Vieles war verstreut, in Anthologien,
Zeitschriften und Zeitungen gedruckt. Die Herausgeber, Marcel Reich-
Ranicki in Zusammenarbeit mit Dagmar von Briel und Hans-Ulrich Trei-
chel, haben es gesammelt, auch mit dem Nachweis der Erstveröffentlichung

versehen. Ausserdem enthält der letzte Band der Ausgabe ein
Personenverzeichnis.

Einmal — schon 1933 und für den «Berliner Börsen-Courir» — schrieb
der junge Autor einen Artikel über den Beruf des Schriftstellers und
kommt darin auch auf die Frage zu sprechen, ob denn der Journalismus
nicht ein möglicher Ausweg sei, wenn irgend ein anderer bürgerlicher
Beruf der Entwicklung des Schriftstellers im Wege sei. Die Antwort ist
zögernd. Journalismus sei eine Gefahr. Zwar sei es eine genau so schwierige

Sache, einen guten Artikel zu schreiben wie ein gutes Buch. Aber im
Journalismus lauere die Gefahr der Handfertigkeit und Glätte, der Fixigkeit

und des Vielschreibenmüssens. Wörtlich steht da: «Das Buch stellt den
Autor lange nicht so nackt vor den Leser, wie es ein Aufsatz tut. Ein Roman
kann eine Angelegenheit der Scham sein. Ein Artikel kann das nur selten
sein.» Und irgendwo heisst es da auch: «Die wenigsten der grossen Schriftsteller

haben die gerühmte leichte Hand besessen.» Koeppens journalisti-



ZU WOLFGANG KOEPPEN 861

sehe Arbeiten, soweit sie in die Gesammelten Werke aufgenommen sind,
müssen unbedingt gelesen werden als ein Teil seines künstlerischen Schaffens.

Sein Engagement, zurückhaltend und besonnen, ist darin erkennbar;
seine Sprachkunst erreicht darin eine Höhe, die einzigartig in unserer Zeit
ist, vollkommen heutig und dennoch die Fortsetzung einer grossen Tradition.

Unter den Beiträgen, die er für die «Frankfurter Allgemeine Zeitung»
und da für die wöchentlichen Gedichtinterpretationen geschrieben hat, ist
einer dem Vierzeiler «Amnestie» von Wilhelm Lehmann gewidmet:

• Ausrufer Kuckuck: Amnestie
Dem Frevel, je der Welt getan!
In sein Gebetbuch zeichnet Dürer wieder sie
Für Kaiser Maximilian.

Wolfgang Koeppen nennt dieses kleine Gedicht gross und macht sich
daran, auf zwei Manuskriptseiten die gedanklichen und die historischen
Dimensionen der vier Verse auszumessen. Es ist ein lehrreicher, ein in seiner

sachlichen Strenge und Gründlichkeit imponierender Text daraus
geworden, zugleich ein ehrendes Freundeswort für den verstorbenen Lyriker.

Der kleine Artikel schliesst mit Worten, die den Geehrten ebenso
zeichnen wie den Verfasser: «Der Dichter war nur ein Dichter, alt geworden
in bürgerlicher Verkleidung. Die Geschichte war ihm keine reine Quelle. Er
läuterte den Trank. Amnestie.»

1

Wolfgang Koeppen, Gesammelte Werke, 6 Bände. Herausgegeben von Marcel Reich-
Ranicki in Zusammenarbeit mit Dagmar von Briel und Hans Ulrich Treichel. Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 1986.

Playmobil und Mediävistik

Zu Alois Brandstetters Roman «Die Burg» '

Die Söhne Georg und Michael eifern zelteilen besteht, ein «Gebäude der
ihrem Vater nach, der als Assistent mit- Gigantonomie». Da in der kleinen Ge-
telalterliche Literatur an der Universi- lehrtenwohnung der Platz fehlt, steht
tat lehrt. Sie errichten die monströse diese Burg auf Vaters Schreibtisch und
Luxusausführung der Ritterburg Num- wird letztlich zum Grund, dass dieser
mer 839 des Katalogs von Playmobil, mit seiner Habilitationsschrift nicht
ein Plastikmonstrum, das aus 509 Ein- vorankommt. Er fühlt sich von seinen



862 ZU ALOIS BRANDSTETTER

Söhnen in den Zustand der Belagerung
versetzt und leidet unter dem Angsttraum,

dass er am Schluss einen
immensen Haufen Playmobilsteine durch
das Tor der Universität karre und der
Habilitationskommission sage, dieser
Berg Plastik sei das falsifizierte und von
ihm widerlegte Rittertum.

Das Superkastell mit seinen Kemenaten,

Verliesen und Wehrgängen
drückt aus, wie zentral das Mittelalter
das Leben dieser Familie dominiert —
Vater und Mutter nennen sich denn
auch sprechend Arthur und Ginover
—, sie ist aber auch ein Zeichen des
Generationenunterschieds. Die Kinder
haben aus Fertigteilen errichtet, was
des Vaters mühsam erworbene Gelehrsamkeit

ausmacht. Zum Modell und
zur Realität ist hingegen zu sagen, dass
die Playmobilburg regelmässig,
symmetrisch und ohne Winkel dasteht,
während in der Wirklichkeit jede Veste
eine absolut individuelle Sonderanfertigung

darstellt. Deshalb erscheinen
alte Burgen als «Naturlandschaft», aus
der Umgebung organisch gewachsen.
Heutige Gebäude, bei deren Errichtung

Wasserwaage und Senkblei
herrschten, werden von der Natur nicht
angenommen, sondern abgestossen.
Grotesk ist auch der Widerspruch
zwischen der maschinellen Fertigung der
Playmobilteile und der Methode, mit
der die Bauleute im 12. Jahrhundert
ihre Blöcke aus dem Fels brachen. Sie

bohrten Löcher in Rillen und füllten
diese mit nassem Holz, das sich
ausdehnte und den Brocken sprengte.

So wird uns nebenbei eine Lektion
in mittelalterlicher Baukunst erteilt.
Wovon aber erzählt Alois Brandstetter,
der an der Universität Klagenfurt
Deutsche Philologie lehrt? Er ist
bekannt als ein Systematiker des Absurden,

so im Roman «Die Briefträger», so

in «Die Abtei». Er führt den Leser in
marginalen Exkursen durch die
Geschichte der höfischen Epik, und er
kritisiert von dieser Position aus die
Gegenwart, zumal die Verhältnisse an der
Universität, wo der für vier Jahre
verpflichtete Assistent sich von «Verlängerung»

zu Verlängerung der Habilitation
entgegendient, das heisst der «Venia
legendi», der Gunst des Lesens und Leh-
rens. Wie Walther jubelt man auch als

Assistent anfangs, wenn man eingestellt
wird: «Ich habe mein Lehen, in alle Welt

ruf ich's hinein...» Das eigentliche
Lehen aber wäre das Ordinariat. Brandstetter

denkt über das Verhältnis von
Lehrer und Schüler nach. Der ideale
Professor ist eine Koryphäe seines

Fachs, der ideale Assistent schaut als

Hochbegabter zu ihm empor. Damit
einer ein bedeutender Lehrer sein

kann, braucht er Schüler, die mitspielen.

Das eigentliche Habilitieren
vollzieht sich aber nicht auf Universitätsboden,

sondern im Ministerium. Das
Antichambrieren und Vorstelligwerden
liegt Arthur nicht.

So oder so sind wir als Leser bereits
seine Universitätshörer und begleiten
Arthur mit Vergnügen auf seinen Gängen

durchs Mittelalter. Ein spezielles
Faible hat Brandstetter für Etymologien.

Er sagt einmal: «Gleich setzte sich
auch mein etymologischer Verstand in
Gang.» So erfahren wir, was «verrittern»
heisst. Iwein in Hartmann von Aues
Epos ist der Beispielritter des Ausreitens

und Ausbleibens. Obwohl er
seiner Frau Laudine versprochen hat,
übers Jahr wieder zurückzukehren,
versäumt und «verrittert» er sich,
hauptsächlich am Hof des Königs Artus. Als
ihn die Botin der Laudine an das
Versprechen erinnert, verfällt er auf der
Stelle dem Wahnsinn. Dies ist nun aber
gleichzeitig ein Bild für das Säumen



ZU ALOIS BRANDSTETTER 863

und Verrittern des Habilitanden. Er
verliert sich in einem uferlosen Gebiet
und sieht in der Welt nur noch das
Ritterhafte. Wer sich ganz in eine andere
Zeit versetzen und «verrücken» lässt,
wird leicht verrückt. Es ist ein kurzer
Weg vom Entzücken zum Verrücken.
Wenn der Vater Georg in seiner intensiven

Spielleidenschaft beobachtet,
fürchtet er oft, er könne verrückt oder
Altgermanist werden, «was in etwa
identisch ist.» Dann werden Belagern
und Besetzen zur Obsession und
Besessenheit: «Die fest Burg als fixe Idee.»

Bezeichnend dafür ist das Moto-
crossrennen im Gelände der Burg
Hochosterwitz. Die Familie verfolgt
von der Burg aus den Parcours der
schweren Maschinen, die alle weiblich
sind, die BMW, die Suzuki. Reizwörter
aus der Vollgasbranche tönen herüber.
In Ginovers Augen sind die Kämpfe
der PS-Gladiatoren nichts anderes als
die Ritter bei ihren Tjosten, Buhurten,
Puneisen und Fehden. Wie Isolde im
«Tristan» müssen einige
Krankenschwestern in Bereitschaft stehen, um
die Verunfallten zu verarzten. «Sport ist
Mord» heisst ein Sprichwort. Es handle
sich hier um einen Zubringersport für
das Krankenhaus, eine Arbeitsbeschaffung

für die Chirurgie. Und der
Rennspeaker wird glossiert, wenn er von
«Schlammspezialisten» spricht, von
«absterbenden» oder «ausreitenden»
Maschinen. Die Poetik nennt die
Evokation einer solchen Vokabel in
unmittelbarem Zusammenhang mit dem
Eigennamen «Signifikation». «Und
gerade die Welt der Ritter und der Reiter
war von den Motorradisten, jenen
(Gladiatoren», wie sie der laute Sprecher
auch nannte, geplündert worden.»

In einem Motocross-Weltmeister-
schaftslauf im letzten Drittel des 20.
Jahrhunderts einen Zusammen¬

hang zum Turnier von Friesach in der
ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts zu
sehen, entspricht der oft erwähnten
«Analogiesucht» des Erzählers, seinem

Hang zum Vergleichen und Ineins-
sehen. Wenn er Chamissos Ballade
«Die Weiber von Winsberg» seinen
Kindern vorliest, ersetzt er das Wort
« Weib» durch «Frau». Er will nicht, dass

Georg das nächste Mal die Sprechstundenhilfe

des Herrn Doktor als «Weib»

anspricht. Literatur spukt ins Leben. In
der Klassik und Romantik sieht der
Erzähler eine Zwischenstation auf dem
Weg zum Mittelalter. Die jüngere Dichtung

vermittelt uns die alte Literatur,
und Arthur benutzt sie, um den
Kindern das Frühere zu «gelieben», wie es

im Mittelhochdeutschen heisst, also
lieb und vertraut zu machen. Dabei hat
Heinrich von Veldeke nicht wissen

können, «was uns heute so brennend
interessieren würde». Und dabei kommt
man sich wie Joseph von Eichendorff
auf der Ruine Giebichstein bei Halle
vor, wenn man wie Arthur dem Mittelalter

nachhängt.
Er nennt Altgermanisten einmal

«gestrige» Menschen oder auch grosse Kinder.

Die mittelalterliche Literatur ist für
den Literaturwissenschafter und
Literarhistoriker ein Riesenspielzeug, eine
Art perpetuum playmobile. Das
gleichbleibende Material wird nach immer
neuen Gesichtspunkten organisiert,
interpretiert und verglichen. Eine
«grosse Kinderei». Dabei übt Brandstetter

harsche Wissenschaftskritik. Nämlich

die Geisteswissenschaften bringen
keinen Nutzen, aber die Naturwissenschaften

bringen einen Schaden.
Keinem Geisteswissenschafter wäre es

eingefallen, das Schiesspulver zu erfinden.
Techniker und Pazifist, das schliesst
sich aus. Nach Arthurs Überzeugung
gilt abgewandelt für den Philologen: So



864 ZU ALOIS BRANDSTETTER

ihr nicht werdet wie die Kinder... Die
Beschäftigung mit der Vergangenheit
ist ein Jungbrunnen wie die Beschäftigung

mit Kindern. Es geht dem
Forscher ähnlich wie dem Artusritter, er ist
auf der Suche. Nicht das Ziel ist das

primäre, sondern die Suche. So wie
Hartmann von Aue seinen Erec sagen
lässt: «Ich wusste wohl, dass der Weg

zum Höheren irgendwo in der Welt

liegen musste, aber ich wusste nicht genau
wo, und so bin ich auf die Suche geritten,

ohne zu wissen wohin.»
Nun fragt aber Ginover kritisch, ob

es die «Tugendritter» überhaupt gegeben

habe, ob nicht Arthur selber
geschrieben habe, dass sich in der
Ritterdichtung ein verachteter Stand ein
Ansehen habe geben wollen, dass der
Schein aber trüge und die ganze Dichtung

ein einziger Lug und Trug sei. Es
sei früher nur insofern besser gewesen,
als man nicht hätte «früher» sagen müssen,

und die oft gerühmte Zeit des
hohen Mittelalters sei voll von
Gegenwartsschelte und Vergangenheitslob.
Sie habe den Weltuntergang unmittelbar

bevorstehen geglaubt. Und von
einer derart apokalyptischen Zeit
würde Arthur schwärmen! Er hat
längst resigniert. Ist er einmal an der
Universität endgültig gescheitert, wird
er zum Hauslehrer seiner Söhne. Statt
an seiner Karriere zu bauen, baute er
an der Burg 839 von Playmobil herum.
Einmal der Angsttraum, dass die
Habilitationskommission die Unterlagen für
die Schrift kontrolliere und nur
Rechnungen für die Kleiderreinigung und
Eintrittskarten zu Burgbesichtigungen
findet. Es geht ihm wie der Sängerin in
Kafkas Erzählung «Josefine, die Sängerin

oder Das Volk der Mäuse», deren
Gesang sich letztlich als Piepsen
herausstellt.

Alois Brandstetter hat einen
Burgenroman und einen Philologenroman
geschrieben, einen Gelehrtenroman
und zugleich eine Gelehrtensatire. Alle
Stationen dieser Erzählung sind mit
Kommentaren und Interventionen
versehen wie die alten Epen, die sie auflösend

parodieren. Dabei dominiert eine
Wissenschaftlichkeit imitierende Sprache:

«inkompatibelste Ingredienzen».
Oder wir finden den rein etymologischen

Stil: «In Wahrheit sei die Frau
auch heute nicht <resoluta>, was von <re-

solvere>, <loslösen>... komme, sondern
<restricta>, von <restringere>, <zurückhal-
ten>...» Er bewundert die
Beschreibungskunst der höfischen Dichter, der
Minnesänger wie der Epiker. Sie beginnen

oben beim Kopf, wie es die alten
Poetiken verlangen, und enden bei den
Füssen. Müsste man das Leben eines
Assistenten an der Universität darstellen,

müsste man die romanhafte
Biographie nicht in Kapitel unterteilen,
sondern in «Verlängerungen». Die
Verlängerung ist das Metrum des Assistenten.

Die Analogie zur Fussballsprache
besagt auch, dass es in der Normalspielzeit

zu keiner Entscheidung
kommt. Die Entscheidung wäre hier
die Habilitation. Aber sie zerbröselt
wie eine Sandburg. «Wie Parzival wollte
ich zuvor ins Leben hinaus, mir den
Wind der Schlachten oder doch der
akademischen Stürme im Wasserglas um
die Ohren wehen lassen.. » Daraus ist
ein unterhaltendes Spiel um Playmobil
und Mediävistik geworden.

Hermann Burger

'Alois Brandstetter, Die Burg, Residenz

Verlag, Salzburg und Wien 1986.



ÜBERSETZUNGEN 865

Nützlich und vergnüglich

Im Januar 1985 veranstalteten das
Heinrich-Heine-Institut und die
Universität von Düsseldorf eine Tagung
zur französischen Literatur in
deutscher Sprache. Jetzt liegt im
Zusammenhang damit eine Schrift vor, die
Aufsätze zu den entsprechenden
Themenkreisen enthält '. Dabei geht es
vorwiegend um den Überblick über das,
was in Deutschland zu finden ist, sowie
um Betrachtungen zu einzelnen
Übersetzern.

Beispielsweise wird in einem Aufsatz

Goethe als Diderot-Übertrager
genau auf die Finger geschaut, und dabei
muss sich der Dichterfürst einiges
gefallen lassen, hat er doch den Dialog
«Le neuveu de Rameau», nach seiner
Gewohnheit diktierend und dabei in
seinem Zimmer umherschreitend,
verdeutscht, so dass der Teufel ein leichtes
Spiel hatte: nicht nur offensichtliche
Flüchtigkeitsfehler, sondern auch solche

aus mangelnder Sprachkenntnis
sind gar nicht selten. Dabei gibt der
Verfasser zahlreiche konkrete Belege;
und solche konkrete Studien sind denn
auch für den Leser das weitaus
Interessanteste. Aber auch das Amüsanteste.

Beispielsweise wenn Fritz Nies
Enzensbergers mit vulgärem Gassendeutsch

auf modern aufgemotzten
«Menschenfeind» nachspürt. Da lesen
wir denn etwa «Nein Emmy-BirdJSie
sind mir zu verwelkt für einen Flirt»;
oder man ruft bewundernd «You're
wonderful», oder bleibt «völlig cool»;
beschimpft sich als «Lumpenhund und
Mafioso» usf. Nun, Enzensberger ist
leider nicht der Einzige; da gibt es auch
den Regisseur Peter Mussbach, der für
seine Aufführung den «Malade imagi¬

naire» neu fasste, dabei ein unverdauliches

Gemisch von grellem
Gegenwartsjargon und Gründerzeit-Deutsch
— aus der zugrundeliegenden und
nicht konsequent durchgearbeiteten
alten Übertragung — bot. Und Nies
zeigt denn auch sorgfältig auf, wie grob
solches Reden die Molière-Figuren
entstellt. Zum Beispiel die witzige und
Argan im Grunde noch zugeneigte
Dienerin Toinette, die dem Herrn
gegenüber in unverschämt ordinäre
Flegelhaftigkeit verfällt. «Mon Dieu» wird
dabei zu «Himmelherrgott noch eins!»,
«Qui, oui» zu «Jungfrau Maria, fahre in
ihn!» Das sind nur Einzelheiten aus
langen ebenbürtigen Reihen; und es ist
ein eher bitteres Gelächter, was sich dabei

einstellt, erhält man doch den
traurigen Eindruck, das allmählich
verpönte Regietheater werde durch ein
Übersetztheater noch um einiges
überboten.

Freilich, auch den Erzählwerken
ergeht es zuweilen nicht besser. Jürgen
v. Stackeiberg nimmt sich die Bände
der «Winkler Weltliteratur» an, deren
ungefähr zwanzig vom Basler Walter
Widmer besorgt wurden, einem
«marktbeherrschenden Schulmeister».
Nachdem die Rabelais-Übersetzung
gebührlich gelobt wurde, da sie aus
einer sprachlichen Wahlverwandschaff
stamme und es bei diesem karnevalesken

Autor auf ein paar Worte mehr
oder weniger nicht ankomme (eine
immerhin diskutable Behauptung), geht
der Verfasser bei «delikateren Texten»

scharf ins Gericht. Etwa bei Voltaires
«Candide», dessen stilistisches «Prestissimo»

einen Hauptreiz ausmache. Die
Definition von Optimismus, beispiels-



866 ÜBERSETZUNGEN

weise, lautet bei Voltaire: «Hélas, c'est
la rage de soutenir que tout est bien
quand on est mal.» Und bei Widmer:
«Ach, das ist der blindwütende Wahn,
durch dick und dünn zu behaupten,
alles sei zum besten bestellt, wenngleich
es doch immerzu schlecht geht.»

Dies muss, eben der Breite wegen —

man kann kaum mehr Worte zuviel
machen als Widmer es tut — als Probe
genügen; und nur ungern verzichte ich auf
die entsprechend pedantische Erläuterung,

weshalb Candide Candide hiess,
vom Verfasser köstlich kommentiert:
«So, Ihr Basler Buben auf den
Hinterbänken, jetzt wisst sogar Ihr's, wie
beschaffen dieser Candide war und warum
er so hiess.»

Ähnlich geht es auch bei Stendhal
zu, dessen gleichsam pointillistisch
nervösem Stil Widmer gründlich den Garaus

macht; und was aus dem
leidenschaftslosen Flaubert wird, mag sich
jeder ungefähr selbst ausdenken. Bei
seinen immer wieder zum Lachen reizenden

Vergleichen ist es dem Verfasser
freilich nicht einfach um eine Cabaret-
Nummer zu tun, er plädiert vielmehr
sehr militant dafür, dass ein Übersetzer
nur das der eigenen Veranlagung Ge-
mässe in Angriff nehmen darf und derart

«artfremde» Versionen schleunigst
vom Markt verschwinden sollten, um
so mehr als diese Autoren zu den wenigen

gehören, die in deutschen Schulen
gelesen werden.

Ein weiteres Hauptthema ist die
Präsenz der französischen Literatur
überhaupt, insbesondere der epischen.
Dazu ein sehr nützlicher Beitrag von
Joseph Jurt zur Erzählung von 1800
bis 1950, nach Autoren geordnet mit
Angaben, was und von wem übersetzt
wurde, was davon greifbar und was
vergriffen ist. Eine unspektakuläre Riesen¬

arbeit — die hernach auch in anderen
Beiträgen für die Gegenwartsliteratur
geleistet wird: Statistiken, die äusserst
nützlich sind, und zu denen die Verfasser

— Martin Ebel und Rolf Soellner —

nur kurz ihren Kommentar geben, der
stets auf das Bedauern darüber herausläuft,

wie viel in Deutschland unbeachtet

blieb und wie kurzlebig der deutsche

Markt ist. «Übersetzt und vergriffen»

lautet ein entsprechender Titel.
Nun, man mag, falls dies ein Trost

ist, darauf hinweisen, dass auch die
Pariser Editions de Minuit im letzten
Spätherbst schleunigst nachdrucken
mussten, da das Werk ihres
Nobelpreis-Autors Claude Simon grossen-
teils vergriffen war.

Keine Vermittlungsprobleme gibt es

— neben der Trivialliteratur — für die
Werke der Geistes- und Sozialwissenschaften,

Barthes, Lacan, Lévi-Strauss,
Derida usw.; während «wesentliche

Strömungen des traditionellen Romans,
des surrealistisch beeinflussten Romans
und des nouveau roman verschwunden
sind». Was in diesen Arbeiten
ausbleibt, ist die Frage nach den Gründen.
Weshalb beispielsweise bleibt Michel
Tournier beinahe vollständig greifbar,
während ein Le Clézio seit langem
nicht mehr zu finden ist? Warum wurde
von Cayrol lediglich der mittelmässige
Roman «Midi Minuit» neu aufgelegt?
Weshalb ist der im Osten vollständig
übersetzte und schon wegen seiner
Thematik beachtenswerte Raymon
Jean im Westen unbekannt? Das sind
relativ leicht zu beantwortende Einzelfragen;

viel nötiger wäre eine umfassende

Analyse, die sich mit den
verschiedenen Themenkreisen der französischen

Gegenwartsliteratur im
Hinblick auf das entsprechende Interesse
in Deutschland und dessen Ursachen
beschäftigen würde.



ÜBERSETZUNGEN 867

Dies jedoch war nicht das Thema
des Kolloquiums, hätte dessen Rahmen
gesprengt und erst recht den der
vorliegenden Publikation. Überaus dankenswert

aber ist, dass für eine solche —

politisch-soziologische — Untersu¬

chung hier eine sehr wichtige und
gründliche Vorarbeit geleistet wurde.

Gerda Zeitner

1 Französische Literatur in deutscher
Sprache. Droste Verlag, Düsseldorf 1986.

Georges Haldas: Conquête matinale

Im Frühling dieses Jahres erschien
im Lausanner Verlag LAge d'Homme
«Conquête matinale», der zweite Band
der Trüogie «La Confession d'une
Graine» von Georges Haldas, der letztes

Jahr mit dem Prix Ramuz
ausgezeichnet wurde1. Haldas, einer der
bedeutendsten Schweizer Autoren unserer

Zeit, wurde 1917 in Genf geboren.
Das schriftstellerische Werk Haldas' ist
stark autobiographisch, doch der Autor

ist stets bestrebt, mittels der persönlichen

Erfahrung etwas Allgemeingültiges
auszudrücken. So nennt er z. B.

seinen Vater, einen Griechen, der seine
reichen Gaben und Kenntnisse in Genf
nicht richtig zu nutzen verstand, stets
«l'homme mon père», seine Mutter, die
wegen ihrer Krankheit an den Rollstuhl
gefesselt war und dennoch durch ihre
Anteilnahme überall gegenwärtig war,
«la petite mère». Seinem Vater widmete
Haldas die Chronik «Boulevard des

Philosophes»2, wo der Autor übrigens
immer noch wohnt, seiner Mutter die
«Chronique de la Rue Saint-Ours»3'.

Während fast zwanzig Jahren hat
Georges Haldas gemäss einem frühen
Entschluss fast ausschliesslich Poesie
veröffentlicht. Die erste seiner
«Chroniques» stammt aus dem Jahr 1963.
Diese Werke, die oft Genf zum äussern
Rahmen haben, enthalten eine Fülle

präziser, genau beobachteter, humorvoller

Porträts. Erwähnt seien besonders

«Le Livre des Passions et des Heures»

(1979)4 sowie «La Légende des

Cafés» (1. Auflage 1976)5. Sein vielfältiges
Werk umfasst aber auch die bis anhin
drei Bände seiner Reflexionen, «L'Etat
de Poésie»13, seine Carnets von 1973 bis
1982, zahlreiche Essays, «La Légende
du Football»1 und Übersetzungen.
Schliesslich sei auch seine Mitarbeit bei
mehreren Filmen von Claude Goretta
erwähnt, z.B. «Les Chemins de l'Exil
ou les dernières Années de J.-J. Rousseau».

Das Hauptanliegen Haldas' ist
indessen weder Erkenntnis noch
Selbstanalyse um ihrer selbst willen, sondern
stets der Bezug zum andern und zur
Welt im dichterischen Zustand. Auch
in «Conquête matinale» geht es dem
Autor vor allem um die Darstellung des
«Etat de Poésie», «La Petite Graine»,
dessen frühes Bewusstwerden er im
1. Band der Trüogie, «L'Emergence»,
nachvollzogen hatte, während der
2. Band vor allem die Erfahrungen
seiner Studentenzeit wiedergibt, die er
sehr kunstvoll mit aktuellem Geschehen

verwebt. Dank seinem intuitiven
Einfühlungsvermögen ist er befähigt,
den Wesenskern, die psychische Aura
eines andern zu erfassen, die er indes-



868 ZU GEORGES HALDAS

sen stets auf seine lyrisch beschauliche
und humorvolle Art in Interaktion mit
seinen eigenen Reaktionen vor uns
erstehen lässt. Die Gabe, sich von einem
Gegenstand oder von der Gefühlswelt
eines andern völlig durchdringen zu
lassen, ist intellektuellem, verstandes-
mässigem Besitzergreifen völlig
entgegengesetzt. Das Verstehen während des
«Etat de Poésie» geschieht nicht im
Kopf, sondern mit dem ganzen Körper.
Sein Schreiben vergleicht Haldas dem

Eindringen in die tiefern Schichten der
Persönlichkeit, sein Vorname bedeute
ja auch Landmann, bezeichne den, der
die Erde umgrabe. Wohl um den
Unterschied zwischen den beiden
Erkenntnisformen — scharfes,
grenzensetzendes Analysieren und einfühlende
Identifikation — hervorzuheben,
wählte Haldas als äussern Rahmen seines

Buches ein Kolloquium an der
Universität Genf, zu dem er sich unvorsichtigerweise

bereit erklärt hatte. Bei
diesem Anlass werden zahlreiche Erinnerungen

wieder lebendig, z.B. das
Unbehagen während der meisten
Vorlesungen, das Zusammensein mit den
beiden Freunden «Frère Poisson» und
«l'ami Faune» wie auch der grosse
Einfluss zweier Professoren, «le Nouveau
Mahre» am Collège Calvin und «le

Mage», die der Autor nie mit Namen
nennt, hinter denen man aber mit
Leichtigkeit Albert Béguin und Marcel
Raymond erkennt. Die Erinnerungen
werden kontrapunktisch erweitert
durch mehrere Porträts von Personen,
die eine Bedeutung im gegenwärtigen
Leben des Autors haben, so dass
zeitliche Grenzen schwinden und der
Eindruck entsteht, das Substrat eines ganzen

Lebens liege vor uns ausgebreitet.
Mit seinem neuen Werk geht es Haldas

keineswegs darum, den
wissenschaftlichen, akademischen Geist zu

kritisieren, wie ihm in der Westschweiz
zum Teü vorgeworfen wurde. Er macht
sich nicht über gewisse Institutionen
oder deren Träger lustig, sondern
vielmehr über seine eigenen übertriebenen
Abwehrmechanismen beim
Zusammenprall seiner dichterischen
Welterfahrung mit den streng wissenschaftlichen

Methoden der Erkenntnis.
Bedeutungsvoll ist jedoch nicht das
persönliche Erlebnis, sondern die
Botschaft, die sich im «Etat de Poésie»

erschliesst. Davon zu zeugen ist das

eigentliche Ziel seines Schreibens.
«C'est par l'écriture, en fin de compte,
que la vision engendre ce dont elle est

porteuse.» Ihre Botschaft oder
Erkenntnis ist für Georges Haldas die
«fraternité obscure», die Teilhabe am
verbindenden Lebensstrom, das
Gefühl, an einer Energiequelle
angeschlossen zu sein, die zugleich auch

Rückbindung an die Vergangenheit ist.
«Mais celui en löccurence, qui vit dans
la mémoire, c'est-à-dire soustrait au
temps, épouse une autre vie. Une

amorce de vraie vie.» Der dichterische
Zustand bedeutet für Georges Haldas
vertieftes Leben, sinnverklärte
Wirklichkeit, «expression suprême du prix de
la vie» oder «éternité vivante». Er kann
sich in alltäglichen Handlungen oder
unscheinbaren Gegenständen manifestieren,

wenn sie ein psychisches Klima,
von dem das Gedicht sich nährt, evo-
zieren oder wirklich gelebtes Leben, «le

vécu», verkörpern.
Auch die lebendigen, treffend

gezeichneten Porträts erhalten ihre
Bedeutung einzig aus der Sicht einer
Partizipation im dichterischen Zustand,
die dem Autor erlaubt, den andern
trotz der Maske, mit der er sich schützt,
trotz der Rolle, mit der er sich zu
identifizieren sucht, trotz Standesdünkel
oder erstarrter Verhaltensformen, in



ZU GEORGES HALDAS 869

seiner Hilflosigkeit und Schwäche, von
Konflikten zerrissen oder von
beunruhigenden Fragen geängstigt, zu erkennen.

So drückt der Blick der geschäftstüchtigen

Coiffeuse, die in ihrem kalten,

künstlichen Labor operiert, plötzlich

Verunsicherung aus und verliert
seine Teilnahmslosigkeit und abweisende

Strenge. Es scheint, es sei etwas
in der jungen Frau getroffen worden, so
dass es ihr nicht mehr möglich ist,
weiterhin die Selbstsichere zu spielen. Dafür

wird das Gefühl einer gewissen
Verwandtschaft oder wenigstens der Ansatz

gegenseitigen Verstehens spürbar.
Haldas zeigt auch Personen, die solche
«Vermenschlichung» nicht nötig haben,
da sie allein durch ihr Sosein Träger
der «fraternité obscure» sind, als ob sie
von einem kosmischen Fluidum
genährt seien und zu einem «agent cosmique»

geworden wären. Die Teilhabe an
ihrer psychischen Energie erlebt er als

Partizipation an einem Reich, das
ausserhalb des Persönlichen liegt, «le

royaume du trans-personnel». Der «Etat
de Poésie» bedeutet für Haldas höchste
Rezeptivität für alle Manifestationen
des Lebens, ein Lächeln, einen Gruss,
den Gesang der Amsel, die
Morgendämmerung, die Geräusche in den Cafés,

den bevorzugten Arbeitsorten des

Autors. Wesentlich ist indessen, dass

dieser Zustand die starren Strukturen
des Ichs durchlässig werden lässt und
die Wand, die uns von den andern
trennt, zum Einstürzen bringt. «Me

confirmant à cet égard dans le

sentiment, acquis au long des années, que
sens véritablement poétique ou religieux
et fraternité ne font qu'un.» Der dichterische

Zustand erweist sich also keineswegs

nur als ästhetisches, sondern
vielmehr als ethisches Prinzip, das uns
befähigt, den «état de meurtre», d. h.
«l'annulation de l'autre et des autres», zu
überwinden zugunsten der «verborgenen

Brüderlichkeit». Haldas erfährt den
«Etat de Poésie» stets als Menschlichkeit

stiftende Kraft und zugleich als

Rückkehr zum schöpferischen Prinzip,
zur «Source des Sources».

Marianne Ghirelli
1 La Confession d'une Graine, I: L'Emergence.

II: Conquête matinale, LAge
d'Homme, 1983 und 1986. - 2 Boulevard
des Philosophes, Rencontre, 1969, et L'Age
d'Homme 1978. — 3 Chronique de la Rue
Saint-Ours, Paris, Denoël, 1973. — 4 Le
Livre des Passions et des Heures, L'Age
d'Homme, 1979. — 5 La Légende des Cafés.

LAge d'Homme, 1976 (vergr.), Neuauflage.

— 6 L'Etat de Poésie, L'Age d'Homme,
1977,1982,1984.

Mit Freundesaugen gesehen:
Des Amerikaners J. Murray Luck «History of Switzerland»

Unsere Besonderheiten haben seit

jeher im Ausland aufmerken lassen
und auch in zahlreichen wissenschaftlichen

Publikationen ihren Niederschlag

gefunden. Es darf aber doch

wohl als ungewöhnlich bezeichnet werden,

wenn ein Naturwissenschafter sich
entschliesst, gewissermassen als

Krönung seines umfangreichen Lebenswerkes

noch eine umfassende Schwei-



870 «HISTORY OF SWITZERLAND»

zergeschichte zu schreiben. Der heute
86 Jahre alte emeritierte Professor in
Biochemie der Stanford University,
H. Murray Luck, hat diesen vor Jahren
gefassten Entschluss mit bewundernswerter

Beharrlichkeit durchgeführt.
Sein in den USA schon vergangenes
Jahr veröffentlichtes Werk ist nun auch
der Begutachtung durch die «Eingeborenen»

ausgeliefert worden. Im Schloss

Gümligen — dem aus dem Zweiten
Weltkrieg bekannten «Generals-
schloss» vor den Toren Berns — hat die
sommerliche Vernissage in Anwesenheit

des Autors stattgefunden.

Zunächst zur Person: Lucks Passion
für die Schweiz geht zurück auf die
Zeit, da er als «Science Attaché» der
Jahre 1962/64 der amerikanischen
Botschaft in Bern zugeteilt war. Er hat
damals schon die aus seiner diplomatischen

Funktion sich ergebenden Kontakte

in einer «Science in Switzerland»
betitelten SpezialStudie1 ausgewertet.
1978 folgte «Modern Switzerland», eine
515 Seiten starke Sammlung von
Beiträgen schweizerischer Autoren, für die
Luck als Herausgeber zeichnete. Aber
dieser gewissermassen aus seinem
offiziellen Auftrag hervorgegangene
Niederschlag der Beschäftigung mit
schweizerischen Angelegenheiten war
ihm nicht genug. Die Eigenheiten des
— wie es im Vorwort zur Schweizergeschichte

in hübscher Formulierung
eingeführt wird — «small and beautiful
Country which, with the magnificent
Alps, rises high above the rest of
Europe», haben den Professor im
Ruhestand an die Stätte seiner späten
Leidenschaft zurückgeführt. Während
Jahren hat er sich immer wieder als
Feriengast besonderer Art in der
Schweizerischen Landesbibliothek vergraben,

um die Unterlagen für sein Geschichtsbuch

zusammenzutragen.

Damit zu diesem Werk: Die «History
of Switzerland», gemäss Untertitel eine
Geschichte der Schweiz der «First hundred

thousand years — before the beginnings

to the days of the present»2
präsentiert sich als eindrucksvoller und
trotzdem leicht lesbarer Band mit
übersichtlichen Anmerkungs- und
sorgfältig ausgewählten Bildteilen. Wer
allerdings von der auf
Publikumswirkung bedachten Anpreisung,
eine hunderttausendjährige Schweizergeschichte

vorgesetzt zu bekommen,
mehr als die üblichen Hinweise auf die
durch Knochenfunde belegten ersten
Lebewesen, auf die Höhlenmenschen
im Wildkirchli und die Pfahlbauer an
den Seegestaden erwartet, der wird
enttäuscht. Keine drei von den insgesamt

900 Textseiten sind der
«Urgeschichte» gewidmet. Ausführlicher
wird Luck bei der Ausbreitung der
«Vorgeschichte», an der ihn besonders
die auf dem Gebiet der heutigen
Schweiz erfolgte Grenzziehung
zwischen Burgundern und Alemannen
fasziniert. Das Phänomen, dass im
Bereich dieser Begegnung von zwei Sprachen

und Kulturen ein diese
Verschiedenheiten in sich verarbeitender
Nationalstaat entstehen konnte, ist für Luck
eines der schweizerischen Wunder.
Flüchtiger sind, ebenfalls in die Periode
«before the beginnings» eingeordnet, die
Römerzeit und die Christianisierung
behandelt worden.

Die Schweizergeschichte «beginnt»
bei Luck mit dem 9. Dezember 1315,
dem dokumentierten Datum des
Abschlusses des Verteidigungsbündnisses
der drei Waldstätte. Mit Akribie wird
aus den Quellen alles ausgebreitet, was



«HISTORY OF SWITZERLAND» 871

der Streit der Historiker zur
Bundesgründung zutage gefördert hat. Was
Legende bleibt, wird — was im
Hinblick auf die angesprochene Leserschaft

erstaunen mag — als solche
bezeichnet.

Aber eben: es ist das einer der Vorzüge

und zugleich wohl auch der Nachteil

des von einem Vertreter der exakten

Wissenschaften verfassten
Geschichtswerks, dass jedes auftreibbare
Detail weitergegeben wird, auch wenn
das auf Kosten der grossen Linie geht.
Zudem hält sich Luck bei der
Nachzeichnung an ein etwas gezwungen
anmutendes Schema, in dem die historischen

Vorgänge wohl nach ihrem
zeitlichen Auftreten Aufnahme finden,
darüber hinaus aber über die Jahrhunderte

hinweg dieselben, den Verfasser
wohl besonders ansprechenden Spe-
zialthemen, wie Bevölkerungsstruktur,
medizinische Versorgung, Erwerb und
Ernährungsgewohnheiten mit
unvermeidlichen Wiederholungen immer
neu aufgegriffen und gesondert
abgewandelt werden. Der Hang zur
«Vollständigkeit» führt dann im zweiten,
nahezu das halbe Geschichtsbuch in
Anspruch nehmenden Teil, der in 25
Unterkapiteln den Zustand der Schweiz in
der Gegenwart des 20. Jahrhunderts
darzustellen bemüht ist, zu gewissen
Disproportionen. So, wenn zur «öffentlichen

Gesundheit» ganze Statistiken
des Eidgenössischen Gesundheitsamtes

über die ansteckenden Krankheiten
in der Schweiz abgedruckt werden und
im Sinne einer Bewahrung der Kontinuität

nochmals einige Ausführungen
zur längst ausgestorbenen Pest
angebracht werden.

Solch kritische Bemerkungen sollen
indessen nicht dazu führen, das gera¬

dezu ansteckend begeisterte Bemühen
des amerikanischen Autors um lebensnahe

Darstellung bei der Abschreitung
der wichtigsten Stationen der wechselvollen

Schweizergeschichte —
Reformation, Religionskriege, Überflutung
durch die französischen Invasionsarmeen

bis hin zur «Entstehung der
Nation» nach dem Wiener Kongress —

zu verkennen. Immer wieder werden
eigene oder aus nicht ohne weiteres
zugänglichen Quellen geschöpfte
Beobachtungen eingestreut, die das mit
Freundesaugen geschaute Bild der
Schweiz auch für den einheimischen
Leser mit neuen Facetten bereichern.
Dabei mag sich der eine mehr durch
die alten Reiseberichten entnommenen
Kuriositäten, der andere vorab von den
Lebensbildern angesprochen fühlen,
die der Wissenschafter Luck über
hervorragende Gestalten des wissenschaftlichen

Wirkens in frühen Zeiten unseres

Landes in überaus reicher Zahl
wiedergibt.

Zur Abrundung unseres Buchhinweises,

der nur «antippen» und nicht
ausführlicher werden kann, noch einige
Fragmente, die vielleicht den besonderen

Charakter dieser amerikanischen
Schweizergeschichte andeuten: So

wenn der Verfasser davon spricht, dass
ein schweizerisches «Nationalgefühl»
schon im 15. Jahrhundert festgestellt
werden könne, als die Verteidigung
gemeinsamer Interessen eben die Kantone

zusammengeschmiedet habe, an
gleicher Stelle indessen das Bonmot
vom heutigen Schweizer einstreut, der
nur Schweizer sei, wenn er ausser Landes

weilt, daheim aber sich darauf
versteife, Berner, Zürcher oder Genfer zu
sein...

Die Darlegung der ungelösten
Verkehrsprobleme der Gegenwart gibt
Veranlassung zur hoffnungsvollen Be-



872 «HISTORY OF SWITZERLAND»

merkung, dass die Schweiz
glücklicherweise das Land bleibe, in dem
Geduld und Kompromissbereitschaft
sich als so dauerhaft erwiesen hätten
wie die Alpen und vermittelnde
Schiedssprüche sich immer wieder als
hüfreich erwiesen hätten. Oder ein
anderer Aspekt der schweizerischen Politik:

«There is nothing simple to a
foreigner about the Swiss political system»,
was an einer Reihe von Problemen, unter

anderem den Wahlen, illustriert
wird, die wie nirgendwo sonst eine

grosse Beständigkeit der Parteibesitzstände

nicht hinderten, obwohl sie
geradezu Lotteriecharakter hätten. Es
wird weiter die schwierige Stellung der
Regierung in einem System unterstrichen,

das dem Bürger das letzte Wort
in allen entscheidenden Fragen über-
lässt. So auch in der Aussenpolitik, die
eigentlich in die Kompetenz des
Bundesrates fallen würde, was Luck Anlass
gibt, auf den bei Abschluss des Buches
noch nicht gefallenen Entscheid zum
UNO-Beitritt zu sprechen zu kommen:
obwohl sich dieser aufdrängen würde,
weil auch die Schweiz auf die Dauer
nicht abseits stehen könne, seien ihm
vor dem Volk nur geringe Chancen
einzuräumen.

Ein besonders nahverfolgtes Anliegen

des Verfassers ist die Neutralität.
Sie wird von ihrem ersten In-Erschei-
nung-Treten als blosses «Stillesitzen»
aufgrund der Einsicht, dass sich eine
Fortführung der Machtpolitik zerstörend

auf den Bund hätte auswirken

müssen, bis zu den heutigen, komplizierten

Solidaritäts- und Disponibili-
tätsproblemen in allen Verästelungen,
immer wieder aufgegriffen. Eine
andere bewunderte Leistung der Schweiz
ist der Arbeitsfrieden, der aufgebaut
wird auf dem tief verankerten Glauben
des Schweizers an das Privateigentum,
mit dem das Fussfassen eines integralen

Sozialismus in unserem Land
unvereinbar gewesen wäre. Die gleiche
Bewunderung wird endlich der
angeborenen Sparsamkeit des Schweizers,
seinem Arbeitsfleiss und seiner Vorsicht

in finanziellen Dingen erwiesen,
die das kleine Land zur Wirtschaftsmacht

werden liessen.
Aber eben, wenn eine eingängige

Bilanz aus den Erkenntnissen eines um
Verständnis bemühten Freundes der
Schweiz gezogen werden darf, bleibe
der von Luck im Zusammenhang mit
den Aussenbeziehungen des Landes
zitierte Ausspruch vom Zwerg mit dem
überdimensionierten Kopf (Finanz-
und Wirtschaftsmacht), der auf
unterentwickelten Beinen (diesen
Grossmachtansprüche nicht angemessenen
Institutionen) sitzt, als Schlussstein unter

die Würdigung eines Vorhabens
gesetzt, das alle Beachtung verdient.

Arnold Fisch

1 Columbia Univ. Press 1968,419 Seiten.

- 2 SPOSS Inc. Palo Alto, Ca. 1985, 885
Seiten und 80 Seiten mit Illustrationen
sowie Karten, Graphiken, Glossar, Bibliographie,

Register.



VON POTSDAM NACH BONN 873

Kritisch, aber zuversichtlich

Zu Martin Greiffenhagen: Von Potsdam nach Bonn '

Nachdenken über Deutschland, aus
verschiedenen Winkeln diverse
Aspekte beleuchtend, quer durch die
Geschichte, angefangen beim Preus-
senstaat und endend in deutscher
Gegenwart. Der Stuttgarter Politologe
Martin Greiffenhagen geht vom Begriff
der «politischen Kultur» aus, in dem
politische und geistige Phänomene
verschränkt sind. Dies sei besonders für
Deutschland wichtig, weü «das Bürgertum

von der politischen Herrschaft
ausgeschlossen war und seine Aktivitäten in
Bereiche von dnnerlichkeiten>
abgedrängt wurden». So entstand ein
Sonderweg im Gegensatz zum demokratischen

Westeuropa: das eigentliche
Thema der Überlegungen Greiffen-
hagens. Auch die Aufklärung hat in
Deutschland andere Züge als in den
klassischen Geburtsländern bürgerlicher

Freiheit. Sie ist wesentlich kulturell,

un- und antipolitisch. Anderenorts
verwirklicht die Aufklärung den
selbstbewussten Staatsbürger, in Deutschland

überdauert, unter liberaler Tünche,

der Untertan.
Der Preussenkönig Friedrich IL, der

als «der Grosse» faszinierte, verband
Aufklärung mit feudaler Herrschaft.
Greiffenhagen kommentiert: «Der Staat
dient sich selbst, ist Selbstzweck.»
Stürzte die Aufklärung in Frankreich
die Monarchie, so wurde sie in
Deutschland zur Magd traditioneller
Obrigkeit. Schon bei Friedrich sichtet
der Autor «politischen Amoralismus»,
der auf dem Kult von Gehorsam, Disziplin

und Ordnung beruht. Später wird
sich das vollends als giftige Sumpfblüte
entfalten. So gewinnt die kühne Tat,

das Drauflosschlagen, Vorrang vor
Kompromissen — aber sie machen das
Wesen der Demokratie aus: «Politischer
Nihilismus wurde lange vor dem
Nationalsozialismus politisch hoffähig.» Der
liberale Geist zog sich ins Innenleben
zurück, Kunst wurde zur Fluchtburg
des Bürgertums. Auch Humboldts
Universität sei dafür verantwortlich,
meint der Autor. Letztlich wurde die
Politik ästhetisiert, wofür sowohl Novalis

wie Ernst Jünger zeugen, «der
Granateinschläge auf dem Schlachtfeld von
Verdun im Bilde leuchtender Blumen
beschrieb».

Greiffenhagen konstatiert einen
«bürgerlichen Selbsthass», der bei
Intellektuellen besonders deutlich sichtbar
wird. Während der Weimarer Republik
war auch ihre Rolle keine glückliche —

wie hätte es anders sein können? Die
Dichter der Innerlichkeit hatten ein
weites Echo, noch viele Leser im Dritten

Reich und danach. Auch heute ist
das Erbe des üblen Verhältnisses
zwischen Intellektuellen und Regierenden
nicht überwunden. «Geist und Macht
bleiben aufeinander angewiesen», lautet
die hier vertretene These. Die Betrachtung

über das evangelische Pfarrhaus
gilt ebenfalls einem wichtigen Aspekt
der politischen Kultur in diesem
Lande: «Die Geschichte des deutschen

Pfarrhauses ist auf weite Strecken hin
die Geschichte der deutschen Intelligenz,

und diese ist wiederum die
Geschichte des deutschen Bürgertums, eine
Geschichte politischer Ohnmacht und
sozialer Frustration.» Nach 1945 griff
Selbstbesinnung um sich, die den
Protestantismus tief umgestaltete.



874 VON POTSDAM NACH BONN

Das war ein Ausdruck für die
Wandlungen, die die Entwicklung der
Bundesrepublik markieren und den Unterschied

zur Weimarer Republik verdeutlichen.

Waren zunächst die Prognosen,
die man der zweiten Republik stellte,
ziemlich ungünstig, so verbesserte sich
doch zusehends die Lage. Greiffenhagen

meint: «Die Demokratie fasst Fuss.»

Von ihrer unglücklichen Vorgängerin
konnte man das nie behaupten. Die
Bundesrepublik, die unter keineswegs
normalen Bedingungen entstand,
normalisierte sich allmählich, glich sich
anderen Demokratien an, die manche
Bestimmungen des Grundgesetzes für
nachahmenswert erachten. Greiffenha-
gens Schluss ist zuversichtlich, obwohl
er, was ratsam genug ist, auf Vorsicht
nicht verzichten will. Andere Kapitel
sind dem Konservatismus gewidmet,
dessen Bedeutung hier unterschätzt

wird, dem Totalitarismus — die These,
der NS-Staat gehöre dieser Kategorie
nicht an, ist zweifelhaft —, dem Stellenwert

der Hitlerdiktatur in der
deutschen Geschichte, der Legitimität der
DDR im Bewusstsein ihrer Bürger. Der
Autor bekennt sich zur Aufklärung, er
tut es auf gelassene, keineswegs verbiesterte

Weise. Er wirbt für Töleranz und
praktiziert sie — immer noch die beste

Art, für sie einzutreten. Endlich
demonstriert er, dass es möglich ist, auch
über schwierige Probleme verständlich
und natürlich zu schreiben.

Heinz Abosch

1 Martin Greiffenhagen, Von Potsdam
nach Bonn. Zehn Kapitel zur politischen
Kultur Deutschlands. Piper, München
1986.

Hinweis

Hölderlins Empedokles

Die Bände 12 und 13 der Kritischen
Textausgabe der Werke Hölderlins (sie
bietet den durchgesehenen und
neukommentierten Textteil der Frankfurter

Hölderlin-Ausgabe aus dem Verlag
Roter Stern) enthalten die drei
Entwürfe zum «Empedokles» in dem von
D. E. Sattler entwickelten Editionsmodell.

Das bedeutet, dass die Änderungen,

die Streichungen, die aufeinanderfolgenden

Textvarianten in einem
übersichtlichen Verfahren wiedergegeben

sind. Verschiedene Schriftarten und
besondere Zeichen vermitteln Einblick in
die Struktur der Handschrift. Der
Kommentar ist knapp und sachlich.
Eine Zeittafel orientiert über die
Entstehung der einzelnen Entwürfe und
Stufen. Es bedarf zwar einiger
Einübung in die noch immer ungewohnt
wirkende Editionsmethode Sattlers.
Aber anschaulicher als ein «kritischer
Apparat» erlaubt sie den Nachvollzug
der allmählichen Entstehung des Wortlauts

(Hermann Luchterhand Verlag,
Darmstadt und Neuwied 1986).


	Das Buch

