Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)
Heft: 10
Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kommentare

Das Bild der Schweiz von heute

Das Bild der Schweiz von heute —
bereits der Titel gibt Probleme auf. Bei-
des miusste im Plural stehen, herrscht
doch eine Vielfalt von Bildern einer
ebenfalls vielfaltigen Schweiz!. Von
welchen Bildern welcher Schweiz soll
die Rede sein? Zunichst muss ausge-
fiihrt werden, was hier unter «Bild»
verstanden wird. Ein Bild ist etwas
Ganzes, eine Gesamtsicht und ein
Denkgebaude. Man kann sich auf den
Standpunkt stellen, dass man seine so-
zialen Erfahrungen sozusagen automa-
tisch zu einem Gesellschaftsbild ver-
dichte und dieses Bild — gemessen am
individuellen Lebenslauf und am spezi-
fischen Standort innerhalb der Gesell-
schaft — auch sozusagen zwangslaufig
ganzheitlich sei’. Zwingend ist diese In-
tegration von Teilerfahrungen in eine
Gesamtschau, die Verdichtung zu
einem gesehenen Bild jedoch nicht. Es
ist denkbar, dass man ohne solche
selbstentwickelte Bilder leben kann
oder aber mit Problem- und Leitbil-
dern, die von professionellen Bilder-
machern, von Medienschaffenden,
Schriftstellern, Lehrern, Pfarrern, Poli-
tikern und Wissenschaftern hergestellt
und vermittelt werden.

Von den Medien werden, um nur
von diesem besonders wichtigen Bild-
vermittler zu reden, in reichem Masse
Informationen weitergegeben, die ge-
meinhin als Bilder verstanden werden,
es aber nach unserer Definition nicht
sind. Dass die taglichen Einzelmeldun-
gen uber die taglichen Vorkommnisse
nicht Bilder, sondern Mosaiksteinchen
sind, liegt auf der Hand. Doch auch die

Resultate der in immer kirzeren Inter-
vallen zu den verschiedensten Aspek-
ten unseres Lebens durchgefiihrten
Meinungsumfragen, geben, obwohl sie
implizit diesen Anspruch erheben, kein
Bild, weil sie sich auf Teilaspekte be-
schranken. Wird die Einstellung zur
Kernenergie, zur militarischen Landes-
verteidigung oder zur UNO-Mitglied-
schaft erfragt, konnten die gewonnenen
Resultate, falls sie in eine Gesamtschau
integriert werden, fiir das Bild der
Schweiz von Belang sein. Das Haupt-
interesse der Umfragen gilt aber den
individuellen Lebensgewohnheiten
und personlichen Erfahrungen im eng-
sten Lebensbereich. So erfihrt man
etwa, dass 58 Prozent in den letzten 10
Jahren mindestens einmal die Woh-
nung gewechselt haben, dass 66,9 Pro-
zent um sieben Uhr ihre Nachtruhe zu
beenden pflegen, dass in 16 Prozent
aller Haushalte ein Hund lebt, 85 Pro-
zent sich fiir die Bestrafung harter Por-
nographie aussprechen, 95,4 Prozent
sich entweder «sehr» oder «cher»
gliicklich fiihlen usw.

Kult des Privaten

Das Bedenkliche dieser Pseudobil-
der der Schweiz ist nicht der Kult des
Privaten, sondern die Tatsache, dass
dieser Kult sich im Gewand der offent-
lichen Relevanz prasentiert, obwohl es
sich doch nur um eine durch Quantifi-
zierung und Klassifizierung verbramte
Spiegelung des privaten Selbst handelt.
Wihrend man die wirklichen Pro-
bleme, weil zu komplex, gerne ver-



800 BILD DER SCHWEIZ

drangt oder ebenfalls nur mit privaten
Kategorien angeht, werden private
Haltungen zur Kenntnis gebracht, als
seien es res publicae: «<Der Hund spal-
tet die Nation», glaubte kiirzlich eine
Familiengazette auf dem Titelblatt ver-
kiinden zu miissen’.

‘Der amerikanische Sozialwissen-
schafter Richard Sennett hat schon vor
Jahren in einem klugen Buch tiber den
Zerfall und das Ende des offentlichen
Lebens festgestellt, dass in den west-
lichen Industrielandern die unmittelba-
ren Lebensumstande eine uberragende
Bedeutung gewannen und unperson-
liche Probleme — die res publicae —
nur dann engagiert angegangen wiur-
den, wenn die Menschen falschlich mit
thnen umgingen, als handelte es sich
um etwas Personliches®. Natiirlich ist
auch in der Schweiz ein Expandieren
der Privatwelt festzustellen. Dies
drickt sich zum Teil in der Stimmabsti-
nenz, in der Einengung des Betroffen-
heitsbegriffs oder in den bedenken-
losen Riickgriffen auf das Wider-
standsrecht aus. Und trotzdem sind die
auf die Idee der Schweiz bezogenen
und eine gewisse Verbindlichkeit for-
dernden Leitbilder in der Offentlich-
keit bemerkenswert gegenwartig. Sie
werden nicht bloss am 1. August reak-
tiviert; sie leben auch im Alltag. So wer-
den beispielsweise Geschiftsbeziehun-
gen mit Sudafrika nicht als solche kriti-
siert, sondern als mit der Idee der
Schweiz unvereinbar oder als eben ty-
pisch fiir die Schweiz der Gnomen, wie
umgekehrt die beiden in Siidafrika in-
haftierten Pfarrer nicht nur als enga-
gierte Privatpersonen, sondern als Re-
prasentanten der «anderen Schweiz»
verstanden werden®.

Wichtigen Aufschluss geben aber
doch die Selbstbilder, die zu den natio-

nalen Gedenkmomenten am 1. August,.

am Buss- und Bettag und in der Neu-
jahrsansprache produziert oder repro-
duziert werden. Entgegen der Fama
nehmen diese in ihrer uberwiegenden
Mehrheit alles andere als selbstgefal-
lige Idealisierungen vor. Wohl gibt es
noch — und dieses Jahr sogar etwas un-
gehemmter wieder — das warme Be-
kenntnis zum Heimatland®. Im allge-
meinen herrscht jedoch eine bemer-
kenswerte Verlegenheit, manche be-
waltigen das nationale Ritual nur, in-
dem sie wie der Kommentator des
«Wynentaler Blattes» uber das Pro-
blem des Redens reden’. Es ist kein Zu-
fall, dass die einzige unkritische Selbst-
einschatzung, die mir diesen 1. August
begegnet ist (sie preist die Schweiz als
politisches Vorbild fiir die Welt), von
einem im Ausland weilenden Korre-
spondenten stammt®,

Moralisierende Appelle

Das Leit- oder Idealbild wird in den
nationalen Zivilpredigten in der Regel
mit Ermahnungen und Vorhaltungen
verknupft, die auf die Diskrepanz zwi-
schen dem Ist- und dem Idealzustand
hinweisen. Es appelliert an die staats-
politischen Tugenden, fordert mehr
Engagement, Zivilcourage, Wahrhaf-
tigkeit und Uneigenntitzigkeit, und
meistens beziehen sich die Redner so-
gar — ehrlich — selbst ein. Gerne wird
bei dieser Gelegenheit auch darauf hin-
gewiesen, dass das Bild der Postkarten-
schweiz nicht mit dem schweizerischen
Alltag tibereinstimmt. Doch wie diese
Diskrepanz beheben? Sollen die fal-
schen Bilder an die garstige Wirklich-
keit oder sollen die falschen Realitaten
an das freundliche Bild angepasst wer-
den? Wahrend in den «ideologiekriti-
schen» Jahren der Hochkonjunktur
eher die Anpassung unseres Be-



BILD DER SCHWEIZ 801

wusstseins an den Ist-Zustand gefor-
dert worden war, diirften die Idealisie-
rungen als romantische Leitbilder in-
zwischen eher wieder eine Aufwertung
erfahren haben. Und wer vermag zu
beurteilen, welches die «fortschritt-
lichere» Haltung ist?

Hier ist auch auf die Bilder hinzu-
weisen, die man sich im Ausland von
der Schweiz macht. Diese konnen ahn-
lich polarisiert sein wie die internen
Selbstbildnisse, so dass wir uns — je
nach Standort — entweder argern oder
wundern konnen: argern uber das
schlechte oder wundern iiber das gute
Image.

Anlasslich der nationalen Gedenk-
stunden werden auch Problembilder
entwickelt. Am diesjahrigen National-
feiertag ist viel von der Flichtlings-
frage, von Tschernobyl und Seveso, von
der abgelehnten UNO-Mitgliedschaft
und von der etwas weniger realen
Frage der Totalrevision der Bundesver-
fassung die Rede gewesen. Natiirlich
setzte und setzt sich auch das Engage-
ment flir einen besonderen Problembe-
reich ebenfalls der Gefahr aus, dass es
der Komplexitat der gesamten sozialen
Wirklichkeit nicht gerecht wird und nur
bestimmte Aspekte bertcksichtigt,
wahrend man doch das Ganze im Auge
behalten sollte. So konnte es uns leicht
wie Lessings Palastwachtern ergehen,
die iiber dem Feueralarm in Streit gera-
ten, weil jeder einen eigenen Plan (ein
eigenes Bild) oder eine eigene Leseart
des Planes hat.

Man kann die Palastparabel als War-
nung vor der Gefahr des Zerredens be-
greifen. Die Brandgefahr konnte aber
auch daraus entstehen, dass die Bilder
nicht ernsthaft miteinander verglichen
und die Unterschiede der Konzepte
nicht hartnackig genug diskutiert wer-
den. Die gegen blosse Lippenbekennt-

nisse gerichtete Parole «Taten statt
Worte» bildet eine falsche Alternative.
Denn erstens sind offentlich ausgespro-
chene Worte ebenfalls Taten, und zwei-
tens sind gerade in einer Demokratie
Worte notig, um Taten im ublichen
Sinn iiberhaupt vollbringen zu konnen.
Jean-Marie Vodoz nahm anlasslich des
helvetischen Geburtstages das gegen
den UNO-Parlamentarismus (und na-
tiirlich gegen die schweizerische UNO-
Mitgliedschaft) gerichtete Wort der
«discours inutiles» auf, um in seiner
Tugendpredigt zu betonen, dass «ne
pas vouloir discourir» eher eine Untu-
gend und der Dialog zwischen den
Staaten und auch den Kantonen notig

sei’.

Keine «tragende Idee»

Nun gibt es allerdings Problemfel-
der, die realiter schwelende Brand-
herde bilden. Von der Schweizerischen
Vereinigung fiir Zukunftsforschung
sind die wichtigsten kiirzlich aufgelistet
worden'?. Es sind sogenannte Sachpro-
bleme (Umweltverschmutzung, Kosten
im Gesundheitswesen, Automatisie-
rung der Arbeit usw.), die in unserer
versachlichten Zeit als solche und nicht
als nationale Fragen gesehen werden.
In dieser Studie ist nirgends vorgese-
hen, dass die Zukunft mit Hilfe eines
«Bildes Schweiz» bewaltigt werden soll.
Als Teil der Alten Welt haben wir die
Phase des nationalbuilding, die breite-
ste Teile des Lebens mit einer nationa-
len Perspektive versehen, weitgehend
hinter uns. Lediglich im jungen Kanton
Jura kann man eine noch starkere Ver-
kntipfung von Sachfragen mit denjeni-
gen der kollektiven Identitat feststel-
len"!. Wihrend im Alltag die Nation
vor allem dann bemiiht wird, wenn man
ein eigenes Prinzip als Konsequenz der



802 BILD DER SCHWEIZ

nationalen Aufgabe aufwerten oder ein
fremdes Prinzip als im Widerspruch
dazu hinstellen und damit abwerten
will, wird umgekehrt — wie 1.-August-
Erklarungen oder Kommentare zur ge-
planten CH91 zeigen — von nationalen
Gedenkmomenten erwartet, dass sie
Wesentliches zur Problemlosung bei-
tragen'?. Oft bieten diejenigen, die sol-
ches fordern, nicht mehr als eben diese
wenig aussagende Forderung. Sym-
ptomatisch fur die Hilflosigkeit, die uns
befallt, wenn wir in Verbindung mit den
grossen Sachfragen eine Vision der
Schweiz entwickeln sollen, ist der 1.-
August-Aufruf einer Appenzeller Leh-
rerin, die eine Frankenspende aller
Volljahrigen anregt und den auf diese
Weise taglich anfallenden Betrag genau
errechnet (Fr. 37 423.—), dann aber
nicht so recht weiss, was damit getan
werden soll. Die «mitreissende Idee»,
die sie vermisst, kann auch sie nicht lie-
fern'’,

Haben wir eine solche Idee iiber-
haupt notig? Eine auf ein einziges und
obendrein mitreissendes Prinzip redu-
zierte Gesellschaft ware mir unheim-
lich. Doch was haben wir notig? Der
Lausanner Publizist Blaise Lempen
zeichnet von der Schweiz ein scharfsin-
niges Problembild und sagt vom
schweizerischen Modell, dass es sich in
einer Krise befinde, wobei er innerhalb
des Buchdeckels richtigerweise beifiigt,
dass der Krisenzustand der Normalzu-
stand einer sich weiterentwickelnden
Gesellschaft sei'®. Seine Diagnose ist —
wie oft — liberzeugender als die Thera-
pie, die er vorschlagen kann. Die Anre-
gungen bewegen sich im Rahmen des
Ublichen: Sie empfehlen Systemretou-
chen wie die Schaffung eines Berufs-
parlamentes oder die Volkswahl des
Bundesrates, und sie appellieren an die
Schule, damit diese den kiinftigen Biir-

gern ein gemeinsames «kulturelles Ge-
pack» mitgaben und schon fruh das
Verantwortungsgefihl  entwickelten.
Auch das folgende Postulat ist nicht
neu, sei hier aber trotzdem in Erinne-
rung gerufen: Die Schweiz benotige
Zeitgenossen, die sich trotz der Hektik
des Alltages und der Tendenz zum
Pragmatischen mit ihr in grundsatz-
licher Weise auseinandersetzen.

Gute alte Zeiten?

Ziel dieser Reflexionen kann nicht
ein Gruppenbild der Concordia sein.
Das, konnte man sagen, ist vorbei —
wenn es jemals so gewesen ware. Was
es in den angeblich guten alten Zeiten
gegeben hat, das war ein im allgemei-
nen nicht wesentlich starkerer Zusam-
menbhalt, sondern eine von der vorherr-
schenden Schicht gepflegte Fiktion der
Einheit, die darum starker und cher
uberzeugender wirkte, weil die
Widerspriiche der Realitat nicht so
leicht wahrgenommen werden konn-
ten.

Heute leben wir in einer erklarter-
massen pluralistischen Gesellschaft.
Hinzu kommt, dass Sonderbares durch
die Allprasenz der Medien nicht nur
leichter registriert, sondern durch de-
ren Vorliebe fiirs Ausserordentliche, ja
Spektakulare zudem einseitig hervor-
gehoben und das von ihnen weitergege-
bene Bild darum leicht zum Zerrbild
wird. Dagegen ist mit Appellen allein
nicht aufzukommen. Hochstens die
Zeitumstande konnten eine alles an-
dere unterordnende Hauptfrage ins
Zentrum stellen.

Es ware verfehlt, eine inhaltliche
Einigkeit erwarten und herbeireden zu
wollen. Uns miusste genugen, wenn wir
wenigstens dadurch verbunden sind,
dass sich unser unterschiedliches Den-



BILD DER SCHWEIZ

ken der gemeinsamen  Grosse
«Schweiz» zuwendet. Blaise Lempen
mochte diese Aufgabe von professio-
nellen Vordenkern geleistet sehen: «//
faut des philosophes qui éclairent le che-
minement ténébreux de leurs contem-
porains.» Unsere Staatsform verlangt
aber, dass die Zahl dieser Denker in
diesem Staat moglichst nahe bei der
Zahl seiner Biirger sei. Das bevorste-
hende Bundesjubilaum und die damit
verbundene Landesausstellung bilden
eine hochst willkommene Gelegenheit,
dieses Denken auf breiter Ebene zu ak-
tivieren. Es kann dabei nicht unser Ziel
sein, eine einzelne ziindende Idee, eine
alles beherrschende Vision zu finden.
Die Auseinandersetzung mit den ver-
schiedenen Ideen bzw, Bildern, ist
wichtiger als deren &dusseres Resultat,
das man 1991 dereinst prasentieren

st Georg Kreis

! Die Pluralitdt der Bilder bringt beispiels-
weise die derzeitige Genfer Ausstellung
zum Ausdruck «Expériences et images de la
Suisse en vue de la prochaine exposition na-

tionale CH91» von Bernhard Crettaz und -

Christine Détraz. Katalog Genf 1986.—
* Vgl. dazu das aus 600 Erhebungen ent-
standene Buch: Hans-Peter Meier/Moritz
Rosenmund, CH-Cement. Das Bild der
Schweiz im Schweizervolk. Ziirich 1982, —
? «Schweizer Illustrierte» vom 11. August

803

1986. — * Richard Sennett, Verfall und
Ende des offentlichen Lebens. Die Tyrannei
der Intimitét. Frankfurt 1983 (Erstpublika-
tion New York 1974). — ° Vgl. etwa Roland
Brachetto, L'autre Suisse, «Basler Zeitung»
vom 19. Juli 1986. — ® Zum Beispiel Jakob
Hauser, Flammengruss ans Vaterland, «Die
Linth» vom 31. Juli 1986. — 7 Von den No-
ten eines Erstaugustredners, «Wynentaler .
Blatt», 5. August 1986. — ® Armin Burch
(aus Frankreich), Die Schweiz als Botschaft
an die Welt?, «Vaterland» vom 1. August
1986. — ¢ Jean-Marie Vodoz, Les Cantons-
Unis, «24-Heures» vom 31. Juli 1986. —
10 Ulrich Kl6ti, Theo Haldemann, Bernhard
Gasser, Zukunftsperspektiven. Schweizeri-
sche Vereinigung fiir Zukunftsforschung,
1986. — ' So begegnen wir im Jura einer
bemerkenswert positiven Haltung gegen-
tiber den vaterlandischen Symbolen: «Du
symbole, chaque peuple en ressent le be-
soin. Parce qu'il est point de repere, signe de
ralliement ou de rassemblement.» Den
Bund der Alten Eidgenossen zu feiern, be-
reitet diesem Kommentator iberhaupt
keine Miihe, denn darin komme der Frei-
heitskampf zum Ausdruck, den alle Kan-
tone irgendeinmal gekampft hatten — auch
der Jura (Philomene, Vingt-six fois..., «<Le
Démocrate», 1. August 1986). — '* Etwa:
Landesverkleidung 1991. Hrsg. vom
Schweizerischer ~Werkbund.  Giuimligen
1984. S. 86. — " Helen Meier, 1. August:
Die Gelegenheit zur Feier, «Tages-Anzei-
ger» vom 31. Juli 1986. — '* Blaise Lem-
pen, Un modele en crise — la Suisse. Lau-
sanne 1985.

Ein Muslim zwischen Islam und Modernitiit

Autobiographie als Exempel

Eine Religion ist nicht bloss ein
Glaube und ein hierin eingeschlossenes
religioses Ritual. Jede Religion bildet
auch ein System, und Religionen kon-

nen am besten als kulturelle Systeme
verstanden werden, da sie ihren Gliu-
bigen und Anhingern je eine be-
stimmte Auffassung vom Leben, eine



804 ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT

kulturelle Weltsicht, vermitteln. Men-
schen wachsen in einer bestimmten
kulturellen Umwelt auf. Das ist ein Pro-
zess, den Wissenschaftler als eine so-
zio-kulturelle Sozialisation definieren.
Gerade fiir den Islam ist diese Charak-
terisierung der Religion von zentraler
Bedeutung, da dieses kulturelle System
keine Grenzen zwischen Diesseits und
Jenseits setzt. Im Islam gibt es den
Grundsatz der Trennung beider Spha-
ren nicht. So hat der Muslim in dieser
Welt in einer Ordnung zu leben, die
von den beiden Elementen der islami-
schen Religion bestimmt werden: vom
Koran und von der Uberlieferung des
Propheten Mohammed, d.h. von der
Sunna.

Da im Islam der Koran als die verbal
inspirierte gottliche Offenbarung be-
griffen wird und da der islamische Pro-
phet Mohammed als das Siegel («kha-
tam») der Propheten in der als Prophe-
tengeschichte definierten Menschenge-
schichte bestimmt wird, unterliegt der
Islam nach seinem theologischen
Selbstverstandnis nicht dem Wandel.
Muslime haben die Vorschriften, so wie
sie bald nach Mohammeds Wirken
schriftlich fixiert und tradiert worden
sind, zu nehmen und zu befolgen, ohne
sie zu wandeln und an verianderte
Situationen anzupassen. Zwar konnen
die Muslime die Worte Gottes, so wie
sie im Koran offenbart werden, unter-
schiedlich interpretieren. Aber [hr
Weltbild muss ausschliesslich nach die-
ser Offenbarung gepragt werden, der
man nichts hinzuzufiigen hat und an
der man keinerlei Abstriche vorneh-
men darf. Tut man dies, dann ist der
Vorwurf des Kufr, der Haresie, d. h. des
Unglaubens, auf der Tagesordnung.

Im Verlaufe von dreizehn Jahrhun-
derten islamischer Geschichte ist es
zweimal zu einem Konflikt gekommen.

Einmal im islamischen Mittelalter, als
die islamische Kultur das alt-griechi-
sche Erbe in sich aufnahm. Historiker
nennen diese Phase die Hellenisierung
des Islams. Damals, zwischen dem
neunten und dem dreizehnten Jahr-
hundert, haben muslimische Denker
und Philosophen die rationale Deutung
der Welt durch griechische Philoso-
phen aufgenommen, wodurch ein Kon-
thikt mit der rein gott-zentrierten Welt-
deutung des Islams hervortrat. Musli-
mische Philosophen, an ihrer Spitze
der grosse Denker Averroes (Arabisch
Ibn Ruschd), haben durch die Einfuh-
rung der Lehre von der doppelten
Wahrheit versucht, diesen Konflikt zu
umgehen. Nach dieser Lehre gibt es die
philosophische Wahrheit, die die Ge-
lehrten handhaben, die auf rationaler
Erkenntnis der Welt basiert und dane-
ben die religiose Wahrheit, die auf der
Offenbarung basiert, die vom Volk ge-
tragen wird. Fur jede dieser beiden
Wabhrheiten gibt es eine eigene Do-
mane.

Dieser Konflikt hat sich wiederholt,
als Europa — qua Kolonialmacht — die
von Muslimen bewohnten Teile dieser
Welt eroberte und sie mit den inzwi-
schen in Europa entwickelten Errun-
genschaften der technisch-wissen-
schaftlichen Kultur konfrontierte. Ich
nehme diesen Prozess als Gegenstand
des Titels meines Buches «Krise des
modernen Islams» und ziehe den Un-
tertitel heran: «Eine vorindustrielle
Kultur im wissenschaftlich-technischen
Zeitalter».

Der nicht iiberwundene Konflikt
Von dem islamischen Religionsver-

standnis her ist der Islam das perfekte-
ste und fiir die gesamte Menschheit



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT 805

vorgesehene absolute Wissenssystem.
Wenn man sich im Islam auskennt,
dann ist man ein Alim, d.h. ein Wis-
senschaftler. Aus diesem Grunde heis-
sen die islamischen Schriftgelehrten
'Ulema, d. h. Wissenschaftler. Dieses is-
lamische Verstandnis von Wissenschaft
musste seit dem neunzehnten Jahrhun-
dert in eine Krise geraten, da die Mus-
lime nicht tibersehen konnten, dass ih-
nen die europaische Wissenschaft und
Technologie tiberlegen waren und sind.
Ware dies nicht der Fall gewesen, dann
waren die Europaer nicht in der Lage
gewesen, die von Muslimen bewohnten
Teile dieser Welt zu erobern und zu ko-
lonisieren. Der islamische, agyptische
Schriftgelehrte Rifa’a Rafi’ at-Tahtawi,
der die erste agyptische Studenten-
gruppe in den zwanziger Jahren des
vergangenen Jahrhunderts nach Paris
leitete, schrieb /826 in seinem Pariser
Tagebuch:

«Wenn man in Frankreich von je-
mandem sagt, er sei ein Gelehrter, so
versteht man darunter nicht, dass er sich
in der Religion auskennt, sondern dass
er in einer der modernen Wissenschaf-
ten Bescheid weiss. Man wird unschwer
die Uberlegenheit dieser Christen in den
Wissenschaften iiber andere erkennen
und folglich auch einsehen, dass es in
unseren Ldndern viele dieser Wissen-
schaften gar nicht gibt.»

In der Zwischenzeit hat sich einiges
verandert. Heute gibt es Tausende von
muslimischen  Naturwissenschaftlern
und Ingenieuren. Aber am Wesen des
hier angesprochenen Konfliktes hat
sich nichts Wesentliches geandert.
Muslime leben immer noch in der
Spannung zwischen Islam und Moder-
nitat. Ich habe meine Kindheit und
meine frihe Jugend in der arabo-isla-
mischen Metropole Damaskus ver-
bracht und bin in einer von diesem

Konflikt gepragten Welt aufgewachsen,
wodurch meine Personlichkeit zutiefst
bestimmt wird. Durch meine europai-
sche Bildung und durch die wissen-
schaftlichen Arbeitsbedingungen, die
mir meine Zugehorigkeit zu einer deut-
schen Universitat gewahrleistet, sehe
ich mein Lebenswerk darin, diesen
Konflikt besser zu verstehen und Wege
zu seiner Uberwindung zu finden.

Theologisch lasst sich der Islam trotz
seiner sehr komplexen Geschichte ein-
fach erklaren. Der Islam basiert auf den
fiinf Saulen, an die jeder Muslim zu
glauben hat: 1. Die Schahada, d.h. das
Bekenntnis der Einheit und Einzigkeit
Gottes, und der Glaube an seinen Pro-
pheten Mohammed, 2. Das tagliche
Gebet (5mal), al-Salat, 3. Fasten im
Monat Ramadan, al-Siyam, 4. Die Ent-
richtung der Almosensteuer, zakat, und
5. die Pilgerfahrt nach Mekka, al-hag,
fir jene, die dies zu leisten in der Lage
sind. Ein Muslim muss sein ganzes Le-
ben nach den Vorschriften des Koran
und der Uberlieferung des Propheten
Mohammed, d.h. der Sunna, ausrich-
ten.

Nun erhebt sich die Frage nach der
Sektenbildung bzw. nach der Entste-
hung von Konfessionen im Islam, ein
Gegenstand, den die Religionssoziolo-
gen Binnendifferenzierung eines Reli-
gionssystems nennen.

Im Islam gibt es nur zwei Konfessio-
nen: der Sunna-Islam, d.h. der ortho-
doxe Islam, und der Schi’a-Islam, d.h.
der sektiererische Islam, der aus dem
islamischen Schisma im 7. Jahrhundert
hervorgegangen ist. Hier sei ange-
merkt, dass ich — obwohl ich ein sunni-
tischer Muslim bin — das Wort sektie-
rerisch nicht mit einem Wert-
urteil verbinde. Denn das Wort Schi'a
heisst auf Alt-Arabisch «Partei»; die
Anhinger dieser Partei nannten sich



806 ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT

Schi’iten, d.h. Partisanen Alis, der von
thnen als der erste Imam und als Heili-
ger angesehen wird. Schi'itischer Islam
heisst daher in einer deutschen Uber-
setzung sektiererischer Islam, obwohl
diese Bedeutung nicht mit dem Selbst-
verstandnis der Schi’iten iiberein-
stimmt, die — genauso wie die Sunniten
— 1n ihrer Konfession die einzig rich-
tige Islam-Deutung sehen.

Nun gibt es innerhalb beider islami-
scher Konfessionen, der Sunna und der
Schi’a, Sektenbildung. So sind die Ala-
witen, die Ismailiten, die Drusen, Siebe-
ner-Schi’iten und die Zwolfer-Schi’iten
u. a. gleichermassen Schi’iten. Im sunni-
tischen Islam gibt es die vier Rechts-
schulen, die sich zwar in der sunniti-
schen Bestimmung des Islams im Ge-
gensatz zu den Schi’iten einig sind, den-
noch in Detailfragen und manchmal in
wichtigen Bereichen sehr differieren.
So sind die hanafitischen Sunniten viel
liberaler als die streng-orthodoxen
hanbalitischen Sunniten. Die anderen
zwel sunnitischen Rechtsschulen sind
die Schafi’ten und die Malikiten.

Diese Unterteilung des Islams in
eine Sunna- und eine Schi’a-Konfes-
sion, die jeweils ihre Unterteilung in
Rechtsschulen bzw. Sekten haben, ist
gleichsam theologischer Natur. Es geht
um die Religionsvorschriften und ihre
unterschiedlichen theologischen Deu-
tungen. Nun muss man weitere, zum
Teil noch wichtigere Unterteilungen
anfihren. Deren wichtigste ist die Un-
terscheidung zwischen verschiedenen
historischen Phasen des Islams. So ist
der heutige Islam, der von dem Kon-
flikt zwischen Moderne und einer vor-
industriellen  Bestimmung  gepragt
wird, ein ganz anderer Islam als etwa
der Islam des hohen Mittelalters oder
der frithe Islam des siebten Jahrhun-
derts. Einen fundamentalistischen

Muslim wirde diese Aussage furchter-
lich aufregen, da orthodoxe Muslime
keine Historisierung, d.h. geschicht-
liche Bestimmung des Islams zulassen.
Der Islam ist fiir sie immer derselbe Is-
lam ohne Riicksicht auf den Charakter
der jeweiligen historischen Periode, die
den Inhalt des Islams ja entscheidend
pragt. Man sagt, der Islam bestehe aus
dem Koran und aus dem Hadith, d.h.
aus den Aussagen des Propheten, und
diese beiden Quellen bleiben in jeder
Zeit und an jedem Ort unverandert.
Diese Fundamentalisten beruicksichti-
gen aber nicht, dass die Menschen im-
mer Produkte der historischen Zeit
sind, in der sie wirken. Das Verstandnis
der religiosen Vorschriften von einer
Epoche zu einer anderen ist unter-
schiedlich; entsprechend unterscheidet
sich der gesamte Charakter des Reli-
gionssystems. Auch diirfen wir nicht
vergessen, dass die absolute Mehrheit
der heutigen Muslime Analphabeten
sind, nicht in der Lage, den Koran zu
lesen, geschweige denn zu verstehen,
da die koranische Sprache ein im hoch-
sten Masse literarisch differenziertes
Arabisch ist, das nur Gebildete verste-
hen konnen.

Volks-Islam und Rechts-Islam

Diese Bemerkung fuhrt uns zur zen-
tralen Unterscheidung zwischen Volks-
Islam und Rechts-Islam. Volks-Islam
basiert auf der Aufnahme und der Pra-
xis der islamischen Religionsvorschrif-
ten durch die Masse der meisten unge-
bildeten und analphabetischen Mus-
lime. Oft besteht der Volksislam aus
einer Synthese zwischen vor-islami-
schen Sitten und Brauchen und der
theologisch-islamischen Weltdeutung.
Wenn man dem Volksislam in Ma-



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT 807

rokko oder in Westafrika begegnet,
wird man dort kaum einen Muslim
uberzeugen konnen, dass der Islam
trontal im Widerspruch zu dem Glau-
ben an Geister und an die Magie steht.
Wiahrend einer mehrstiindigen Diskus-
sion in Dakar nach einem von mir ge-
haltenen Gastvortrag in der «Vereini-
gung Arabischsprechender Senegalesi-
scher Journalisten und Schriftsteller»
im Juni 1982 waren meine Gesprachs-
partner nicht im geringsten bereit, die
Meinung zuzulassen, dass Islam und
der Glaube an Geister unvereinbar
seien.

Im Gegensatz zu diesem Volksislam
basiert der Rechtsislam auf einer ex-
egetischen Deutung der anerkannten
islamischen Quellen, d.h. des Koran
und des Hadith. Es gibt Nuancen und
machmal grosse Meinungsunterschiede
in der Interpretation der Texte. Aber
einig ist man sich dariiber, dass man
uber die Deutung der Texte nicht hin-
ausgehen darf. Der Hinweis, dass das
islamische Recht, die Schari’a, Vor-
schriften fiir samtliche Lebensbereiche,
ja sogar fiir die praktische Dimension
der Sexualitat hat, ist richtig, wenn man
vom Islam als einem Rechtssystem
spricht. Da das islamische Recht aber
nur auf Deutung basiert, gibt es keine
islamischen Gesetzesbiicher. Fachlich
umschreibt man diesen Sachverhalt mit
der Aussage, dass das islamische Recht
nicht kodifiziert ist. Diese Tatsache und
das Faktum, dass die meisten Muslime
— vor allem in den landlichen Regio-
nen — nach volksislamischen Sitten
und nicht nach rechtsislamischen Vor-
schriften leben, verdeutlicht die Kluft,
die oft zwischen den theologischen
Vorschriften und der gelebten Realitit
existiert. Wenn auch hier islamische
Fundamentalisten diese Differenzie-
rungen in Frage stellen, weil es nur

einen einzigen Islam gebe, dann gehen
sie von den Religionsvorschriften und
nicht von der Realitat aus. Mehr noch:
sie gehen von ihrem eigenen Verstand-
nis dieser Vorschriften aus und verab-
solutieren es dermassen, dass sie je-
dem, der in seiner Deutung von ihnen
abweicht, der Kufr, d.h. des Unglau-
bens, bezichtigen. Das fiihrt uns zu
einem Problem, das in der Bewaltigung
der Spannung zwischen Islam und Mo-
dernitat zentral ist. Es sei mir erlaubt,
meine eigene Erfahrung einzubringen.

Die Familie Tibi

Ich stamme aus einer uralten Aschraf
und Ulema-Familie der altesten noch
bewohnten Stadt der Welt: aus Damas-
kus. Aschraf sind wortwortlich auf Ara-
bisch die Noblen, das Wort bedeutet
aber: Herkunft aus der Prophetenfami-
lie. Mein Vater ist sehr stolz auf den
Stammbaum der Familie Tibi, der nach
den Aufzeichnungen bis zum Prophe-
ten zurickgeht. Als Wissenschaftler
teile ich diesen Stolz meiner Vorfahren
mit gemischten Gefiihlen, da es in die-
sem Bereich im Verlaufe der islami-
schen Geschichte sehr viele Falschun-
gen von Genealogien gegeben hat.
Aber im Gegensatz zu dieser von mir
mit Skepsis aufgenommenen Genealo-
gie meiner Familie ist die zweite Be-
stimmung des Hauses Tibi als Ulema-
Familie realitatsnah. Ulema sind im Is-
lam, wie schon gesagt, die islamischen
Schriftgelehrten, ja, die Wissenschaft-
ler schlechthin. Die Ulema sind spezia-
lisiert auf die islamischen Wissenschaf-
ten, deren oberste die Koran- und Ha-
dith-Exegese sind, auf die dann die
hiervon abgeleiteten Wissenszweige
folgen.

Laut der autoritativen umfangrei-



808 © ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT

chen Geschichte der Stadt Damaskus
von Taqiulddin-al-Husni waren die
Ulema der Tibi-Familie stets die fiih-
renden Richter und Erbrechtler der
Stadt Damaskus. Ich wurde zwar in
einem der wuchtigen Altbauhéduser der
Stadt Damaskus geboren. Aber schon
in meiner frithen Kindheit erlebte ich
den Einbruch der Moderne, als meine
Familie von der Medina, der Altstadt,
in den modernen, sich stets ausdehnen-
den, aus europaischen Hausern beste-
henden Stadtteil umzog. In der tradi-
tionellen arabischen  Schule al-
Qahtaniyya, genannt nach den Ur-
arabern Bau Qahtan, wurde ich auch
anhand der Koran-Lektiire -einge-
schult, woraufhin ein weiterer Bruch in
meinem Leben folgte. In einer europai-
schen Schule setzte ich, schon lese- und
schreibkundig, meine Schulbildung
fort. Die Vorstellung meiner Eltern,
dass ich islamisch erzogen werden
sollte, und der parallele Wunsch, dass
ich eine Bildung nach den anerkannten
Massstaben, d.h. europaische Bildung
geniessen sollte, kennzeichneten eine
Spannung, die nicht nur meiner Familie
zu eigen war. Das Pendeln zwischen is-
lamischen und sdkularen Schulen ist
eine Folge dieser Unruhe. Schon als
Junge habe ich erstmals in meinem Le-
ben in meiner Mittelschule davon ge-
hort, dass es andere als sunnitische
Muslime gibt. Meine Eltern schrieben
mich, dem Nimbus der Familie ent-
sprechend, in einer privaten islami-
schen Schule ein, in «al-Ma’had al-
Arabi al-Islami», ohne zu wissen, dass
es sich um eine zwolfer-schi'itische
Schule handelt. Der hausliche Bericht
des jungen Schiilers, dass dort Farsi,
d.h. Persisch unterrichtet wird und
dass eine Einfuhrung in den Zwolfer-
Schi’a-Islam erfolgt, erschreckte die
traditionell sunnitisch-hanafitisch aus-

gerichtete Tibi-Familie und veranlasste
sie, mich lieber in eine sakulare als in
eine schi’itische Schule gehen zu lassen.

Diese alten Erinnerungen werden in
mir wach, wenn sowohl Sunniten als
auch Schi’iten versichern, dass es keine
Unterschiede zwischen Muslimen gibt,
wahrend sie sich in der Realitat heftig
bekampfen.

Wende in Frankfurt

Nach dem Besuch der amerikani-
schen Schule in Damaskus und nach
dem Erlangen des franzosischen Ab-
iturs, des «Baccalauréat», wurde ich
von meinen Eltern zum Studium nach
Frankfurt geschickt. Die Auswahl
Frankfurts war zufallig, und sie pragte
eine wichtige Phase meines Lebens, da
ich dort in den Seminaren von Adorno
und Horkheimer die Frankfurter
Schule kennengelernt habe. Adornos
negative Dialektik wurde zu meinem
eigenen Diskurs und parallel zum Inbe-
griff einer totalen Ablehnung all des-
sen, was mit dem Islam und dem Orient
irgendwie zu tun hat. Ich entschloss
mich zum Bruch mit meiner Herkunft.

Eine erneute Wende meines Lebens
erfolgte nach der Ubersiedlung von
Frankfurt nach Gottingen und der An-
nahme einer deutschen Professur.
Wahrend der zweiten Halfte der siebzi-
ger Jahre wandelten sich viele Phanta-
sten der alten antiautoritiren Bewe-
gung zu dogmatischen Marxisten-Leni-
nisten, die damals die politische Szene
an den deutschen Universitaten — so
auch an der Gottinger Georgia-
Augusta, der ich angehore — pragten.
Meinen iiber Adorno gefundenen Weg
zu Marx und meine Entfremdung vom
Islam hatten den aufklarerischen euro-
paischen Rationalismus als Grundlage.



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITAT 809

Nun stiess ich auf die jungen Marxi-
sten-Leninisten unter meinen eigenen
Studenten, die in mir mehr Skepsis her-
vorriefen als die islamischen Funda-
mentalisten.

Es waren diese Erlebnisse der sieb-
ziger Jahre mit marxistisch-leninisti-
schen Fanatikern, verbunden mit meh-
reren Orientbesuchen und einer ver-
tieften Hinwendung zum wissenschaft-
lichen Studium des Orients anstelle der
bisher von mir betriebenen Adornis-
men und Hegelismen, die meine Riick-
kehr zum kulturellen Islam bedingten.
Ich erkannte, wie tief islamische Werte
in mir verwurzelt sind, obwohl ich als
aufgeklarter Mensch an die meisten
Vorschriften der islamischen Pflichten-
lehre immer noch nicht glaube. Mir
wurde bewusst, dass der Islam auch
eine Ethik enthélt und dass islamische
Werte neubestimmt werden konnen.
Seit Ende der siebziger Jahre und bis
heute widme ich meine wissenschaft-
liche Forschung dem Denken dartiber,
wie der Islam qua vorindustrielle Kul-
tur die neue islamische mihna, die
ich frei mit Leidenskrise ilibersetzen
mochte, im wissenschaftlich-techni-
schen Zeitalter iiberwinden kann. Die
bisherigen Formen der Verwestlichung
in der Form einer oberflachlichen Sa-
kularisierung lehne ich heute ab und
pladiere fiir eine in islamischer Begriff-
lichkeit zu entwickelnde islamische
Tradition von Sakularisierung, fir die
in der islamischen Geschichte schon
einige Ansatze vorhanden sind, die ent-
wickelt werden miissten. Doch in der
Zeit, in der wir leben, wird der Islam
als eine politische Artikulationsform
fir Forderungen, die mit dem Islam

wenig zu tun haben, mobilisiert. Mir ist
es daher bewusst, dass meine Islam-
Interpretation wenig Aussicht auf Ver-
breitung hat. Der fanatische islamische
Fundamentalismus der Geheimbiinde
und der Morderbanden, die z. B. mei-
nen amerikanischen Kollegen Malcolm
Kerr in Beirut ermordeten, pragt heute
leider das Gesicht des Islams. Statt auf-
zukldren, nehmen viele Vorurteilsver-
breiter, ja selbst die gelehrten west-
lichen Orientalisten, gerade diese Si-
tuation zum Anlass, um zu zeigen, dass
der Islam eine Religion der Fanatiker
sei, statt die sozialen Ursachen dieses
Fanatismus zu erklaren. Aber der Fa-
natismus der islamischen Fundamenta-
listen ist ein Zeitphanomen, und er darf
uns nicht von der eigentlichen Aufgabe
ablenken, dass die islamische Kultur
ihre gegenwartige Krise nur durch die
Entfaltung einer aufklarerischen refor-
matorischen Tradition tberwinden
kann, flir die es Wurzeln in der islami-
schen Geschichte gibt. Das ist auch die
Fragestellung meines von Erich Gys-
ling in den Schweizer Monatsheften
(Heft 2/1986) besprochenen Buches:
«Der Islam und das Problem der kultu-
rellen Bewdltigung sozialen Wandels»
(Frankfurt 1985). Der Islam, so wie er
heute ohne eine Reformation ist, hilft
seinen Angehorigen nicht, die krisen-
hafte soziale Umwelt, in der sie leben,
adaquat zu begreifen und ihre Pro-
bleme zu bewaltigen. Die hellenisierten
islamischen Philosophen des Mittel-
alters haben eine islamische Tradition
der Aufklarung eingeleitet, die abge-
brochen wurde. Es gilt, sie wieder auf-
zunehmen.

Bassam Tibi



	Kommentare

