
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 10

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Das Bild der Schweiz von heute

Das Bild der Schweiz von heute —
bereits der Titel gibt Probleme auf. Beides

müsste im Plural stehen, herrscht
doch eine Vielfalt von Bildern einer
ebenfalls vielfältigen Schweiz1. Von
welchen Bildern welcher Schweiz soll
die Rede sein? Zunächst muss ausgeführt

werden, was hier unter «Bild»
verstanden wird. Ein Bild ist etwas
Ganzes, eine Gesamtsicht und ein
Denkgebäude. Man kann sich auf den
Standpunkt stellen, dass man seine
sozialen Erfahrungen sozusagen automatisch

zu einem Gesellschaftsbild
verdichte und dieses Bild — gemessen am
individuellen Lebenslauf und am
spezifischen Standort innerhalb der Gesellschaft

— auch sozusagen zwangsläufig
ganzheitlich sei2. Zwingend ist diese
Integration von Teilerfahrungen in eine
Gesamtschau, die Verdichtung zu
einem gesehenen Bild jedoch nicht. Es
ist denkbar, dass man ohne solche
selbstentwickelte Bilder leben kann
oder aber mit Problem- und Leitbildern,

die von professionellen
Bildermachern, von Medienschaffenden,
Schriftstellern, Lehrern, Pfarrern,
Politikern und Wissenschaftern hergestellt
und vermittelt werden.

Von den Medien werden, um nur
von diesem besonders wichtigen
Bildvermittler zu reden, in reichem Masse
Informationen weitergegeben, die
gemeinhin als Büder verstanden werden,
es aber nach unserer Definition nicht
sind. Dass die täglichen Einzelmeldungen

über die täglichen Vorkommnisse
nicht Bilder, sondern Mosaiksteinchen
sind, liegt auf der Hand. Doch auch die

Resultate der in immer kürzeren
Intervallen zu den verschiedensten Aspekten

unseres Lebens durchgeführten
Meinungsumfragen, geben, obwohl sie

implizit diesen Anspruch erheben, kein
Bild, weü sie sich auf Teilaspekte
beschränken. Wird die Einstellung zur
Kernenergie, zur militärischen
Landesverteidigung oder zur UNO-Mitglied-
schaft erfragt, könnten die gewonnenen
Resultate, falls sie in eine Gesamtschau

integriert werden, für das Bild der
Schweiz von Belang sein. Das
Hauptinteresse der Umfragen gilt aber den
individuellen Lebensgewohnheiten
und persönlichen Erfahrungen im engsten

Lebensbereich. So erfährt man
etwa, dass 58 Prozent in den letzten 10

Jahren mindestens einmal die Wohnung

gewechselt haben, dass 66,9 Prozent

um sieben Uhr ihre Nachtruhe zu
beenden pflegen, dass in 16 Prozent
aller Haushalte ein Hund lebt, 85 Prozent

sich für die Bestrafung harter
Pornographie aussprechen, 95,4 Prozent
sich entweder «sehr» oder «eher»

glücklich fühlen usw.

Kult des Privaten

Das Bedenkliche dieser Pseudobil-
der der Schweiz ist nicht der Kult des

Privaten, sondern die Tatsache, dass
dieser Kult sich im Gewand der öffentlichen

Relevanz präsentiert, obwohl es

sich doch nur um eine durch Quantifizierung

und Klassifizierung verbrämte
Spiegelung des privaten Selbst handelt.
Während man die wirklichen
Probleme, weil zu komplex, gerne ver-



800 BILD DER SCHWEIZ

drängt oder ebenfalls nur mit privaten
Kategorien angeht, werden private
Haltungen zur Kenntnis gebracht, als
seien es res publicae: «Der Hund spaltet

die Nation», glaubte kürzlich eine
Famüiengazette auf dem Titelblatt
verkünden zu müssen3.

Der amerikanische Sozialwissenschafter

Richard Sennett hat schon vor
Jahren in einem klugen Buch über den
Zerfall und das Ende des öffentlichen
Lebens festgestellt, dass in den
westlichen Industrieländern die unmittelbaren

Lebensumstände eine überragende
Bedeutung gewännen und unpersönliche

Probleme — die res publicae —

nur dann engagiert angegangen würden,

wenn die Menschen fälschlich mit
ihnen umgingen, als handelte es sich
um etwas Persönliches4. Natürlich ist
auch in der Schweiz ein Expandieren
der Privatwelt festzustellen. Dies
drückt sich zum Teil in der Stimmabstinenz,

in der Einengung des
Betroffenheitsbegriffs oder in den bedenkenlosen

Rückgriffen auf das
Widerstandsrecht aus. Und trotzdem sind die
auf die Idee der Schweiz bezogenen
und eine gewisse Verbindlichkeit
fordernden Leitbilder in der Öffentlichkeit

bemerkenswert gegenwärtig. Sie
werden nicht bloss am 1. August
reaktiviert; sie leben auch im Alltag. So werden

beispielsweise Geschäftsbeziehungen

mit Südafrika nicht als solche kritisiert,

sondern als mit der Idee der
Schweiz unvereinbar oder als eben
typisch für die Schweiz der Gnomen, wie
umgekehrt die beiden in Südafrika
inhaftierten Pfarrer nicht nur als
engagierte Privatpersonen, sondern als
Repräsentanten der «anderen Schweiz»
verstanden werden5.

Wichtigen Aufschluss geben aber
doch die Selbstbilder, die zu den nationalen

Gedenkmomenten am 1. August,

am Buss- und Bettag und in der
Neujahrsansprache produziert oder
reproduziert werden. Entgegen der Fama
nehmen diese in ihrer überwiegenden
Mehrheit alles andere als selbstgefällige

Idealisierungen vor. Wohl gibt es

noch — und dieses Jahr sogar etwas
ungehemmter wieder — das warme
Bekenntnis zum Heimatland6. Im
allgemeinen herrscht jedoch eine
bemerkenswerte Verlegenheit, manche
bewältigen das nationale Ritual nur,
indem sie wie der Kommentator des

«Wynentaler Blattes» über das
Problem des Redens reden7. Es ist kein
Zufall, dass die einzige unkritische
Selbsteinschätzung, die mir diesen 1. August
begegnet ist (sie preist die Schweiz als

politisches Vorbild für die Welt), von
einem im Ausland weilenden
Korrespondenten stammt8.

Moralisierende Appelle

Das Leit- oder Idealbild wird in den
nationalen Zivilpredigten in der Regel
mit Ermahnungen und Vorhaltungen
verknüpft, die auf die Diskrepanz
zwischen dem Ist- und dem Idealzustand
hinweisen. Es appelliert an die
staatspolitischen Tugenden, fordert mehr
Engagement, Zivilcourage, Wahrhaftigkeit

und Uneigennützigkeit, und
meistens beziehen sich die Redner
sogar — ehrlich — selbst ein. Gerne wird
bei dieser Gelegenheit auch darauf
hingewiesen, dass das Bild der Postkartenschweiz

nicht mit dem schweizerischen
Alltag übereinstimmt. Doch wie diese

Diskrepanz beheben? Sollen die
falschen Bilder an die garstige Wirklichkeit

oder sollen die falschen Realitäten
an das freundliche Bild angepasst
werden? Während in den «ideologiekritischen»

Jahren der Hochkonjunktur
eher die Anpassung unseres Be-



BILD DER SCHWEIZ 801

wusstseins an den Ist-Zustand gefordert

worden war, dürften die Idealisierungen

als romantische Leitbilder
inzwischen eher wieder eine Aufwertung
erfahren haben. Und wer vermag zu
beurteilen, welches die «fortschrittlichere»

Haltung ist?
Hier ist auch auf die Bilder

hinzuweisen, die man sich im Ausland von
der Schweiz macht. Diese können ähnlich

polarisiert sein wie die internen
Selbstbüdnisse, so dass wir uns — je
nach Standort — entweder ärgern oder
wundern können: ärgern über das
schlechte oder wundern über das gute
Image.

Anlässlich der nationalen Gedenkstunden

werden auch Problembüder
entwickelt. Am diesjährigen Nationalfeiertag

ist viel von der Flüchtlingsfrage,

von Tschernobyl und Seveso, von
der abgelehnten UNO-Mitgliedschaft
und von der etwas weniger realen
Frage der Totalrevision der Bundesverfassung

die Rede gewesen. Natürlich
setzte und setzt sich auch das Engagement

für einen besonderen Problembereich

ebenfalls der Gefahr aus, dass es
der Komplexität der gesamten sozialen
Wirklichkeit nicht gerecht wird und nur
bestimmte Aspekte berücksichtigt,
während man doch das Ganze im Auge
behalten sollte. So könnte es uns leicht
wie Lessings Palastwächtern ergehen,
die über dem Feueralarm in Streit geraten,

weil jeder einen eigenen Plan (ein
eigenes Bild) oder eine eigene Leseart
des Planes hat.

Man kann die Palastparabel als Warnung

vor der Gefahr des Zerredens
begreifen. Die Brandgefahr könnte aber
auch daraus entstehen, dass die Bilder
nicht ernsthaft miteinander verglichen
und die Unterschiede der Konzepte
nicht hartnäckig genug diskutiert werden.

Die gegen blosse Lippenbekennt¬

nisse gerichtete Parole «Taten statt
Worte» bildet eine falsche Alternative.
Denn erstens sind öffentlich ausgesprochene

Worte ebenfalls Taten, und zweitens

sind gerade in einer Demokratie
Worte nötig, um Taten im üblichen
Sinn überhaupt vollbringen zu können.
Jean-Marie Vodoz nahm anlässlich des

helvetischen Geburtstages das gegen
den UNO-Parlamentarismus (und
natürlich gegen die schweizerische UNO-
Mitgliedschaft) gerichtete Wort der
«discours inutiles» auf, um in seiner
Tugendpredigt zu betonen, dass «ne

pas vouloir discourir» eher eine Untugend

und der Dialog zwischen den
Staaten und auch den Kantonen nötig

Keine «tragende Idee»

Nun gibt es allerdings Problemfelder,

die realiter schwelende Brandherde

bilden. Von der Schweizerischen
Vereinigung für Zukunftsforschung
sind die wichtigsten kürzlich aufgelistet
worden10. Es sind sogenannte Sachprobleme

(Umweltverschmutzung, Kosten
im Gesundheitswesen, Automatisierung

der Arbeit usw.), die in unserer
versachlichten Zeit als solche und nicht
als nationale Fragen gesehen werden.
In dieser Studie ist nirgends vorgesehen,

dass die Zukunft mit HUfe eines
«Bildes Schweiz» bewältigt werden soll.
Als Teil der Alten Welt haben wir die
Phase des nationalbuilding, die breiteste

Teile des Lebens mit einer nationalen

Perspektive versehen, weitgehend
hinter uns. Lediglich im jungen Kanton
Jura kann man eine noch stärkere
Verknüpfung von Sachfragen mit denjenigen

der kollektiven Identität feststellen11.

Während im Alltag die Nation
vor allem dann bemüht wird, wenn man
ein eigenes Prinzip als Konsequenz der



802 BILD DER SCHWEIZ

nationalen Aufgabe aufwerten oder ein
fremdes Prinzip als im Widerspruch
dazu hinstellen und damit abwerten
will, wird umgekehrt — wie 1.-August-
Erklärungen oder Kommentare zur
geplanten CH91 zeigen — von nationalen
Gedenkmomenten erwartet, dass sie
Wesentliches zur Problemlösung
beitragen12. Oft bieten diejenigen, die
solches fordern, nicht mehr als eben diese
wenig aussagende Forderung.
Symptomatisch für die Hilflosigkeit, die uns
befällt, wenn wir in Verbindung mit den

grossen Sachfragen eine Vision der
Schweiz entwickeln sollen, ist der 1.-

August-Aufruf einer Appenzeller
Lehrerin, die eine Frankenspende aller
Volljährigen anregt und den auf diese
Weise täglich anfallenden Betrag genau
errechnet (Fr. 37 423.—), dann aber
nicht so recht weiss, was damit getan
werden soll. Die «mitreissende Idee»,
die sie vermisst, kann auch sie nicht
liefern13.

Haben wir eine solche Idee
überhaupt nötig? Eine auf ein einziges und
obendrein mitreissendes Prinzip
reduzierte Gesellschaft wäre mir unheimlich.

Doch was haben wir nötig? Der
Lausanner Publizist Blaise Lempen
zeichnet von der Schweiz ein scharfsinniges

Problembild und sagt vom
schweizerischen Modell, dass es sich in
einer Krise befinde, wobei er innerhalb
des Buchdeckels richtigerweise beifügt,
dass der Krisenzustand der Normalzustand

einer sich weiterentwickelnden
Gesellschaft sei14. Seine Diagnose ist —
wie oft — überzeugender als die Therapie,

die er vorschlagen kann. Die
Anregungen bewegen sich im Rahmen des
Üblichen: Sie empfehlen Systemretou-
chen wie die Schaffung eines
Berufsparlamentes oder die Volkswahl des
Bundesrates, und sie appellieren an die
Schule, damit diese den künftigen Bür¬

gern ein gemeinsames «kulturelles
Gepäck» mitgäben und schon früh das

Verantwortungsgefühl entwickelten.
Auch das folgende Postulat ist nicht
neu, sei hier aber trotzdem in Erinnerung

gerufen: Die Schweiz benötige
Zeitgenossen, die sich trotz der Hektik
des Alltages und der Tendenz zum
Pragmatischen mit ihr in grundsätzlicher

Weise auseinandersetzen.

Gute alte Zeiten?

Ziel dieser Reflexionen kann nicht
ein Gruppenbild der Concordia sein.

Das, könnte man sagen, ist vorbei —

wenn es jemals so gewesen wäre. Was
es in den angeblich guten alten Zeiten
gegeben hat, das war ein im allgemeinen

nicht wesentlich stärkerer
Zusammenhalt, sondern eine von der
vorherrschenden Schicht gepflegte Fiktion der
Einheit, die darum stärker und eher
überzeugender wirkte, weil die
Widersprüche der Realität nicht so
leicht wahrgenommen werden konnten.

Heute leben wir in einer erklärter-
massen pluralistischen Gesellschaft.
Hinzu kommt, dass Sonderbares durch
die Allpräsenz der Medien nicht nur
leichter registriert, sondern durch
deren Vorliebe fürs Ausserordentliche, ja
Spektakuläre zudem einseitig
hervorgehoben und das von ihnen weitergegebene

Bild darum leicht zum Zerrbild
wird. Dagegen ist mit Appellen allein
nicht aufzukommen. Höchstens die
Zeitumstände könnten eine alles
andere unterordnende Hauptfrage ins
Zentrum stellen.

Es wäre verfehlt, eine inhaltliche
Einigkeit erwarten und herbeireden zu
wollen. Uns müsste genügen, wenn wir
wenigstens dadurch verbunden sind,
dass sich unser unterschiedliches Den-



BILD DER SCHWEIZ 803

ken der gemeinsamen Grösse
«Schweiz» zuwendet. Blaise Lempen
möchte diese Aufgabe von professionellen

Vordenkern geleistet sehen: «II
faut des philosophes qui éclairent le
cheminement ténébreux de leurs
contemporains.» Unsere Staatsform verlangt
aber, dass die Zahl dieser Denker in
diesem Staat möglichst nahe bei der
Zahl seiner Bürger sei. Das bevorstehende

Bundesjubiläum und die damit
verbundene Landesausstellung bilden
eine höchst wülkommene Gelegenheit,
dieses Denken auf breiter Ebene zu
aktivieren. Es kann dabei nicht unser Ziel
sein, eine einzelne zündende Idee, eine
alles beherrschende Vision zu finden.
Die Auseinandersetzung mit den
verschiedenen Ideen bzw. Bildern, ist
wichtiger als deren äusseres Resultat,
das man 1991 dereinst präsentieren
wird.

Georg Kreis

1 Die Pluralität der Bilder bringt beispielsweise

die derzeitige Genfer Ausstellung
zum Ausdruck «Expériences et images de la
Suisse en vue de la prochaine exposition
nationale CH91» von Bernhard Crettaz und
Christine Détraz. Katalog Genf 1986 —
2 Vgl. dazu das aus 600 Erhebungen
entstandene Buch: Hans-Peter Meier/Moritz
Rosenmund, CH-Cement. Das Bild der
Schweiz im Schweizervolk. Zürich 1982. —
3 «Schweizer Illustrierte» vom 11. August

1986. — 4 Richard Sennett, Verfall und
Ende des öffentlichen Lebens. Die Tyrannei
der Intimität. Frankfurt 1983 (Erstpublikation

New York 1974). — 5 Vgl. etwa Roland
Brachetto, L'autre Suisse, «Basler Zeitung»
vom 19. Juli 1986. — 6 Zum Beispiel Jakob
Hauser, Flammengruss ans Vaterland, «Die
Linth» vom 31. Juli 1986. — 7 Von den Nöten

eines Erstaugustredners, «Wynentaler
Blatt», 5. August 1986. — 8 Armin Burch
(aus Frankreich), Die Schweiz als Botschaft
an die Welt?, «Vaterland» vom 1. August
1986. — 9 Jean-Marie Vodoz, Les Cantons-
Unis, «24-Heures» vom 31. Juli 1986. —
10 Ulrich Klöti, Theo Haldemann, Bernhard
Gasser, Zukunftsperspektiven. Schweizerische

Vereinigung für Zukunftsforschung,
1986. — " So begegnen wir im Jura einer
bemerkenswert positiven Haltung gegenüber

den vaterländischen Symbolen: «Du

symbole, chaque peuple en ressent le
besoin. Parce qu'il est point de repère, signe de
ralliement ou de rassemblement.» Den
Bund der Alten Eidgenossen zu feiern,
bereitet diesem Kommentator überhaupt
keine Mühe, denn darin komme der
Freiheitskampf zum Ausdruck, den alle Kantone

irgendeinmal gekämpft hätten — auch
der Jura (Philomène, Vingt-six fois..., «Le
Démocrate», 1. August 1986). — n Etwa:
Landesverkleidung 1991. Hrsg. vom
Schweizerischer Werkbund. Gümligen
1984. S. 86. - 13 Helen Meier, 1. August:
Die Gelegenheit zur Feier, «Tages-Anzei-
ger» vom 31. Juli 1986. — 14 Blaise Lempen,

Un modèle en crise — la Suisse.

Lausanne 1985.

Ein Muslim zwischen Islam und Modernität

Autobiographie als Exempel

Eine Religion ist nicht bloss ein
Glaube und ein hierin eingeschlossenes
religiöses Ritual. Jede Religion bildet
auch ein System, und Religionen kön¬

nen am besten als kulturelle Systeme
verstanden werden, da sie ihren Gläubigen

und Anhängern je eine
bestimmte Auffassung vom Leben, eine



804 ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT

kulturelle Weltsicht, vermitteln.
Menschen wachsen in einer bestimmten
kulturellen Umwelt auf. Das ist ein
Prozess, den Wissenschaftler als eine so-
zio-kulturelle Sozialisation definieren.
Gerade für den Islam ist diese
Charakterisierung der Religion von zentraler
Bedeutung, da dieses kulturelle System
keine Grenzen zwischen Diesseits und
Jenseits setzt. Im Islam gibt es den
Grundsatz der Trennung beider Sphären

nicht. So hat der Muslim in dieser
Welt in einer Ordnung zu leben, die
von den beiden Elementen der islamischen

Religion bestimmt werden: vom
Koran und von der Überlieferung des

Propheten Mohammed, d.h. von der
Sunna.

Da ün Islam der Koran als die verbal
inspirierte göttliche Offenbarung
begriffen wird und da der islamische
Prophet Mohammed als das Siegel («kha-
tam») der Propheten in der als
Prophetengeschichte definierten Menschengeschichte

bestimmt wird, unterliegt der
Islam nach seinem theologischen
Selbstverständnis nicht dem Wandel.
Muslime haben die Vorschriften, so wie
sie bald nach Mohammeds Wirken
schriftlich fixiert und tradiert worden
sind, zu nehmen und zu befolgen, ohne
sie zu wandeln und an veränderte
Situationen anzupassen. Zwar können
die Muslime die Worte Gottes, so wie
sie im Koran offenbart werden,
unterschiedlich interpretieren. Aber Ihr
Weltbild muss ausschliesslich nach dieser

Offenbarung geprägt werden, der
man nichts hinzuzufügen hat und an
der man keinerlei Abstriche vornehmen

darf. Tut man dies, dann ist der
Vorwurf des Kufr, der Häresie, d. h. des

Unglaubens, auf der Tagesordnung.
Im Verlaufe von dreizehn Jahrhunderten

islamischer Geschichte ist es
zweimal zu einem Konflikt gekommen.

Einmal im islamischen Mittelalter, als
die islamische Kultur das alt-griechische

Erbe in sich aufnahm. Historiker
nennen diese Phase die HeUenisierung
des Islams. Damals, zwischen dem
neunten und dem dreizehnten
Jahrhundert, haben muslimische Denker
und Phüosophen die rationale Deutung
der Welt durch griechische Philosophen

aufgenommen, wodurch ein Konflikt

mit der rein gott-zentrierten
Weltdeutung des Islams hervortrat.
Muslimische Philosophen, an ihrer Spitze
der grosse Denker Averroës (Arabisch
Ibn Ruschd), haben durch die Einführung

der Lehre von der doppelten
Wahrheit versucht, diesen Konflikt zu
umgehen. Nach dieser Lehre gibt es die
philosophische Wahrheit, die die
Gelehrten handhaben, die auf rationaler
Erkenntnis der Welt basiert und daneben

die religiöse Wahrheit, die auf der
Offenbarung basiert, die vom Volk
getragen wird. Für jede dieser beiden
Wahrheiten gibt es eine eigene
Domäne.

Dieser Konflikt hat sich wiederholt,
als Europa — qua Kolonialmacht — die
von Muslimen bewohnten Teile dieser
Welt eroberte und sie mit den inzwischen

in Europa entwickelten
Errungenschaften der technisch-wissenschaftlichen

Kultur konfrontierte. Ich
nehme diesen Prozess als Gegenstand
des Titels meines Buches «Krise des
modernen Islams» und ziehe den
Untertitel heran: «Eine vorindustrielle
Kultur im wissenschaftlich-technischen
Zeitalter».

Der nicht überwundene Konflikt

Von dem islamischen Religionsverständnis

her ist der Islam das perfekteste
und für die gesamte Menschheit



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT 805

vorgesehene absolute Wissenssystem.
Wenn man sich im Islam auskennt,
dann ist man ein Alim, d.h. ein
Wissenschaftler. Aus diesem Grunde heissen

die islamischen Schriftgelehrten
'Ulema, d. h. Wissenschaftler. Dieses
islamische Verständnis von Wissenschaft
musste seit dem neunzehnten Jahrhundert

in eine Krise geraten, da die Muslime

nicht übersehen konnten, dass
ihnen die europäische Wissenschaft und
Technologie überlegen waren und sind.
Wäre dies nicht der Fall gewesen, dann
wären die Europäer nicht in der Lage
gewesen, die von Muslimen bewohnten
Teile dieser Welt zu erobern und zu
kolonisieren. Der islamische, ägyptische
Schriftgelehrte Rifa'a Rafi' at-Tahtawi,
der die erste ägyptische Studentengruppe

in den zwanziger Jahren des

vergangenen Jahrhunderts nach Paris
leitete, schrieb 1826 in seinem Pariser
Tagebuch:

«Wenn man in Frankreich von
jemandem sagt, er sei ein Gelehrter, so
versteht man darunter nicht, dass er sich
in der Religion auskennt, sondern dass

er in einer der modernen Wissenschaften

Bescheid weiss. Man wird unschwer
die Überlegenheit dieser Christen in den
Wissenschaften über andere erkennen
und folglich auch einsehen, dass es in
unseren Ländern viele dieser
Wissenschaften gar nicht gibt. »

In der Zwischenzeit hat sich einiges
verändert. Heute gibt es Tausende von
muslimischen Naturwissenschaftlern
und Ingenieuren. Aber am Wesen des
hier angesprochenen Konfliktes hat
sich nichts Wesentliches geändert.
Muslime leben immer noch in der
Spannung zwischen Islam und Modernität.

Ich habe meine Kindheit und
meine frühe Jugend in der arabo-isla-
mischen Metropole Damaskus
verbracht und bin in einer von diesem

Konflikt geprägten Welt aufgewachsen,
wodurch meine Persönlichkeit zutiefst
bestimmt wird. Durch meine europäische

Bildung und durch die
wissenschaftlichen Arbeitsbedingungen, die
mir meine Zugehörigkeit zu einer
deutschen Universität gewährleistet, sehe

ich mein Lebenswerk darin, diesen
Konflikt besser zu verstehen und Wege
zu seiner Überwindung zu finden.

Theologisch lässt sich der Islam trotz
seiner sehr komplexen Geschichte
einfach erklären. Der Islam basiert auf den
fünf Säulen, an die jeder Muslim zu
glauben hat: 1. Die Schahada, d.h. das
Bekenntnis der Einheit und Einzigkeit
Gottes, und der Glaube an seinen
Propheten Mohammed, 2. Das tägliche
Gebet (5mal), al-Salat, 3. Fasten im
Monat Ramadan, al-Siyam, 4. Die
Entrichtung der Almosensteuer, zakat, und
5. die Pilgerfahrt nach Mekka, al-hag,
für jene, die dies zu leisten in der Lage
sind. Ein Muslim muss sein ganzes
Leben nach den Vorschriften des Koran
und der Überlieferung des Propheten
Mohammed, d.h. der Sunna, ausrichten.

Nun erhebt sich die Frage nach der
Sektenbildung bzw. nach der Entstehung

von Konfessionen im Islam, ein
Gegenstand, den die Religionssoziologen

Binnendifferenzierung eines
Religionssystems nennen.

Im Islam gibt es nur zwei Konfessionen:

der Sunna-Islam, d.h. der orthodoxe

Islam, und der Schi'a-Islam, d. h.

der sektiererische Islam, der aus dem
islamischen Schisma im 7. Jahrhundert
hervorgegangen ist. Hier sei

angemerkt, dass ich — obwohl ich ein
sunnitischer Muslim bin — das Wort
sektiererisch nicht mit einem Werturteil

verbinde. Denn das Wort Schi'a
heisst auf Alt-Arabisch «Partei»; die
Anhänger dieser Partei nannten sich



806 ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT

Schi'iten, d.h. Partisanen Alis, der von
ihnen als der erste Imam und als Heiliger

angesehen wird. Schi'itischer Islam
heisst daher in einer deutschen
Übersetzung sektiererischer Islam, obwohl
diese Bedeutung nicht mit dem
Selbstverständnis der Schi'iten übereinstimmt,

die — genauso wie die Sunniten
— in ihrer Konfession die einzig richtige

Islam-Deutung sehen.
Nun gibt es innerhalb beider islamischer

Konfessionen, der Sunna und der
Schi'a, Sektenbildung. So smd die Ala-
witen, die Ismailiten, die Drusen, Siebe-
ner-Schi'iten und die Zwölfer-Schi'iten
u. a. gleichermassen Schi'iten. Im
sunnitischen Islam gibt es die vier
Rechtsschulen, die sich zwar in der sunnitischen

Bestimmung des Islams im
Gegensatz zu den Schi'iten einig sind,
dennoch in Detailfragen und manchmal in
wichtigen Bereichen sehr differieren.
So sind die hanafitischen Sunniten viel
liberaler als die streng-orthodoxen
hanbalitischen Sunniten. Die anderen
zwei sunnitischen Rechtsschulen sind
die Schaft'ten und die Malikiten.

Diese Unterteilung des Islams in
eine Sunna- und eine Schi'a-Konfes-
sion, die jeweils ihre Unterteilung in
Rechtsschulen bzw. Sekten haben, ist
gleichsam theologischer Natur. Es geht
um die Religionsvorschriften und ihre
unterschiedlichen theologischen
Deutungen. Nun muss man weitere, zum
Teil noch wichtigere Unterteilungen
anführen. Deren wichtigste ist die
Unterscheidung zwischen verschiedenen
historischen Phasen des Islams. So ist
der heutige Islam, der von dem Konflikt

zwischen Moderne und einer
vorindustriellen Bestimmung geprägt
wird, ein ganz anderer Islam als etwa
der Islam des hohen Mittelalters oder
der frühe Islam des siebten Jahrhunderts.

Einen fundamentalistischen

Muslim würde diese Aussage fürchterlich

aufregen, da orthodoxe Muslime
keine Historisierung, d.h. geschichtliche

Bestimmung des Islams zulassen.
Der Islam ist für sie immer derselbe
Islam ohne Rücksicht auf den Charakter
der jeweiligen historischen Periode, die
den Inhalt des Islams ja entscheidend
prägt. Man sagt, der Islam bestehe aus
dem Koran und aus dem Hadith, d. h.

aus den Aussagen des Propheten, und
diese beiden Quellen bleiben in jeder
Zeit und an jedem Ort unverändert.
Diese Fundamentalisten berücksichtigen

aber nicht, dass die Menschen
immer Produkte der historischen Zeit
sind, in der sie wirken. Das Verständnis
der religiösen Vorschriften von einer
Epoche zu einer anderen ist
unterschiedlich; entsprechend unterscheidet
sich der gesamte Charakter des
Religionssystems. Auch dürfen wir nicht
vergessen, dass die absolute Mehrheit
der heutigen Muslime Analphabeten
sind, nicht in der Lage, den Koran zu
lesen, geschweige denn zu verstehen,
da die koranische Sprache ein im höchsten

Masse literarisch differenziertes
Arabisch ist, das nur Gebildete verstehen

können.

Yolks-Islam und Rechts-Islam

Diese Bemerkung führt uns zur
zentralen Unterscheidung zwischen Volks-
Islam und Rechts-Islam. Volks-Islam
basiert auf der Aufnahme und der Praxis

der islamischen Religionsvorschriften
durch die Masse der meisten

ungebildeten und analphabetischen Muslime.

Oft besteht der Volksislam aus
einer Synthese zwischen vor-islami-
schen Sitten und Bräuchen und der
theologisch-islamischen Weltdeutung.
Wenn man dem Volksislam in Ma-



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT 807

rokko oder in Westafrika begegnet,
wird man dort kaum einen Muslim
überzeugen können, dass der Islam
frontal im Widerspruch zu dem Glauben

an Geister und an die Magie steht.
Während einer mehrstündigen Diskussion

in Dakar nach einem von mir
gehaltenen Gastvortrag in der «Vereinigung

Arabischsprechender Senegalesischer

Journalisten und Schriftsteller»
im Juni 1982 waren meine Gesprächspartner

nicht im geringsten bereit, die
Meinung zuzulassen, dass Islam und
der Glaube an Geister unvereinbar
seien.

Im Gegensatz zu diesem Volksislam
basiert der Rechtsislam auf einer
exegetischen Deutung der anerkannten
islamischen Quellen, d.h. des Koran
und des Hadith. Es gibt Nuancen und
machmal grosse Meinungsunterschiede
in der Interpretation der Texte. Aber
einig ist man sich darüber, dass man
über die Deutung der Texte nicht
hinausgehen darf. Der Hinweis, dass das
islamische Recht, die Schari'a,
Vorschriften für sämtliche Lebensbereiche,
ja sogar für die praktische Dimension
der Sexualität hat, ist richtig, wenn man
vom Islam als einem Rechtssystem
spricht. Da das islamische Recht aber
nur auf Deutung basiert, gibt es keine
islamischen Gesetzesbücher. Fachlich
umschreibt man diesen Sachverhalt mit
der Aussage, dass das islamische Recht
nicht kodifiziert ist. Diese Tatsache und
das Faktum, dass die meisten Muslime
— vor allem in den ländlichen Regionen

— nach volksislamischen Sitten
und nicht nach rechtsislamischen
Vorschriften leben, verdeutlicht die Kluft,
die oft zwischen den theologischen
Vorschriften und der gelebten Realität
existiert. Wenn auch hier islamische
Fundamentalisten diese Differenzierungen

in Frage stellen, weil es nur

einen einzigen Islam gebe, dann gehen
sie von den Religionsvorschriften und
nicht von der Realität aus. Mehr noch:
sie gehen von ihrem eigenen Verständnis

dieser Vorschriften aus und
verabsolutieren es dermassen, dass sie

jedem, der in seiner Deutung von ihnen
abweicht, der Kufr, d.h. des Unglaubens,

bezichtigen. Das führt uns zu
einem Problem, das in der Bewältigung
der Spannung zwischen Islam und
Modernität zentral ist. Es sei mir erlaubt,
meine eigene Erfahrung einzubringen.

Die Familie Tibi

Ich stamme aus einer uralten Aschraf
und Ulema-Famüie der ältesten noch
bewohnten Stadt der Welt: aus Damaskus.

Aschrafsind wortwörtlich auf
Arabisch die Noblen, das Wort bedeutet
aber: Herkunft aus der Prophetenfamilie.

Mein Vater ist sehr stolz auf den
Stammbaum der Familie Tibi, der nach
den Aufzeichnungen bis zum Propheten

zurückgeht. Als Wissenschaftler
teile ich diesen Stolz meiner Vorfahren
mit gemischten Gefühlen, da es in diesem

Bereich im Verlaufe der islamischen

Geschichte sehr viele Fälschungen

von Genealogien gegeben hat.
Aber im Gegensatz zu dieser von mir
mit Skepsis aufgenommenen Genealogie

meiner Familie ist die zweite
Bestimmung des Hauses Tibi als Ulema-
Familie realitätsnah. Ulema sind im
Islam, wie schon gesagt, die islamischen
Schriftgelehrten, ja, die Wissenschaftler

schlechthin. Die Ulema sind spezialisiert

auf die islamischen Wissenschaften,

deren oberste die Koran- und Ha-
dith-Exege.se sind, auf die dann die
hiervon abgeleiteten Wissenszweige
folgen.

Laut der autoritativen umfangrei-



808 ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT

chen Geschichte der Stadt Damaskus
von Taqiulddin-al-Husni waren die
Ulema der Tibi-Familie stets die
führenden Richter und Erbrechtler der
Stadt Damaskus. Ich wurde zwar in
einem der wuchtigen Altbauhäuser der
Stadt Damaskus geboren. Aber schon
in meiner frühen Kindheit erlebte ich
den Einbruch der Moderne, als meine
Familie von der Medina, der Altstadt,
in den modernen, sich stets ausdehnenden,

aus europäischen Häusern
bestehenden Stadtteil umzog. In der
traditionellen arabischen Schule al-
Qahtaniyya, genannt nach den Ur-
arabern Bau Qahtan, wurde ich auch
anhand der Koran-Lektüre
eingeschult, woraufhin ein weiterer Bruch in
meinem Leben folgte. In einer europäischen

Schule setzte ich, schon lese- und
schreibkundig, meine Schulbildung
fort. Die Vorstellung meiner Eltern,
dass ich islamisch erzogen werden
sollte, und der parallele Wunsch, dass
ich eine Bildung nach den anerkannten
Massstäben, d.h. europäische Bildung
geniessen sollte, kennzeichneten eine
Spannung, die nicht nur meiner Familie
zu eigen war. Das Pendeln zwischen
islamischen und säkularen Schulen ist
eine Folge dieser Unruhe. Schon als

Junge habe ich erstmals in meinem
Leben in meiner Mittelschule davon
gehört, dass es andere als sunnitische
Muslime gibt. Meine Eltern schrieben
mich, dem Nimbus der Familie
entsprechend, in einer privaten islamischen

Schule ein, in «al-Ma'had al-
Arabi al-Islami», ohne zu wissen, dass
es sich um eine zwölfer-schi'itische
Schule handelt. Der häusliche Bericht
des jungen Schülers, dass dort Farsi,
d.h. Persisch unterrichtet wird und
dass eine Einführung in den Zwölfer-
Schi'a-Islam erfolgt, erschreckte die
traditionell sunnitisch-hanafitisch aus¬

gerichtete Tibi-Familie und veranlasste
sie, mich lieber in eine säkulare als in
eine schi'itische Schule gehen zu lassen.

Diese alten Erinnerungen werden in
mir wach, wenn sowohl Sunniten als
auch Schi'iten versichern, dass es keine
Unterschiede zwischen Muslimen gibt,
während sie sich in der Realität heftig
bekämpfen.

Wende in Frankfurt

Nach dem Besuch der amerikanischen

Schule in Damaskus und nach
dem Erlangen des französischen
Abiturs, des «Baccalauréat», wurde ich
von meinen Eltern zum Studium nach
Frankfurt geschickt. Die Auswahl
Frankfurts war zufällig, und sie prägte
eine wichtige Phase meines Lebens, da
ich dort in den Seminaren von Adorno
und Horkheimer die Frankfurter
Schule kennengelernt habe. Adornos
negative Dialektik wurde zu meinem
eigenen Diskurs und parallel zum Inbegriff

einer totalen Ablehnung all dessen,

was mit dem Islam und dem Orient
irgendwie zu tun hat. Ich entschloss
mich zum Bruch mit meiner Herkunft.

Eine erneute Wende meines Lebens
erfolgte nach der Übersiedlung von
Frankfurt nach Göttingen und der
Annahme einer deutschen Professur.
Während der zweiten Hälfte der siebziger

Jahre wandelten sich viele Phantasten

der alten antiautoritären Bewegung

zu dogmatischen Marxisten-Leninisten,

die damals die politische Szene
an den deutschen Universitäten — so
auch an der Göttinger Georgia-
Augusta, der ich angehöre — prägten.
Meinen über Adorno gefundenen Weg
zu Marx und meine Entfremdung vom
Islam hatten den aufklärerischen
europäischen Rationalismus als Grundlage.



ZWISCHEN ISLAM UND MODERNITÄT 809

Nun stiess ich auf die jungen
Marxisten-Leninisten unter meinen eigenen
Studenten, die in mir mehr Skepsis
hervorriefen als die islamischen
Fundamentalisten.

Es waren diese Erlebnisse der
siebziger Jahre mit marxistisch-leninistischen

Fanatikern, verbunden mit
mehreren Orientbesuchen und einer
vertieften Hinwendung zum wissenschaftlichen

Studium des Orients anstelle der
bisher von mir betriebenen Adornis-
men und Hegelismen, die meine Rückkehr

zum kulturellen Islam bedingten.
Ich erkannte, wie tief islamische Werte
in mir verwurzelt sind, obwohl ich als

aufgeklärter Mensch an die meisten
Vorschriften der islamischen Pflichtenlehre

immer noch nicht glaube. Mir
wurde bewusst, dass der Islam auch
eine Ethik enthält und dass islamische
Werte neubestimmt werden können.
Seit Ende der siebziger Jahre und bis
heute widme ich meine wissenschaftliche

Forschung dem Denken darüber,
wie der Islam qua vorindustrielle Kultur

die neue islamische mihna, die
ich frei mit Leidenskrise übersetzen
möchte, im wissenschaftlich-technischen

Zeitalter überwinden kann. Die
bisherigen Formen der Verwestlichung
in der Form einer oberflächlichen
Säkularisierung lehne ich heute ab und
plädiere für eine in islamischer Begrifflichkeit

zu entwickelnde islamische
Tradition von Säkularisierung, für die
in der islamischen Geschichte schon
einige Ansätze vorhanden sind, die
entwickelt werden müssten. Doch in der
Zeit, in der wir leben, wird der Islam
als eine politische Artikulationsform
für Forderungen, die mit dem Islam

wenig zu tun haben, mobilisiert. Mir ist
es daher bewusst, dass meine Islam-
Interpretation wenig Aussicht auf
Verbreitung hat. Der fanatische islamische
Fundamentalismus der Geheimbünde
und der Mörderbanden, die z.B. meinen

amerikanischen Kollegen Malcolm
Kerr in Beirut ermordeten, prägt heute
leider das Gesicht des Islams. Statt
aufzuklären, nehmen viele Vorurteilsverbreiter,

ja selbst die gelehrten
westlichen Orientalisten, gerade diese
Situation zum Anlass, um zu zeigen, dass
der Islam eine Religion der Fanatiker
sei, statt die sozialen Ursachen dieses
Fanatismus zu erklären. Aber der
Fanatismus der islamischen Fundamentalisten

ist ein Zeitphänomen, und er darf
uns nicht von der eigentlichen Aufgabe
ablenken, dass die islamische Kultur
ihre gegenwärtige Krise nur durch die
Entfaltung einer aufklärerischen
reformatorischen Tradition überwinden
kann, für die es Wurzeln in der islamischen

Geschichte gibt. Das ist auch die
Fragestellung meines von Erich Gysling

in den Schweizer Monatsheften
(Heft 2/1986) besprochenen Buches:
«Der Islam und das Problem der kulturellen

Bewältigung sozialen Wandels»

(Frankfurt 1985). Der Islam, so wie er
heute ohne eine Reformation ist, hüft
seinen Angehörigen nicht, die krisenhafte

soziale Umwelt, in der sie leben,
adäquat zu begreifen und ihre
Probleme zu bewältigen. Die hellenisierten
islamischen Philosophen des Mittelalters

haben eine islamische Tradition
der Aufklärung eingeleitet, die
abgebrochen wurde. Es gilt, sie wieder
aufzunehmen.

Bassam Tibi


	Kommentare

