Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Elsbeth Pulver

Von Schonung nicht die Rede

Uber die Schriftstellerin Hanna Johansen

I

«Ich werde geschont», schrieb Marie Luise Kaschnitz in ihren spéiten
Aufzeichnungen, «wahrscheinlich weil ich alt bin, sogar, wie es zu meinem
Arger gelegenthch heisst, eine grand old lady der Literatur. In den Inter-
views stellt man mir keine Fragen, die meine politischen Ansichten betref-
fen. Niemand will wissen, ob ich es mit den Roten Zellen halte oder mit
dem Papst, der den Zolibat gegen den Willen so vieler Bischofe verteidigt.
Die Frage, ob ich ein auf der Flucht befindliches Mitglied der Baader-
Meinhof-Gruppe in meiner Wohnung versteckt hitte, ist mir nie gestellt
worden. Stattdessen soll ich von Rom erzahlen und davon, wie es kommt,
dass ich, aus der Tradition hervorgegangen und sie niemals verleugnend,
die heutigen jungen Menschen noch immer erreiche. Es versteht sich, dass
solche Interviews langweilig ausfallen und dass ich nachgerade selbst den
Wunsch habe, Farbe zu bekennen. Denn ich habe doch allerhand zu sagen,
und zwar gerade vom Standpunkt einer siebzigjahrigen Biirgerin aus .. .»

So horenswert es ist, was die siebzigjihrige Biirgerin zu sagen hat, es ist
in unserem Zusammenhang weniger wichtig, als dass sie den Schonraum,
den man ihr zugesteht, nicht will — stattdessen die unbequemen Fragen
hort, die andere lieber nicht horen wollen.

Ob man Ulrike Meinhof verstecken wiirde, die Frage konnte seinerzeit
gewiss als Gesellschaftsspiel unter Intellektuellen durchgespielt werden,
sie ist, tiefer betrachtet, eine moralische wie politische Frage von exempla-
rischer Bedeutung, gleich vertrackt in allen Varianten — als eine der Fra-
gen, auf die es die richtige, unzweideutige Antwort so wenig gibt wie den
Riickzug ins Unverbindliche. Doch konnen Fragen wie diese auch eine
asthetische Bedeutung gewinnen. Ohne den entschiedenen Willen, immer
wieder aus dem Schonbezirk auszubrechen, der hier den Namen Rom



766 UBER HANNA JOHANSEN

tragt, aber auch ganz anders heissen konnte, ware ein Werk wie das von
Marie Luise Kaschnitz nicht denkbar, ware vor allem die Offenheit, Inten-
sitat und Kihnheit des Spatwerks nicht moglich. Zu dieser Kiihnheit
gehort auch die Leichtigkeit, ja Beilaufigkeit, mit der sie ihre Unsicherheit
ertragt und zugibt, Unsicherheit, die sich unausweichlich einstellt, wenn
man die unbequemen Fragen hort. Es ist auffallig, wie haufig gerade in
thren spateren Aufzeichnungen umgangssprachliche Formeln der Un-
sicherheit auftauchen. «Ich weiss es nicht», heisst es da, oder: «Wer weliss,
warump, «nichts weiss man». Gefragt, wie ihr verstorbener Mann, der Uni-
versitatsprofessor, auf die Studentenbewegung reagiert hatte, er ware doch
sicher auf der Seite der Professoren gestanden, schiittelt sie nachdenklich
den Kopf und fugt bei: «Ich war aber wirklich nicht sicher, wie mein Mann
sich verhalten hatte oder verhalten wiirde, nach einer dreiunddreissigjahri-
gen Ehe wusste ich es nicht.»

«Ich weiss es nicht — die Ausrede eines Schulers, der die Lektion nicht
gelernt hat, gesprochen mit der leichten, fast schwebenden Souveranitat,
wie sie zum Altersstil von Marie Luise Kaschnitz gehort.

II

Zwar weiss 1ch nicht, ob Hanna Johansen je ein Zuviel an Schonung
angeboten wurde, und ich nehme an, dass sie, wie jeder Mensch, gelegent-
lich das Verlangen danach versptirt; aber sobald sie als Autorin die Feder
zur Hand nimmt, ist von Schonung nicht mehr die Rede.

In ihrem ersten Roman «Die stehende Uhr» gibt es daflir eine bezeich-
nende Episode'. In einem Dorf finden sich Plakate ausgestellt, auf denen in
auffallenden Plastiklettern geschrieben steht: «Wahlt die Darstellung des
Ertraglichen.» Fiir die Ichfigur hat dieser Satz die Bedeutung eines Signals;
er ist ein Warnzeichen, das sie sich selber setzt gegen den Sog, der sie
erfasst hat. Doch umsonst, sie kann die Buchstaben auf dem Plakat erst
entziffern, als der Zug, in dem sie sitzt, sie bereits aus dem Dorf hinaus-
fuhrt — dem Unertraglichen entgegen, das sie flirchtet und doch sucht und
das sie das «Grauenvollste vom Grauenvollen» nennt. Als die Autorin mit
fast vierzig Jahren ihren ersten Roman schrieb, wusste oder ahnte sie
offensichtlich deutlich genug, worauf sie sich einliess und dass sie sich
schreibend weit von uiblichen Vorstellungen und Wahrnehmungen entfer-
nen musste. Entsprechend ungewohnlich ist die Struktur ihrer beiden
ersten Romane: Sie hat ihre Figuren — es sind in beiden Romanen Frauen
— schonungslos in einer thnen vollig fremden Welt ausgesetzt.

Diese fremde Welt ist ein ratselhafter, immerfort nach Osten und gleich-
zeitig im Kreis herumfahrender Zug in «Die stehende Uhr» (1978) und ein



UBER HANNA JOHANSEN 767

riesiger, labyrinthisch verwirrender Palast in «Trocadero» (1980). So aus-
gesetzt war Robinson nicht auf seiner Insel wie die beiden Frauen in ihrer
alptraumhaft anmutenden Umgebung: er wusste immerhin, wie er auf die
Insel kam und war seiner Erfahrungen und Kenntnisse sicher, sie dagegen
erinnern sich nur stiickweise an ihr fritheres Leben und konnen kaum
etwas davon verwenden. Es ist, als kamen sie als Erwachsene neu auf die
Welt. Und insofern stellt das bedngstigende Ausgesetztsein auch eine
Chance dar, die Chance, die Welt neu zu sehen. Aber die Moglichkeit, wel-
che die Autorin ihren Protagonistinnen gibt, ist auch ihre eigene: sie selbst
verfugt iiber die Fahigkeit, die Welt immer wieder zu sehen, als sahe sie sie
zum erstenmal. Zu sagen, sie habe eine Art Kinderblick bewahrt, ware zu
harmlos. Den Kinderblick bewahrt man sich nicht einfach, man gewinnt
ihn zurtick, was keine nur gliickliche, keine schmerzlose Erfahrung sein
durfte. Und ich halte es fiir keinen Zufall, dass Hanna Johansen zuerst
zweimal ein Buch aus der Perspektive erwachsener Frauen schrieb und
sich so die Moglichkeit erarbeitete, im dritten Buch eine vollig unkindliche
Welt mit den Augen eines Kindes, eben der «Analphabetin» (1982), zu
sehen?,

Wenn man aus tiefstem Schlaf aufwacht, kann es geschehen, dass man
fur Augenblicke nicht weiss, wo man sich befindet, in welcher Stadt, wel-
chem Hotel, und noch das eigene Zimmer, ja sogar die eigene Person sind
einem fremd. Jetzt hatte man sie, sekundenlang, die Moglichkeit des ersten
Blicks, ehe, fast allzu rasch, die Erinnerung zuriickkehrt; jetzt at man die
Gelegenheit, den unverstellten Blick zu verstehen, den Hanna Johansen
auf die Dinge richtet. Folgendermassen sieht die Ichfigur in der «Stehenden
Uhr», als ob sie eben erwachte, die Landschaft durch das Fenster des fah-
renden Zugs: «Immer auf mich los und dann wie vom Erdboden ver-
schluckt.» Es ist begreiflich, dass dieser «rasende» Anblick einer auf die
Betrachterin einstiirzenden und dann «wie nie gewesen» verschwundenen
Landschaft Angst hervorruft; ist es doch, als ob ein permanenter Welt-
untergang sich vor den Augen abspielte. Aber der unverstellte, sozusagen
erste Blick erzeugt nicht nur Angst. Sogar in der bedrohlichen Atmosphire
des ersten Buches behilt die Ichfigur einen klaren Kopf und sagt sich
selbst, die scheinbare Aggressivitit der Landschaft sei nicht so zu verste-
hen, «dass sie es auf mich abgesehen hitten, sicher nicht.» Und sie fiigt bei:
«Das ist einfach, wie es nun mal ist.»

Eine Bemerkung wie diese dient vor allem der Selbstberuhigung, ist Teil
des Selbstgesprachs einer Figur und nicht als ein Credo der Autorin zu
nehmen. Und doch; es ist darin eine Sachlichkeit feststellbar, die sich bei
Hanna Johansen immer wieder zeigt, zwar nicht in ihrem Umgang mit der
Welt, sondern in ihrem Umgang mit ihren Wahrnehmungen. Sie lasst sie
bestehen; und wenn sie Widerspriichliches zutage fordern, lasst sie sie



768 UBER HANNA JOHANSEN

nebeneinander bestehen. Und da ist, in der Mitte des Wirbels, den Angst
und Unsicherheit bilden, Ruhe fiihlbar, besonders deutlich in den Erzah-
lungen «Uber den Wunsch sich wohlzufiihlen»*. Das zeigt schon der Titel,
er konnte ebensogut iiber einem Traktat stehen: der Wunsch, sich wohlzu-
fithlen, soll offenbar von aussen, in seiner Widerspriichlichkeit, ja Zwie-
spaltigkeit betrachtet werden, was nicht heisst, die Autorin kenne ihn sel-
ber nicht oder anerkenne ihn nicht als einen allgemeinmenschlichen. Was
ich hier die Sachlichkeit Hanna Johansens nenne, lasst sich am besten
umschreiben und begreifen aus poetologischen Uberlegungen Ilse Aichin-
gers, die einmal das «Nur-Zusehen» (das identisch sei mit dem Nur-Zuho-
ren) die genaueste von allen Arten des Beobachtens genannte hat, bei der
einer «aufs ausserste beteiligt wie aufs ausserste unbeteiligt» sei, und, in
Zuspitzung des Paradoxons, «<im Spiel sich selbst aus dem Spiel lasse».

III

Der erste Roman Hanna Johansen, («Die stehende Uhr») ist, ausserlich
gesehen, die Geschichte einer Reise. Gerade das triviale literarische
Muster, das eine Situation voraussetzt, die jeder kennt, macht erfahrbar,
dass plotzlich alles, auch das Selbstverstandliche, anders, unsicher,
bedrohlich wird. So unheimlich, weil neu und befremdlich, wie das eine
Reise nicht nur durch den Kopf, sondern auch durch die Tiefen des Unbe-
wussten ist. Die Sprache bekundet diese Unsicherheit fast von Satz zu Satz.
Der Fahrtwind des Zuges, der der Ichfigur immer wieder voll ins Gesicht
schlagt, gerat auch in die Satze; Fragen iibernehmen, wie in kaum einem
anderen Buch, das Diktat und zwar vor allem jene, die die Ichfigur sich sel-
ber stellt. Auf eine fast rabulistische Art nimmt sie jede Feststellung, die sie
macht, im nachsten Satz zurtick oder zweifelt sie an. Sie begleitet ihr eige-
nes Handeln mit Fragen, die das Handeln eigentlich unmoglich machen.
Sie fragt sich, ob sie einen Hut wolle oder nicht, ob sie in den Blick ihres
Gegenubers eingeschlossen sein mochte, ob sie geschlafen habe, ob es in
Ordnung sei, ihre Mitreisenden anzureden. In besonders raffinierten Kon-
struktionen mundet der Kreis der Fragen wieder in sich selbst, so dass, was
zu Beginn Feststellung war, am Schluss in Zweifeln aufgelost ist. Ein Bei-
spiel: «Ich habe zwar gesagt, dass ich es wissen mochte, aber mochte ich sie
auch fragen? Und wenn nicht, warum nicht? Mochte ich es womoglich gar
nicht wissen?» In solchen Frageketten wird der Inhalt unwichtig. Ubrig
bleibt der Vorgang des Fragens, der Reiz des logischen Spiels, das ins
Nichts fuhrt; es bleibt die Verunsicherung, die es erzeugt.

Halt sich der erste Roman, ausserlich gesehen, an das Genre des Reise-
buchs, so der zweite («Trocadero») an das (neu entstandene) des Haus-



UBER HANNA JOHANSEN 769

frauenromans. Und ich kenne kein anderes Buch, in dem die Arbeit der
Hausfrau so klar und zugleich amiisant dargestellt worden ist: so genau
und so verriickt, so liebevoll und so kritisch. Dennoch mag tiberraschen,
wenn ich jetzt, mit einer Sicherheit, zu der gerade Autorinnen wie Marie
Luise Kaschnitz und Hanna Johansen nicht erziehen, etwas plakativ
behaupte, «Trocadero» sei der wichtigste politische — oder kulturkritische
— Roman aus der Sicht einer Frau, der in der letzten Zeit — und ich rechne
hier nicht nur mit Jahren — erschienen ist. Der nicht in einem engeren Sinn
realistischen Literatur traut man im allgemeinen keine offentliche Bedeu-
tung zu. Gerade an einem Roman wie «Trocadero» liesse sich aber — spie-
lerisch — ein Rezept ableiten, wie ein Werk von zugleich literarischer und
politischer Relevanz zustande kommt, immer im Sinne des Adorno-Sat-
zes: «Kunstwerke haben ihre Grosse einzig darin, dass sie sprechen lassen,
was die Ideologie verbirgt.» Alles vom Tisch fegen — so misste dieses
Rezept befehlen —, was auch auf Flugblattern, Pamphleten, in Leitartikeln,
politischen Diskursen, auch in feministischen Programmschriften stehen
konnte, und anfangen mit Abgelegenem, Abgestandenem, mit Traumfrag-
menten: z.B. mit einem Mann, der wie ein Dachs aussieht, einem anderen,
der einen mit mathematischen Zeichen vollgekritzelten Regenschirm als
Lebenswerk prasentiert, mit Zeitungen, die in Mengen ein riesiges Palais
durchflattern — und aus diesen Bildern nichts machen wollen, nichts Pro-
grammatisches, nichts Ideologisches, nichts Belehrendes, sondern: etwas
entstehen lassen. Anfangen vor allem mit einer Traumsituation, die zu den
klassischen, allen bekannten gehort: dass einer oder eine vor einer Auf-
gabe steht, die nicht zu bewaltigen ist, und dem Leser zu merken uberlas-
sen, wie sehr dieser klassische Traum der wachen Erfahrung des Zeitge-
nossen entspricht, der sich nicht in Selbsttauschung gefallt. Und wenn die
Frau, aus deren Optik in «7Trocadero» die Welt gesehen wird, den sie umge-
benden Mannern iiberlegen ist, dann vor allem deshalb, weil sie ihr Schei-
tern und die allgemeine Unzulanglichkeit begreift, wahrend die Manner,
allesamt schwarzbefrackte Kellner, noch in auswegloser Situation vorge-
ben, die Sache zu beherrschen, die sie doch nur besprechen.

Eine Frau findet sich plotzlich in ein fremdes Haus versetzt, und dieses
Haus erweist sich als ein Museum der (méannlichen) Kulturgeschichte: das
ist eine besondere, eine besonders ergiebige Moglichkeit, die Welt zu
sehen, als sdhe man sie das erstemal, das erstemal namlich bewusst aus der
Sicht der Frau. David, zur Frau geworden, trifft aber auf keinen Goliath,
sondern nur auf zwei Fische, eigens eingeflogen aus Yucatan, aus denen sie
fiir eine wichtige Delegation aus dem Osten ein Festmahl zubereiten soll.
Aber so sehr sie sich nach Hausfrauenart darum bemiiht, die Fische zu
«strecken»: das Wunder in der Wiiste kann sie nicht wiederholen, und die
gewaltige Demonstration kultureller Leistung, die das Trocadero darstellt,



770 UBER HANNA JOHANSEN

erweist sich insofern als ein Totenhaus, als sich nichts Essbares darin auf-
treiben lasst.

Der Frau gelingt es nicht einmal, die Fische aus den alten Zeitungen, in
die sie eingepackt sind, zu wickeln; Papier und Fischhaut sind zu einem
vermutlich wenig appetitlichen Ganzen zusammengewachsen.

Mit diesem Fischpaket librigens habe ich meine eigene Erfahrung
gemacht. In einem Vortrag habe ich versucht, es einigermassen nach den
Regeln der Germanistik aufzudroseln; habe die Fische herausgelost, mit
ein paar Bemerkungen tuiber die Essgewohnheiten einer Luxusgesellschaft
versehen, die Zeitungen danebengelegt — die darin enthaltenen Nachrich-
ten uber die wirtschaftlichen Verhaltnisse und Lebenszwange anderer
Lander bedurften keines Kommentars. Aber am Ende der Veranstaltung
tauchte das Paket in der Diskussion erneut auf, wieder zusammengewach-
sen, als hatte ich es nie aufgedroselt — und gerade so, Fisch und Zeitung
eine glitschige Masse — war es offenbar diesem und jenem meiner Kolle-
gen zu einem Bild geworden fiir das, was in seinem Leben unaufgelost und
verworren ist. Eine Metapher, die sich als starker erweist als jeder Begriff:
und vielleicht ware es einmal einen Versuch wert, sich in politischen Ver-
handlungen nicht mit Begriffen herumzuschlagen, die vorgeben, man
konne die Sache in den Griff bekommen, sondern mit Metaphern, die nach
jedem Bewaltigungsversuch wiederauferstehen.

Dass das Werk von Hanna Johansen auch explizit von politischen Din-
gen spricht, das bestatigt ihr drittes Buch, «Die Analphabetin», das die erin-
nerte eigene Kindheit im Krieg in Form einer Erzahlung darstellt. Hanna
Johansen benutzt gewiss nicht als erste die Kinderperspektive, um ein alle
Perspektiven sprengendes Geschehen darzustellen. Aber — das scheint
mir wichtig — sie bentitzt nicht nur die Sicht des Kindes, sondern auch die
1thm mogliche oder zugemutete Einsicht, die durchaus eine politische sein
kann, und es gelingt ihr, dem Ausdruck zu geben, ohne dass das Kind alt-
klug wirkt. Dabei hilft ihr eine so einfache wie geniale Fiktion: die Fiktion
einer Zinnsoldatensammlung, die unerschopflich aus der Schublade quillt
und an der das Madchen, das doch mitten im Krieg nicht weiss, was das ist,
der Krieg, eine umfassende Lektion der Kriegsgeschichte gewinnen kann.
Zwar darf es die klassischen Schlachtverlaufe nicht verandern — im Kopf
unternimmt es das Unmogliche gleichwohl und bringt damit — spielerisch
— in das, was Diirrenmatt einmal die «Schlachtereien der Weltgeschichte»
nannte, eine hohere, namlich die kindliche Vernunft.

AY%

Kommt man von den grosseh Raumen der Romane, den weltgeschicht-
lichen Perspektiven, die noch die Zinnsoldatensammlung der «Analphabe-



UBER HANNA JOHANSEN 771

tin» evoziert, zum nachsten Buch von Hanna Johansen, dem Erzahlungs-
band «Uber den Wunsch sich wohlzufiihlen», stellt man vielleicht mit Uber-
raschung fest, dass die Dimensionen geschrumpft, die Raume kleiner
geworden sind. Nicht mehr unermessliche Weiten und geschlossene Wel-
ten werden prasentiert, sondern, beispielsweise, die Normalitat einer bur-
gerlichen Wohnung, ein Spielwarengeschaft, eine Autobuslinie, die aus der
ihr zugehorigen Stadt geradezu herausgeschnitten wirkt, ein Stadtende,
das fremd in die Landschaft iibergeht, freilich auch Tage in New York —
aber auch sie als Ausschnitte; alles herausgerissene Stiicke, kein Ganzes,
und doch elfmal ein Ganzes durch die besondere, immer nur einem Stiick
eigene Atmosphare. Mit der gleichen Souveranitat, mit der die Autorin in
«Trocadero» eine grossartige und verwirrende Architektur entwirft, ent-
wirft sie hier Umgebungen, environments, baut sie Landschaften auf — ja
diese baut sie wirklich auf, als ein surreal anmutendes Bild oder auch als
eine Kulisse, die nicht vorgibt, Realitat zu sein. Sie malt nicht nach der
Natur — auch wenn nicht iiber jedem Text der Satz stehen konnte, der fur
die Titelgeschichte so bezeichnend ist, «dass wir uns in einer ausgeklugel-
ten Landschaft befinden, von ausnehmendem Lieblichkeitsgrad.»
Dennoch eroffnet eine Geschichte uber einen, der nur dies kann:
kopieren, was er unmittelbar vor Augen hat, das Buch. Der «Maler von
Natur» will, der Titel sagt es, nur die Natur sehen, sein Stiick Landschaft,
das er sorgfaltig aus der Zivilisation herausschneidet. So gesehen wirkt die-
ser erste Text wie ein umgekehrtes Programm fir den ganzen Band: er
thematisiert eine Darstellung, die man darin nicht finden wird. Dass aber
der alte Mann, dem seine Begabung fiir Sonntagsmalerei zu einer spaten
Leidenschaft gerat, nicht der Lacherlichkeit iiberantwortet wird, ist
bezeichnend fiir die Art, wie Hanna Johansen mit ihren Figuren umgeht,
sie lasst ihnen, meistens auch den Méannern, ihre Chance, dem Maler wohl
als einzigem die Chance zu einer halb lacherlichen Grosse. Auch er hat
etwas vom unverstellten Blick eines Kindes, der ihm zeigt, dass seine
Landschaft wechselt von Augenblick zu Augenblick. Und er gerit gleich-
sam in die Falle seiner eigenen Absicht: nie gelingt es ihm, ein Bild in
einem Arbeitsgang fertigzumalen, er muss es jahrelang beiseitestellen, bis
die Natur geruht, ihm wieder das Vorbild zu bieten, auf das er angewiesen
ist: ein tragischer Narr, der an die Abbildbarkeit der Wirklichkeit glaubt,
auf ihr beharrt — ein geschlagener Held im Kampf darum, der Vergang-
lichkeit, die er auch, die er gerade in seinen personlichen Beziehungen
erfahren, ein Stiick Dauer abgewinnen. So gesehen freilich gehort er ganz
zu den anderen, vor allem den weiblichen Figuren dieses Bandes. Denn die
Erfahrung, die ihn getroffen hat: dass menschliche Beziehungen nicht hal-
ten, dass sie, in vielen Varianten, zerbrockeln, verblassen, in Gleichgtiltig-
keit umschlagen oder nur als leere Muster, Hilfskonstruktionen iiberleben,



772 UBER HANNA JOHANSEN

dass Manner und Frauen miteinander reden, ohne sich zu erreichen, geht
durch das ganze Buch, nicht als Litanei, eher als eine Tatsache, die nicht zu
andern ist, festgestellt mit Trauer.

Das heisst aber: die Figuren bewegen sich in ihrer eng ausgestreckten
Umgebung nicht weniger auf ungesichertem Grund als die der ersten
Romane; sie sind im Kleinraumigen nicht geborgener als jene im Unbe-
grenzten. Denn anders als der Maler hebt Hanna Johansen die Verande-
rung der Umgebung im Text nicht auf: sie nimmt sie in die Darstellung hin-
ein. Umgebungen konnen bis ins Gespenstische wechseln, ohne dass
unterscheidbar ist, was Wahrnehmung und Erinnerung der Ichfigur, was
Wirklichkeit ist. Die Optik ist Teil des Bildes.

Aber auch wenn die Figuren auf keinem festen Grund stehen: sie haben
doch ihre Ziele naher gesteckt als ihre Vorgangerinnen, wenigstens ausser-
lich. Vielleicht lehrt erst ein Riickblick, wie weitgespannt die Absicht der
Protagonistinnen der Romane waren: den Tod in jeglicher Form wahrneh-
men, das Wunder in der Wiiste wiederholen, nichts weniger als dies woll-
ten sie, oder die Kriegsgeschichte wenigstens im Spiel verandern. Dagegen
im neuen Buch: eine alte Liebe wiederaufleben lassen, einem Freund die
Trompete zuruckbringen, das Mutterschaftsgeld nachbezahlt bekommen,
eine Schwester in San Diego besuchen, mit dem Freund einen zartlichen
Ausflug unternehmen. Noch so einfache Unternehmungen, harmlose Ziele
schutzen freilich nicht davor, dass man auf einmal in ein Labyrinth gerat,
aus dem man sich nur mit Not und verletzt befreit oder dass man sich, falls
der «Wunsch, sich wohlzufiihlen», nicht in Erfullung geht, auf einmal im
Odland befindet, unvertraut mit der Erfahrung der Einsamkeit, deshalb
doppelt hilflos.

Dennoch: es gibt in «Uber den Wunsch sich wohlzufiihlen» auch etwas,
das es in den Romanen nicht oder kaum gab: Riickzugsmoglichkeiten, eine
Art Schonraume. Das Wort erinnert an den Anfang, an die Aufzeichnung
von Marie Luise Kaschnitz, in der sie Schonung vor unbequemen Fragen
zuruckwies. Dass Schonraume leicht zu Gefangnissen, zu Totenhausern
werden konnen, das auf jeden Fall ist ein Motiv, das in verschiedenen
Erzahlungen von Hanna Johansen auftaucht.

Seine scharfste Zuspitzung erhalt es im letzten Text des Bandes, in dem
in qualender Langsamkeit erzahlt wird, wie einer sich in einem Gefangnis,
das er sich selber verriegelt hat, bewegt. «Ein Meister des Innehaltens» —
der Titel ist, Ubrigens, ein Beispiel dafiir, wie offen, wie unabgegrenzt die
Worter bei Hanna Johansen sind, sie konnen sich andern mit ihrer Umge-
bung. «<Innehalten», dies wunderbare Wort, wird fragwiirdig durch die Ver-
bindung mit dem Wort «Meisterschaft»: was selbstverstandlich sein, sich
spontan ergeben sollte, wird zu einer Leistung, die einer sich abverlangt,
um, in den Augen der anderen, noch dazuzugehoren zur Arbeitswelt, aus



UBER HANNA JOHANSEN 773

der er doch endgiiltig herausgefallen ist, ein Arbeitsloser vielleicht,
wahrscheinlicher ein Kranker.

Der Mann geht einer Autobuslinie entlang, legt dabei sorgfaltig bei eini-
gen Stationen einen Halt ein, als ob er dort etwas erledigen oder kontrol-
lieren miisste. Von Angsten und Zwingen in seinem Inneren wie mit
Drahtseilen gehalten, sieht er sich zugleich mit den Augen der anderen und
legt sich damit doppelte Fesseln an; sein personliches Ritual hat, so ver-
ruckt es scheinen mag, durchaus eine gesellschaftliche Verankerung: den
anderen will er zeigen, dass er nach wie vor ein auf mannliche Werte wie
Leistung und Ansehen gerichtetes Leben fiihrt, dass er nur heute «sein
Auto daheimgelassen» hat und im Gehen «seine Verhandlungsposition
uberdenkt». Vielleicht wiirde er sagen, dass er sich wohlfiihle, dass er
nichts anderes wiinsche — vielleicht wiirde er, stiirzte seine Notbriicke ein,
im Chaos seines Inneren rettungslos untergehen, vielleicht aber konnte er
nur so, wenn er abstiirzte, sich fallen liesse, ein Wohlbefinden grosserer
Freiheit finden, erlost vom Zwang, seinen Blick auf die Bepflasterung der
Strasse zu richten, die doch «in Wahrheit dafiir gemacht war, im Fluge
uberschritten zu werden und dergestalt ihren Sinn zu finden».

Das sind die letzten Satze des Buches, gewiss nicht dessen Quintessenz,
aber doch nicht nur Wahn der beschriebenen Figur, sondern ein Wunsch,
den die Autorin den Figuren mitgibt, ohne dass freilich eine von ihnen zum
Fliegen fahig ware. Doch umgekehrt ist keine andere so festgebannt in
einem inneren Gefangnis, in einem selbstgezimmerten Schonraum wie der
traurige Held der letzten Geschichte.

Anders, flexibler, komfortabler und doch auf seine Art ein Gefangnis
und ein Totenhaus ist der Schonraum, wie ihn Frauen angeboten bekom-
men und wie sie ihn sich, dem Angebot folgend, auch wiinschen (oder
umgekehrt). Am tiefsten hinein in diesen Schonraum leuchtet vermutlich
die bekannteste, am meisten zitierte Erzdhlung: «Und du?» Nur wenige
Seiten umfassend, ist sie auch besonders geeignet, den Romanen gegen-
ubergestellt zu werden, um Veranderung und Konstanz anzudeuten. «Und
du?» — das ist die Frage, die der Mann abends seiner Frau stellt, die es so
schon hat, wie er es auch haben mochte, die so frei ist, wie er auch sein
wollte; es ist die Frage, die in einen abgeschirmten Raum hinein fallt, an
dessen Tire schon langst kein Fremder mehr klopft, geschweige denn, dass
einer die Frage stellte, ob man Ulrike Meinhof verstecken wiirde. Das Bild,
das einem schliesslich in der Tiefe dieses Schonraums, in seiner innersten
Kammer gezeigt wird, ist aber nicht weniger absurd als die tibereinstim-
mend der absurden Literatur zugerechneten Romane Hanna Johansens —
durchaus nach der bekannten Definition Ionescos, absurd sei, was kein
Ziel habe.

Die Icherzahlerin beobachtet, wie auf einem gegeniiberliegenden Bal-



774 UBER HANNA JOHANSEN

kon eine Frau ein Tuch nach dem anderen tiber das Gelander ausschuttelt,
als ob sie zuletzt noch sich selbst als Staub wegschiitteln wollte. Auf einem
blumengeschmiickten Balkon, auf einer Insel des Gliicks sieht man das
Bild einer lebendigen Toten, einer Lahmung und Zerstorung, wie sie — in
dieser Form — nur in einem Schonraum entstehen kann. Das letzte Wort
der Erzahlung, das «Nein» der Ichfigur, ist nichts anderes als ein Nein
gegen den Tod, auch den Tod in ithrem eigenen Leben, dessen Spiegelbild
sie in threm Gegentiber erkennt.

v

Darin aber liegt das Grossartige dieser letzten Erzdhlungen, dass mit
der Reduktion der ausseren Dimensionen keine Reduktion des kiinstleri-
schen Anspruchs entsteht; eher 16st die Konzentration auf den kleineren
Raum etwas Neues aus. Noch einmal die letztgenannte Erzahlung als Bei-
spiel: auch im kleinen Viereck eines Balkons kann das sichtbar werden,
was im Roman «Die stehende Uhr» als das «Grauenvollste vom Grauenvol-
len» beschrieben und als «der Tod in allen Formen, auch in der des
Lebens» bezeichnet wurde.

Der kleinere Raum bedingt oder ermoglicht einen anderen Stil, eine
«kleinere» Sprache. Oder ist es so, dass Hanna Johansen ein neues Ver-
trauen zu den unauffalligen, den kleinen Wortern gewonnen hat? Nicht als
ob sich damit Erfahrungen, Wahrnehmungen, Gefiihle direkt fassen lies-
sen, sondern als ein neues Vertrauen in die Ausstrahlung der Worter, in
ihre Kraft, einen grossen Kreis des Unausgesprochenen zu erhellen, so
dass es mit den Wortern mitgelesen werden kann. Wenn in den ersten
Romanen ganze Frageketten eine Stimmung der Unsicherheit evozierten,
so geschieht das gleiche nun durch Aussparungen, grosse Liicken, Andeu-
tungen. Geblieben ist die Unsicherheit. Wer sich als Leser den Biichern
von Hanna Johansen nahert — und ich wiinsche ihr viele Leser, den Lesern
zuliebe — wird dieser Unsicherheit ausgesetzt, muss sich, lesend, mehr mit
Fragen beschaftigen als mit Antworten, auch mit seinen Fragen: er gerat
nicht in einen Schonraum. Doch wird er dabei auch die Erfahrung machen,
und eine bessere gibt es kaum, dass er von der Autorin zwar nicht im Stich,
wohl aber frei gelassen wird. Auch dies gehort zu den Qualitaten des Werks
von Hanna Johansen, gerade der letzten Erzahlungen: sie umgeben den
Leser mit einer Atmosphare der Freiheit.

Wie den Leser, so lasst die Autorin am Schluss auch ihre Figuren frei.
Nicht dass die Erzahlungen im Unbestimmten versickerten. Da stehen
zumeist ganz entschiedene Satze am Schluss. «Nein», sagt die Ichfigur in
«Und du?»; «Du steigst jetzt aus», steht am Ende von «Der Beifahrer», «Ich



UBER HANNA JOHANSEN 775

lass es» in «Die Amerikanerin». Worte der Abwehr, der Distanz. Die Pro-
tagonistinnen ihrer ersten Romane hat Hanna Johansen in einer fremden
Umgebung ausgesetzt, schonungslos. Mit den Figuren ihrer Erzahlungen
geht sie anders um: sie flihrt sie auf eine Schwelle, die zwei Raume, ein
Innen und ein Aussen trennt. Auf der Schwelle lasst sie sie stehen; welche
Richtung sie einschlagen, ob sie gar wieder hineingehen wollen, diese Ent-
scheidung mutet sie ihnen zu. Aber sie fraut sie ihnen auch zu. Am Ende
der «Brandstifterin» sagt die allméhlich zu sich selber findende Frau: «Ich
ging hinaus. Ich war die einzige. Alle anderen gingen hinein.» Hinausge-
hen, iiber eine Schwelle treten, einen Schonraum verlassen — die unauffal-
ligen Worter, die am Schluss dieser Erzahlung stehen, rufen ein grosses
Wort, einen alten Satz in Erinnerung: Aufkliarung — hiess es bei Kant — sei
der Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit.
Die Forderung, die dieser Satz impliziert, ist — wenigstens fur die Frauen
— nicht tiberholt. Hanna Johansen redet in ihren Erzidhlungen von einem
moglichen, von einem notigen Ausgang aus der Unmindigkeit. Sie tut es
ohne Pathos, beilaufig, fast unmerkbar. Wir haben Grund, ihr zuzuhoren.
Wir haben Grund, ihr zu danken.

Als bisher neuestes Buch der Autorin ist
der Roman «Zurtick nach Oraibi» erschie-

Der hier abgedruckte Text wurde in Tut-
zing anlisslich der Ubergabe des Marie

Luise Kaschnitz-Preises im Juli dieses Jah-
res als Laudatio vorgetragen. Der Preis wird
alle zwei Jahre verliehen, erstmals 1984 an
Ilse Aichinger. Stifterin ist die Evangelische
Akademie Tutzing. Es werden «deutsch-
sprachige Autoren und Autorinnen fiir ihr
erzahlerisches, lyrisches oder dichterisches
Werk» ausgezeichnet. Die in der Laudatio
auf Hanna Johansen erwahnten Werke sind:
! Die stehende Uhr, Hanser Verlag, Miin-
chen 1978. — ? Trocadero, Hanser Verlag,
Miinchen 1980. — 3 Die Analphabetin,
Hanser Verlag, Miinchen 1982. — # Uber
den Wunsch sich wohlzufiihlen, Hanser
Verlag, Miinchen 1985.

nen (Verlag Nagel & Kimche, Ziirich 1986).
Er beruht auf authentischen Quellen und
erzihlt die Geschichte eines jungen Mad-
chens aus dem Hopi-Dorf auf der Mesa, das
Familie und Tradition mit vierzehn Jahren
verlasst, um in die Schule der Weissen ein-
zutreten. Nach vier Jahren kehrt Polingaysi
zurtick, hat eine andere Kultur kennenge-
lernt und ist manchen Traditionen ihrer Va-
ter entfremdet. Sie versucht, zwischen den
beiden Welten Briicken zu schlagen. Im
Verlag von Nagel & Kimche hat Hanna Jo-
hansen unter dem Namen Hanna Muschg
auch drei Kinderbiicher veroffentlicht.



776 NEUE LYRIK

«Werk des Gesichts ist getan, tue nun Herz-Werk»

«Wir leben unter finsteren Himmeln,
und — es gibt wenig Menschen. Darum
gibt es wohl auch so wenig Gedichte.»
Der Befund stammt aus dem Jahre
1960, Paul Celan hat ihn in einem Brief
an Hans Bender formuliert. «Nur wahre
Hinde schreiben wahre Gedichte. Ich
sehe keinen prinzipiellen Unterschied
zwischen Handedruck und Gedicht.»
Gedicht war ihm Begegnung, Hinwen-
dung auf ein Du, Anruf und Austausch.
«Das Gedicht will zu einem Andern, es
braucht dieses Andere, es braucht ein
Gegeniiber. Es sucht es auf, es spricht
sich ihm zu.»

Die Schwierigkeiten mit der Lyrik
beginnen beim Versuch, sie zu bestim-
men. Das Gedicht als Begegnung: lasst

sich damit weiterkommen? Celans
eigene Gedichte scheinen sich solcher
Begegnung zu entziehen. Als einsame
und verschliisselte Botschaften wecken
sie mehr Fragen, als sie Antworten ge-
ben. Doch besteht nicht gerade darin
wirkliches Begegnen? Im fragenden
Hinhorchen auf die Fragen weit mehr
als im fraglosen Schon-Wissen?

Gedichte, so sieht es Johannes An-
deregg in seiner Arbeit uber «Sprache
und Verwandlung»', faszinieren uns ge-
rade dann, wenn wir sie noch nicht ver-
stehen. «Das Gedicht ist auf Verwand-
lung, auf Anverwandlung angelegt.»
Was heissen will, dass es Gedicht erst
wird, indem es angenommen wird als
der Verweis auf ein Gemeintes, als die
Begegnung mit dem, was ihm inne-
wohnt. Gedichte, noch einmal mit Paul
Celan zu sprechen, «sind Begegnungen,
Wege einer Stimme zu einem wahrneh-
menden Du, kreatiirliche Wege, Da-
seinsentwiirfe vielleicht, ein Sichvoraus-

schicken zu sich selbst, auf der Suche
nach sich selbst . . . Eine Art Heimkehr».

Es versteht sich von selbst, dass sol-
ches Begegnen und Heimkehren aus
dem alltaglichen kommunikativen Ge-
brauch der Sprache hinausfallt. Schon
indem es Gedicht ist, wird es zu ge-
formtem, bewusstem und aus der All-
taglichkeit herausgehobenem Spre-
chen. Es mag die Wortwahl noch so ge-
wohnlich, der Sprechrhythmus noch so
nahe am mitteilenden Sprechen liegen:
Ein Gedicht ist wesentlich Form, sein
Inhalt lasst sich von dieser nicht tren-
nen. Noch seine Form ist Aussage, die
Aussage zerfallt mit der Form.

Das Du, das ihm unabdingbar ist fur
sein Werden (denn nach Anderegg ist
das Gedicht nicht, sondern wird erst im
Vollzug der Begegnung mit einem auf-
nehmenden, deutenden Horer), ist der
Zielpunkt des Gedichts. Doch welches
ist sein Ursprung? Es ist das Ich, «auf
der Suche nach sich selbst», ist das Sub-
jekt, das in der Bewegung auf das Du
hin sich selber zu erkennen sucht. Mit
diesem Subjekt ist das Gedicht auf Ge-
deih und Verderb verbunden. Seine
Krise ist die Krise des Subjekts; denn
wie soll ein Ich, das seiner selbst nicht
gewiss ist, sich einem Du mitteilen.
Und braucht dabei doch gerade dieses
Du, um sich von sich zu entfernen, in
der Distanzierung und im Objekt-Wer-
den die Erkenntnismoglichkeit erst zu
erhalten.

Das Ich steckt in der Krise, daran hat
die ganze Flut von autobiographischer
Literatur, von Selbst- und Nabel-
schauen nichts geandert, daran ander-
ten all die Gedichte nichts, die das Sub-
jekt lyrischen Sprechens einschrankten



NEUE LYRIK

auf die alltagliche Sinneswirklichkeit
des wahrnehmenden Ichs. Das mo-
derne Ich, von Gottfried Benn mit na-
turwissenschaftlichem Blick diagnosti-
ziert, ist langst nicht mehr der Brenn-
punkt der Weltwahrnehmung, ist Ein-
lassorgan von Wahrnehmungspartikeln
ohne Fahigkeit zur Biindelung: «Re-
gressionstendenzen,  Zerlosung  des
Ichs!» heisst der Ausruf bei Benn. Ge-
gen dieses sich auflosende, in diffusen,
atomisierten Einzelheiten sich verlie-
rende Ich behauptete Benn das mono-
logische Ich artistischen Sprechens:
«Jedes ES das ist der Untergang, die Ver-
wehbarkeit des ICH; jedes DU ist der
Untergang, die Vermischlichkeit der
Formen».

Das Ich, gottgleich gemacht nach
Nietzsches Totsagung Gottes, das sich
im zweiten grossen Krieg dieses Jahr-
hunderts aufhob ins kollektive Ich, das
sich anmasste, Subjekt der Geschichte
zu sein und sich in Triimmern wieder-
fand, war keine Mitte mehr fiir Ge-
dichte, taugte nicht langer dazu, was
Hegel ihm zumass, wenn er die Lyrik
auf den «eigentlichen Einheitspunkt»
des «subjektiven Inneren» bezog. «Aus
der Objektivitit des Gegenstandes steigt
der Geist in sich selber nieder, schaut in
das eigene Bewusstsein und gibt dem
Bediirfnisse Befriedigung, statt der dus-
seren Realitit der Sache die Gegenwart
und Wirklichkeit derselben im subjekti-
ven Gemiit, in der Erfahrung des Her-
zens und Reflexion der Vorstellung und
damit den Gehalt und die Tatigkeit des
innerlichen Lebens selber darstellig zu
machen.» Und doch gingen neue Sub-

-jektivitit und neue Empfindsamkeit
dariiber nicht hinaus, kntipften hier
wieder an, nachdem die Lyrik durch
hermetisches Sprechen und politische
Dienstbarmachung hindurchgegangen
war. Nichts gelernt und vorne wieder

177

begonnen, wenn sich auch langst die
Voraussetzungen geandert hatten.

Ist dies die Situation heutiger Lyrik?
Was offnet sich in den Gedichten ande-
res als «die tiefe, schrankenlose,
mythenalte Fremdheit», von der schon
Benn sprach, «zwischen dem Menschen
und der Welt»? All die Natureindrucke,
die Stimmungsbeschreibungen, die Er-
innerungsbilder und Traumgedanken,
die sich mehr und mehr dem gangigen
alltaglichen Sprachgebrauch anpassen
und ins Banale und Belanglose gleiten,
was sind sie anderes als der Versuch,
sich des Ichs in den Facetten seiner
Wahrnehmung zu versichern?

Es kann nicht gelingen, wenn das Ich
sich im Wahrgenommenen verliert,
wenn es bloss unbeteiligt registrierend
Erfahrenes, Gesehenes zu Gedichtzei-
len formt. «Nichts geschah» heisst ein
Gedicht in Karl Krolows Gedichtband
«Der Einfachheit halber» aus dem Jahre
19772

Ich zeige das vor —

nichts Besonderes, eine

offene Hand, einen blossen Fuss,
fliichtige Bertihrung des mit Mdcon
gefiillten Glases, eine Riickkehr

zu einfachen Verrichtungen.

Ich werde vom Beschreiben

nicht ins Erkldaren fallen —

nur eine Nachtlaterne, nichts sonst
und der zu sinnliche Geruch

von arabischem Jasmin,

viel zu intensiv, tiberhaupt,

man kann in der Einbildung leben,
ohne es zu glauben —

der Tod von ein Paar alten Schuhen
in einem spanischen Gedicht.

Sieh hin: nichts geschah.

Beschreibungslyrik — zu welchem
Ende? Mag sein, es scharft die Wahr-
nehmung, es zeigt die spielerische Kon-
nerschaft im Umgang mit Sprache.



778 NEUE LYRIK

Doch was wird diesem Du, das hier an-
gesprochen ist, mitgeteilt? Ist die Form
die Botschaft, hat das Gedicht ausser
seiner Formgebundenheit nichts zu
sagen? Oder kehrt hier das Gedicht zu-
ruck zu jenem Aussprechen des We-
sens, das in den Dingen liegt, die Rilke
in seinen «Neuen Gedichten» besungen
hat? Als ein Programm lesen sich die
Zeilen in Rilkes Gedicht «Wendung»
aus dem Jahre 1914°, auch wenn da die
«Neuen Gedichte» schon geschrieben
waren:

Denn des Anschauns, siehe,
ist eine Grenze.

Und die geschautere Welt

will in der Liebe gedeihn.

Werk des Gesichts ist getan,

tue nun Herz-Werk

an den Bildern in dir, jenen
gefangenen; denn du

uberwidltigtest sie: aber nun
kennst du sie nicht.

Herz-Werk musste getan werden, das
Ich musste seine Fahigkeit wiederer-
langen, Wahrgenommenes zu biindeln,
zu beziehen auf eine Mitte hin. Jene
Mitte, die Sinn geben kann, die in den
Dingen ihr Wesen erkennt. Bei Hegel
heisst das die allgemeine Giiltigkeit
und Wahrhaftigkeit des subjektiven
Empfindens: «Indem nun aber dies
Aussprechen, um nicht der zufallige
Ausdruck des Subjektes als solchem
seinem unmittelbaren Empfinden und
Vorstellen nach zu bleiben, zur Sprache
des poetischen Inneren wird, so miissen
die Anschauungen und Empfindungen,
wie sehr sie auch dem Dichter als ein-
zelnem Individuum eigentumlich ange-
horen und er sie als die seinigen schil-
dert, dennoch eine allgemeine Giiltig-
keit enthalten, d.h. sie mussen in sich
selbst wahrhafte Empfindungen und
Betrachtungen sein, fiir welche die

Poesie nun auch den gemassen Aus-
druck lebendig erfindet und trifft.»

Der Weg geht ins Innere. «Nirgends,
Geliebte, wird Welt sein als innen»,
heisst es in der siebenten von Rilkes
Duineser Elegien. Das Ich, das sich im
Ausserlichen verliert, soll sich zuriick-
nehmen, in sich die Welt, anverwan-
delnd, wieder erstehen lassen. Wie
dies, wenn es seiner selbst nicht gewiss
ist? Es miusste sich besinnen auf sein
Zugehoren jener Sphare der Wahrheit,
aus der das Gedicht seine Formen be-
zicht, jenes Reich von Weltenharmo-
nien, dem die Kunst, sie mag diese Zu-
gehorigkeit noch so leugnen, immer
schon angehort. Rilke sprach von dem
Engel, der ihm die Elegien eingab,
Gottfried Benn von einem «Dammer-
zustand», in dem Gedichte «aufstiegen,
sich heraufwarfen, da waren».

Das Geheimnis des Schopfens wie-
derholt sich im Geheimnis des Sinn-
Erahnens. Denn das Gedicht, das sich
wie die Welt, von der es spricht, im An-
verwandeln vollzieht, verwirklicht, be-
rithrt uns da, wo wir seinen Sinn erah-
nen, ihm nachfragen, noch ehe er uns
deutlich wird. Paul Celans «Sprachgit-
ter» dem Gedicht «Das Nachtmahl»
von Karl Krolow gegenubergestellt,
verdeutlicht das Gemeinte, wenngleich
hier Unvereinbares verglichen wird.

Sprachgitter

Augenrund zwischen den Staben

Flimmertier Lid
rudert nach oben,
gibt einen Blick frei.

Iris, Schwimmerin, traumlos
und trith:

der Himmel, herzgrau, muss
nah sein.



Schrag, in der eisernen Tiille,
der blakende Span.

Am Lichtsinn

erratst du die Seele.

(War ich wie du. Warst du wie ich.

Standen wir nicht
untereinem Passat?
Wir sind Fremde.)

Die Fliesen. Darauf,

dicht beieinander, die beiden
herzgrauen Lachen:

zwei Mundvoll Schweigen®.

Das Nachtmahl

Das Dunkel kommt. Wir sitzen
uns am Tisch

still gegeniiber. Und die
Dammerung

ist eine halbe Nacht schon,
in der jung

die Augen bleiben.
Und erfinderisch

ist ihre Sprache, so beredt
und frisch

wie Worte, die sich einstell’n,
wie der Schwung

von Satzen, die beleben als ein
Trunk

aus unsichtbarem Glas: der Wein,

der Fisch,

das Nachtmahl scheinen wortlos

nun zu schweben,

wenn wir uns ansehn und durch
Blicke leben

und uns am Tisch mit unsern
Augen messen.

Lautlos ist manches, zwischen
Zartlichkeit

und Schweigen und man weiss:
von weit

her kommt Andres, iibt sich
im Vergessen®.

NEUE LYRIK 779

Karl Krolow verwendet in seinem 1984
geschriebenen Gedicht Versform und
Reimschema des Sonetts, belebt die
klassische Form. Daran mag liegen,
dass dieses Gedicht widerstandsloser
erscheint als Paul Celans in freien
Rhythmen (die deswegen nicht minder
streng sind) gefligte, reimlose Strophen.
Doch auch in der Deutlichkeit des Be-
nennens liegt der Sinn, das Gemeinte in
Krolows Gedicht offener vor uns. Sein
Geheimnis ist geringer als jenes bei
Celan. Und ware nicht Karl Krolow der
Sprachkonner, der er ist, seine Verse
und Reime erschienen uns als leere
Formeln, als die belanglosen Schnorkel
postmodernen Dichtens in iiberholten
Formen.

Postmoderne: Das heutige Gedicht
neigt unverkennbar zur Verfeinerung
der Form, zu einer Virtuositat, die auf
Kosten des Sinngehalts geht. Nach
Hermetik, der nachfolgenden Wieder-
entdeckung der Wirklichkeit, die auch
eine Wiederentdeckung der politischen
Aussagekraft des Gedichts war und das
Subjekt im allgemeinen Gesellschaft-
lichen aufgehen liess, nach neuer Sub-
jektivitat und neuer Empfindsamkeit,
die diesem entgegensteuerte, ist die
Lyrik wieder beim schonen Schein an-
gelangt, bei einer Wiederbelebung ro-
mantischer Formen, die nur Ausdruck
sind der alten Sehnsucht nach Uberein-
stimmung von Mensch und Natur, von
Welt und Ich. Dabei schwindeln sich
die Dichter, schwindelt sich das Ge-
dicht iiber die Krise des modernen Ich
hinweg, denn jenes alte Ich, dem ro-
mantisches Empfinden und Sprechen
noch gemass war, hat langst abgedankt.
Und die streng gesetzmassigen For-
men, die schon bei Heine nur noch in
ihrer Brechung moglich waren, ihrer
Parodie und ihrem Wahrwerden in der
Dissonanz, geben die Illusion, es



780 NEUE LYRIK

glaube das Ich noch immer an die fest-
gefugten Ordnungen, es sei die Gesetz-
massigkeit durch das Chaos mikrosko-
pischer Vielfalt nicht inzwischen
widerlegt.

Es ist der Schein der Nachmoderne,
die Unwabhrheit, die das heutige lyri-
sche Ich spielerisch formt. Eine neue
Innerlichkeit dagegen fordern? Die
Krise des modernen Ich, des heutigen
Gedichts, ist eine spirituelle Krise. Das
Ich musste jene Geistbereiche errei-
chen, denen es entstammt und zuge-
hort. Und miisste jenes Rilke-Wort be-
herzigen, dass nur im Innern Welt sein
wird. Das Aussere ins Innere hinein-
nehmen, es anverwandelnd in seinem
Wesen erkennen, dies oblage dem
lyrisch sprechenden Ich. In jenen Ge-

dichten, deren Geheimnis uns bertiihrt,
ist es geleistet. Weil unser Ahnen davon
spricht, dass wir um das Verborgene
wissen, auch wenn wir es (noch) nicht
ins Bewusstsein zu heben vermogen.
«Herz-Werk» soll getan werden, «Werk
des Gesichts» ist genug getan.

Urs Bugmann

! Johannes Anderegg: Sprache und Ver-
wandlung. Zur literarischen Asthetik. Van-
denhoeck & Ruprecht, Gottingen 1985. —
2 Karl Krolow: Gesammelte Gedichte 3.
Suhrkamp, Frankfurt am Main 1985. —
* Rainer Maria Rilke: Samtliche Werke.
Band I, Insel, Frankfurt am Main. — ¢ Paul
Celan: Sprachgitter. Die Niemandsrose. Ge-
dichte. S. Fischer, Frankfurt am Main 1986.
— 3 Karl Krolow, a.a.0.

Ein Fest der sinnlichen Wahrnehmung

An einem wichtigen deutsch-franzo-
sischen Schriftstellertreffen bezeich-
nete ein deutscher Autor Claude Si-
mon als den bedeutendsten lebenden
Schriftsteller Europas seit dem Tod
Sartres; trotzdem seien seine Werke
weg vom Markt und die letzten nicht
einmal mehr ins Deutsche ibersetzt.
Angesichts einer vom Profit gelenkten
Verlagstatigkeit ist das nicht erstaun-
lich. Simon ist ein anspruchsvoller, den
Leser fordernder Autor, der wohl nie
eine wirklich breite Leserschaft gewin-
nen wird.

Daran hat auch der Nobel-Preis we-
nig geandert; ausser dass damit die
Herausgabe der Biicher sozusagen ein
Obligatorium wurde. So liegt denn
auch jetzt der Roman «Triptychon» in
einer guten Ubersetzung vor, obwohl er
wahrscheinlich sein am schwersten zu-

gangliches Buch ist.! Da findet sich
keine zentrale Gestalt mehr, kein ob-
sessiv. wiederkehrendes Hauptthema,
wie im ibrigen Werk. Es sind vielmehr

" bloss drei belangloseste Motive, welche

die Teile des Triptychons bilden, nicht
aber schon nebeneinander gebreitet,
sondern standig ineinander uberge-
hend, einander uberlagernd; drei ba-
nalste faits divers, von denen jeder sei-
nen Ort, seine vielfach evozierte Land-
schaft hat: ein mondaner sudlicher Ba-
destrand, wo ein Sex-Handel stattfin-
det; eine Industriestadt des Nordens
mit einem zweifelhaften Hochzeitsfest;
ein sehr landliches Dorf, in der es eine
verbotene Liebschaft gibt.

Die banale Alltaglichkeit der Vor-
kommnisse wird gleichsam potenziert
durch ein unbeirrbar neutrales Be-
schreiben, das in gleichmassigem Ton



CLAUDE SIMON DEUTSCH 781

alles festhalt, sei es eine zarteste Spie-
gelung im Wasser oder ein furchtbarer
Bergsturz. Dieses genaue Beschreiben
zaubert indessen auch einen ver-
schwenderischen sinnlichen Reichtum
herbei, eine Vielfalt an Farben, Licht
und Dunkel, an Formen, Toénen und
Diiften, wie sie sich seit Gionos «Le
chant du monde» wohl bei keinem
Franzosen mehr fand.

«Triptychon» stammt aus dem Jahr
73, einer Zeit, da der Strukturalismus
im Zenit stand: eine Richtung also, wel-
che sich mit geschlossenen Zeichensy-
stemen befasst, worin die einzelnen
Elemente ihre Bedeutung erst im Be-
zug zu anderen Elementen erhalten.
Gewiss, Simon hatte seine Romane
schon ldngst nach einem Prinzip der
gleichsam filmtechnischen Schnitte und
wechselseitigen Entsprechungen der
Motive gebaut, noch nie aber ein so
rein strukturalistisches, nach winzig-
sten Entsprechungen und Gegensatzen
gestaltetes Werk vorgelegt. Es ist ein
Buch, das in der exakten Erfiillung
eines — vorgeschriebenen? — Kanons
nichts von seinem elementaren dichte-
rischen Potential einbiisst, und erfullt
damit genau das, wovon die strukturali-
stischen Romanciers vom Dienst, Ric-
ardou, Sollers, stets bloss traumen und
theoretisieren konnten. .

Ein zauberhaftes Raffinement liegt
schon darin, wie jeder Ort sich einmal
als Bild an einem anderen erweist; die
Palmenallee liegt als Postkarte auf
einem Kiichentisch im Dorf; die land-
liche, geheimen Liebesbeziechungen
dienende Scheune findet sich, ein we-
nig verschonert, als galantes Bildchen
im sudlichen Palace-Hotel. Aber auch
die kleinen einzelnen Tableaux erhal-
ten immer einmal — und wiére es auch
erst nach vielen Seiten — ein leises
Echo oder eine Spiegelung. So etwa

decken sich die letzten Zuckungen
eines geschlachteten Kaninchens mit
den keuchenden Bewegungen am Ende
eines Licbesaktes, und dieser wie-
derum findet eine Analogie im raschen
Eindringen einer Forelle in die Off-
nung des im Bach liegenden Eimers.

Oft aber vollziehen sich die Uber-
gange nicht auf so bildhaft anschau-
liche Art. Es genugt auch einc meta-
phorische Analogie (das Sich-Gleichen
der Gedanken) oder ein sprachlicher
Bezug (die lautliche oder schriftbild-
massige Ubereinstimmung von Wor-
tern), damit sich, oft ganz unerwartet
und beinahe brutal, der assoziative
Sprung mitten in ein anderes Thema,
an einen anderen Ort, ereignet. Und
das ergibt auch laufend Stolperstellen
fiir den Leser, etwas, das ihn verwirrt,
verunsichert und stidndig zwingt, auf
der Hut zu sein. Fast so, als lauerten
hier heimlich irgendwelche Gefahren;
als spielte dieses Fest der verschwende-
rischen sinnlichen Fiille irgendwie auch
auf dem Hintergrund einer Bedrohung.
Man wird plotzlich aufmerksam auf die
Haufigkeit kleiner Zeichen wie etwa
spitzwinklige Dreiecke, die Zacken
beim Herausreissen eines Heftblattes,
scharfe Kanten, Risse, Klifte und so
fort, und wird hellhorig, wie in den
wechselseitigen Beziigen die scheinbar
belanglosen Motive sich aufladen, ein
Mehrwert sich ergibt, weniger an Be-
deutung als an Intensitat. Intensitat des
Sexuellen, der Verletzungen, der Ge-
walt, des Todes.

Immer deutlicher wird damit, dass
die fritheren Bicher, die von der To-
desstrasse im Weltkrieg handeln («La
route des Flandres»), vom spanischen
Biirgerkrieg («Le Palace»), von der lan-
gen, schweigenden Agonie einer alten
Frau und eines sudlichen Sommers
(«L’herbe») und so fort, gar nicht so



782 CLAUDE SIMON DEUTSCH

fern sind. Wenn auch in anderer, subti-
lerer Art ist auch hier viel von jener
Grausamkeit, von der Tragik der «con-
dition humaine» mit im Spiel.

Seit dem frithen Text «La corde
raide» 1947 kennen wir das tragische
Lebensgefiihl Simons, fiir den — dhn-
lich wie fur seinen Jahrganger Camus
— die Welt ohne Sinn ist. In ihr wird
das Leben des Menschen von standiger
Verminderung, von Verganglichkeit
und Verlust gezeichnet; die Zeit bedeu-
tet nie eine Moglichkeit zur Entfaltung,
sondern immer nur ein Koeffizient der
Zerstorung. So wird auch klar, dass der
Autor mit seinem «Strukturalismus»
nicht einfach einer Mode nachfolgt.
Wenn er jedes chronologische Erzah-

len ausschlagt, so eben vor allem auch,
um dem todlichen Ablauf der Zeit ent-
gegenzuwirken, die Zeit gleichsam zu
verraumlichen.

Nicht umsonst nennt der Titel einen
Kunstgegenstand, dessen drei Flugel
sich gleichzeitig vor uns ausbreiten. In
einer totalen und doch unmoglichen
Gegenwart mochte auch Simon mit sei-
nem Schreiben das vielfaltige, uberwal-
tigende Leben simultan festhalten; und
das mit allen Sinnen Aufgenommene
jeder Vernunft zum Trotz, der Ver-
ganglichkeit und dem Tod entreissen.

Gerda Zeltner

'Claude Simon, Triptychon, deutsch von
Eva Moldenhauer, Rowohlt, Reinbek 1986.

Eine Komodie von George Saiko

George Saiko ist am bekanntesten
als Romancier. Er ist 1892 geboren, hat
in Wien studiert und tibte den Beruf
eines Kunsthistorikers aus, an der Gra-
phischen Sammlung Albertina vor
allem. Es gibt von ihm kunsthistorische
Essays, die sich thematisch dem Kubis-
mus, dem Surrealismus und dem Ex-
pressionismus zuwenden und diese
Kunstrichtungen durch kluge Interpre-
tationen einem besseren Verstandnis
zufiihren mochten. 1939 hat George
Saiko Schreibverbot erhalten. Es war
wohl nicht nur sein Einsatz fiir das, was
nach dem Anschluss auch in Osterreich
als «Entartete Kunst» zu gelten hatte.
Als Romancier und — wie man jetzt
sieht — auch als Komodiendichter
fiihrt er eine feine Klinge, zeichnet Fi-
guren, in denen sich Karrieresucht,
Eitelkeit und Aufgeblasenheit auch im
historischen Gewand so deutlich ab-

zeichnen, dass man unschwer die Gros-
sen der Gegenwart, die keine sind,
darin erkennen kann. Die Komodie
«Hof- und Personalnachrichten», die
1938 am Theater in der Josefstadt
hitte uraufgefilhrt werden sollen,
wurde nach Hitlers Einmarsch fallen-
gelassen. [hr Text blieb unveroffentlicht
und unbekannt, bis er nun — im
IV.Band der funfbandigen Werkaus-
gabe, Drama und Essays —, herausge-
geben von Adolf Haslinger, im Druck
erscheint'. Und damit hat das Osterrei-
chische Theater, haben die deutsch-
sprachigen Buhnen ein Werk mehr, das
in Nestroys Tradition, zum Teil auch in
Hofmannsthals Nachfolge und — in
seinen zum Grotesken neigenden Zi-
gen — in Herzmanovskys Nachbar-
schaft steht. Es kommen Figuren und
Typen darin vor, die an Vorbilder erin-
nern mogen, der alte und der neue Die-



UBER GEORGE SAIKO 783

ner zum Beispiel, der treuherzig-bie-
dere Alois und der geschliffene
Frangois, die beiden Psychiater, von
denen einer an Hofmannsthals be-
rihmten Mann, beide aber auch an
Moliéres Arztepaar erinnern. In einem
Staat, in dem der Adel huldvoll aufs
Volk herabblickt, mit Kaiserlicher Ho-
heit und Fiirsten und Grafen, mit nie-
derem Adel und Hoflieferanten, Ko-
kotten und Hoflingen aller Art spielt
eine verwirrende Handlung, dramatur-
gisch mehrschichtig und trickreich ent-
wickelt, so dass nicht nur die Gegen-
spieler im Stuck auf falsche Fahrten ge-
lockt werden, sondern auch der Leser
und Zuschauer sich mindestens zwei
mogliche Versionen offenhalten muss
bis zum glicklichen Schluss. Im Hinter-
grund geht es um einen homosexuellen
Erzherzog, dessen Veranlagung ge-
heimgehalten, camoufliert, vielleicht
auch geheilt werden soll. Aber das ist
nur das aristokratische Geheimnis, um
das sich die handelnden Personen her-
umdrticken, die Fiirstlichkeiten und die
Psychiater, die Birgerlichen und die
Aufsteiger.

Saikos Dialog ist pointenreich, halt
fiir gute Sprecher unter den Schauspie-
“lern wirkungsvolle Wendungen in gros-
ser Zahl bereit. Zum Beispiel sprechen
da zwei hohe Herren uber Demokratie
und kommen zu der schonen Defini-
tion, Demokratie bestehe darin, es so
einzurichten, dass das, «was fiir uns
selbstverstandlich ist, auch fiirs Volk
selbstverstiandlich bleibt». Das wird
dann noch illustriert durch das Pro-
blem, dass rote Uniformhosen im
Manover doch so «fesche Attaquen» ab-
geben. Die beiden Medizinalrate
ihrerseits kommen in ihrem Disput auf
hochst fortschrittliche Einsichten. Der
Professor meint, es werde bald so viele
Arten von Wissenschaft geben, als es

Arzte gebe, und sein Kollege setzt dem
entgegen, das Ideal wire, es gabe so
viele Arten von Wissenschaft, als es Pa-
tienten gebe.

Dieser vierte Band der Werkausgabe
George Saikos vereinigt Unveroffent-
lichtes, Unbekanntes und Verstreutes.
Die Essays zur Kultur- und Literatur-
geschichte sind bisher nicht gesammelt
erschienen, zum Teil nie gedruckt wor-
den. Einige sind in Ubersetzung in ita-
lienischen oder englischen Zeitungen
oder Zeitschriften veroffentlicht wor-
den, nicht aber im deutschen Original.
Es sind pessimistische Ziige darin fest-
zustellen, etwa in dem Aufsatz «Europa
als Wunsch und Wirklichkeit» die Aus-
sage, entschieden werde liber Krieg
und Frieden und alles andere nicht von
Weisen, Priestern oder Kiinstlern, son-
dern von Politikern, Finanzleuten und
Militirs, «jenen soziologischen Typen,
die kraft ihrer besonderen Gewichtigkeit
wie keine andern bereit sind, auf dem
Triimmerfeld der zerstorten europdi-
schen Wertpyramide ihre spezifische
<Berufsmoral> als Absolutum aufzurich-
ten. Sie bezahlten den <homme de cul-
ture>, den Intellektuellen, den Propaga-
tor, sie kaschieren ihn mit Titeln und
Stellungen, denen aus der Vergangenheit
das Prestige tieferer Einsicht, umfassen-
der Erkenntnis und religios betonter
Verantwortung und Gewissenspflicht
anhaftet. Er erfindet fiir die Massen die
Deck-Motive,  Quais-Symbole — und
Pseudo-Argumente, hinter denen die
Fachleute mit ihren Regierungen den
Wasserstoffbombenkrieg keineswegs un-
ter dem Gesichtspunkt der <totalen Ver-
nichtung> erdrtern.» Saiko kommt in
diesem etwas summarischen Artikel
allerdings auch zu der Feststellung, der
abendlindische  Gesellschaftskorper
erscheine im Ergebnis als der einzige,
der sich nicht augenscheinlich im Zer-



784

fall befinde. Es bestlinde «planetarische
Ausweitung» der europaischen Kultur-
situation. Das ist 1960 geschrieben,
zwei Jahre vor Saikos Tod.

Die Werkausgabe umfasst bis jetzt
zwel Bande, den zweiten mit dem Ro-
man «Der Mann im Schilf> und den
vorliegenden vierten mit «Drama und
Essays». Die Erzahlungen, der Roman
«Auf dem Floss» und schliesslich die
Briefe sollen bis 1989 hinzukommen

Hinweise

Der Chef der Gruppe 47
erinnert sich

Hans Werner Richter nahert sich sei-
nem achtzigsten Jahr. Es ist still gewor-
den um ihn, konnte man sagen; denn
was vor 1968 Jahr fiir Jahr das literari-
sche Gesprach und selbst das Gesche-
hen nachhaltig bestimmte, die Prasenz
und die Tagungen der «Gruppe 47»,
die Hans Werner Richter gegriindet
und prasidiert hat, gehort seit diesem
markanten Datum der Literaturge-
schichte an. Jetzt ruft der Chef sich und
die Seinen noch einmal in Erinnerung.
«Im Etablissement der Schmetterlinge»
heisst das Buch, das er geschrieben hat,
und der Untertitel: «Einundzwanzig
Portrats aus der Gruppe 47». Natiirlich
waren es weit mehr Autoren, die im
Lauf der Jahre an den Tagungen lasen
und sich der mundlichen Kritik aus-
setzten. Dem Vorwurf, er habe da eine
subjektive Auswahl getroffen, weicht
Hans Werner Richter im Nachwort aus:
Vielleicht folgt dem ersten ein zweiter
Band, mit neuen Portrats. Aber Syste-
matik war ohnehin auch in diesem nun

UBER GEORGE SAIKO

und so ein Werk wieder greifbar ma-
chen, das mit demjenigen von Musil
und demjenigen von Broch zu den be-
deutenden in der Osterreichischen Lite-
ratur seit 1945 zahlt.

Anton Krattli

'George Saiko, Drama und Essays. Her-
ausgegeben von Adolf Haslinger. Residenz
Verlag, Salzburg und Wien 1986.

vorliegenden Band nicht seine Me-
thode und nicht sein Ziel. Er hat ein-
fach Erinnerungen aufgezeichnet, Er-
innerungen an Ilse Aichinger und Inge-
borg Bachmann, wie er sie zu jener Zeit
der Gruppe 47 gekannt hat, Erinne-
rungen an Carl Amery und Alfred An-
dersch, an Eich, Boll, Grass, Johnson,
Weiss, an die Kritiker Jens, Hollerer,
Kaiser, Reich-Ranicki, Maier. Einige
der Portrats sind exakt getroffene Mi-
niaturen, andere sind nichtssagend, Li-
teratenklatsch. Positiv ist zu erwahnen,
dass man sehr wohl spurt, wie Zunei-
gungen und Abneigungen, Sympathien
und Antipathien in diesem Kreis ge-
spielt haben, der nach aussen eine
starke Lobby fiir die Sache der Gegen-
wartsliteratur war (Carl Hanser Verlag,
Miinchen und Wien 1956).

Der Bruder Albertos

Er ist nicht so beriihmt wie sein Bru-
der Alberto Giacometti, aber ein gros-
ser Kiinstler war auch er: Diego Giaco-
metti, dessen Asche letztes Jahr in sei-



HINWEISE 785

ner Heimat Stampa im Bergell beige-
setzt worden ist, wo seine Eltern und
sein Bruder schon ruhen. Er ist 1902
geboren, und auch er hat in Paris gelebt
und gearbeitet. Man sagt, ohne Diegos
Existenz ware Albertos Schaffen nicht
moglich gewesen. Er war dem Bruder
ein stets verfiigbares Modell, und er
war selber ein begabter Bildhauer, ein
Gestalter von Gebrauchsgegenstianden
als Kunstobjekten. In der Edition Ad-
rien Maeght, Paris, ist jetzt ein grossfor-
matiger Bildband erschienen, der das
Schaffen Diegos mit hervorragenden
Photographien dokumentiert. Der Text
stammt von Michel Butor, die Bilder
hat Jean Vincent aufgenommen. Da
gibt es Aufnahmen aus dem Atelier, die
den Kunstler an der Arbeit zeigen,
Stilleben mit Arbeitsgerit, mit schwar-
zer Katze. Ein Hauptteil stellt im Bild
die «Skulpturen» dar: Gartenmobel,
Lampen, Treppengelander, Portal-
griffe, Gebrauchsgegenstiande, kiinstle-
risch gestaltet in Bronze. Das reich aus-
gestattete Buch hat einen Mangel: es
fehlen Legenden. Der Betrachter
mochte gerne wissen, wann die einzel-
nen Werke entstanden sind, in welchen
Zusammenhang sie gehoren. Er bleibt
auf seine eigene Findigkeit zurtickge-
wiesen. Er lernt erkennen, wie wichtig
es ist, dass wir uns mit dem handwerk-
lich, mit dem kiinstlerisch Schonen um-
geben.

Tania Blixens Afrika

Vom Film «Out of Africa» ist viel die
Rede, erfreulicherweise auch wieder
vom Buch, von dem er — in freier
Weise freilich — ausgeht. Im Manesse-
Verlag ist es in der Ubersetzung von
Rudolf von Scholtz neu erschienen: Ta-
nia Blixen, «Afrika, dunkel lockende

Welt.» Die Baronin erzahlt aus frithen
Zeiten, da sie eine Farm in Afrika
hatte, heiter, ironisch, wehmiitig, anek-
dotisch und immer auch ein wenig
phantastisch. Manches hat sich in der
Erinnerung verklart, manches wird sie
zur Abrundung hinzuerfunden haben.
Aber im ganzen ist Tania Blixens
Afrika-Buch ein einzigartiges Doku-
ment, und freilich auch ein literarisch
hochstehendes Werk. Die Baronin, ob-
gleich selber eine Vertreterin der Kolo-
nialherrschaft, sah voraus, was kom-
men werde. Sie sah, wie der Kolonialis-
mus niederdruckte, was an starker
eigener Entwicklung der Afrikaner ans
Licht drangte. Sie machte sich Illusio-
nen uber eine mogliche Zukunft. Das
Leben auf der Kaffeefarm in Kenia zu
Beginn dieses Jahrhunderts, wie es in
«Afrika, dunkel lockende Welt» leben-
dig und farbenprachtig beschrieben ist,
ist der verklarte Hintergrund einer har-
ten afrikanischen Gegenwart.

«Wem gehort die Schweiz?»

Hans Tschani, von dem in der glei-
chen Reihe schon das Buch «Wer re-
giert die Schweiz?» erschienen ist, eine
Darstellung tiber den Einfluss der Ver-
bande und ihrer Lobby, gibt im Orell
Fiissli Verlag in Zurich jetzt eine Be-
schreibung der Situation hinsichtlich
des Eigentums an Boden in der Ver-
gangenheit und heute heraus. «Unser
Eigentums- und Bodenrecht auf dem
Weg zum Feudalsystem» lautet sein
etwas reisserischer Untertitel, der mit
dazu beitragen soll, dem Thema und
seiner Problematik den verkaufsfor-
dernden Anstrich des Sensationellen
zu geben. Aber diese Problematik ist
ohnedies ernst: Eigentumstheorie und
Praxis klaffen auseinander. Versuche,



786 HINWEISE

nach der «verpassten Chance der Ge-
nossenschaftlichkeit» die Bodenrechts-
verhaltnisse zu verbessern, sind immer
wieder steckengeblieben. Tschini skiz-
ziert den Leidensweg der Raumpla-
nung, die weitgehend nutzlosen Bemii-
hungen, den «Ausverkauf der Heimat»
zu stoppen, und fragt im letzten Kapitel
seines Buches, welche Chance bei uns
eine «ideale Bodenordnung» habe. Er
sucht die Losung in einem Verfassungs-
artikel, der das Eigentum an Boden fiir
sozialpflichtig erklart, wobei er ahnlich
gelagerte Vorstosse der letzten Jahr-
zehnte allerdings wegen ihrer Kompro-
misslosigkeit kritisiert. Die Zielvorstel-
lungen der freisinnigen Projektgruppe
unter dem Vorsitz von Nationalrat Pe-
ter Grinig vom Jahre 1973 wird dabei
diskutiert, die eine breite Streuung des
individuellen Grundeigentums zum
Eigengebrauch, die Schaffung eines

transparenten Baulandmarktes und die
Verhinderung von ubersetzten Gewin-
nen aus Grundeigentum umfassen. Der
Vorschlag der Projektgruppe fand nicht
die Gunst der Partei. Aber dass hier
entscheidende Probleme anstehen, zei-
gen weit radikalere Vorstosse seither.
Die Freiwirtschafter vertreten ihre
Thesen hartnackig; der jlingste Versuch
mit der «Stadt-Land-Initiative», nach
Tschani immerhin ein Vorstoss «in die
richtige Richtung», hat wohl keine
Chance. Tschani stellt sowohl die un-
gute Entwicklung wie die Vorschlage
einer Reform tibersichtlich dar, ohne
selbst einer radikalen Losung das Wort
zu reden. Sein Buch miindet in zehn
Thesen aus, in denen er Moglichkeiten
fur einen neuen Umgang mit dem Bo-
den formuliert. Er halt allerdings einen
Zustand fiir erreicht, «der keine Alibi-
ubungen mehr duldet».

r-Schibe,

gabig, gue
v gschwind
«Toast exira», die rezente y

...aus Gruyere, Appenzeller,
und Emmentaler

«Sandwich», die milde
...aus Emmentaler

«Delicrem», die rahmige. Neu!
...besonders leicht schmelzend




	Das Buch

