
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 6

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Ossip Mandelstam

Still! Ich erhebe meine Stimme für euch alle -
So dass der Gaumen sich zum Weltraum dehnt.
Und meine Lippen platzen auf wie Lehm.

«Ich erhebe meine Stimme für euch
alle.» Mein Werk will eine Botschaft
sein an alle - ein so hohes Ziel setzt
sich der russisch-jüdische Dichter
Ossip Mandelstam. Im Januar 1891 ist
er als Sohn polnisch-baltischer Eltern
in Warschau geboren, und im Dezember

1938 ist er im Gefangenenlager
bei Wladiwostok gestorben. Ein
Dichterleben von siebenundvierzig Jahren
vor dem Hintergrund des Ersten
Weltkrieges, der russischen Revolutionen
und des stalinistischen Terrors. Eine
Biographie könnte sich strikte darauf
beschränken, Werk und Leben in
Abhängigkeit von den jeweiligen
Zeitereignissen darzustellen.
Literaturgeschichtliche und politische Aspekte
wären in ihrer spezifisch russischen
Verflechtung zu beachten. «Mandelstam

und seine Zeit», der Titel würde
ein tragisches Dichterporträt und ein
unruhvolles, zeitweise sehr düsteres
Epochenbild beinhalten. Treffender
wäre der Lebensbericht überschrieben
mit: «Mandelstam und seine Zeiten.»
Es scheint daher angezeigt, die Spanne
von der Jahrhundertwende bis zum
Ausbruch des Zweiten Weltkrieges in
grossen Zügen an die russische
Literaturgeschichte des 19. Jahrhunderts
anzugliedern.

Bevor wir uns der russischen Literatur

zuwenden, seien noch einige banale

Fragen gestellt. Beispielsweise: Welcher

Dichter fällt uns ein zum Stichwort

«englische Literatur»
Shakespeare, zweifellos. - Oder zum Stichwort

«italienische Literatur»
Vermutlich Dante. - Zu Frankreich?
Vielleicht Racine, vielleicht Proust. -
Unsere Vorstellung von westeuropäischer
Literatur ist immer mit Namen aus
allen Jahrhunderten verbunden. Der
russische Bereich hingegen erinnert
uns allein an Gestalten des letzten
und des jetzigen Jahrhunderts. Sofern
man nicht Slawist ist, hat man sich
dieser Beschränktheit nicht zu schämen.

Denn Alexander Puschkin,
geboren 1799, ist der Schöpfer der
russischen Dichtersprache. Auch er gilt,
genau so wie Dante im 13. Jahrhundert

und Luther im 16. Jahrhundert,
als Begründer der nationalen
Schriftsprache.

Die sogenannten «Grossen Russen»

Dostojewskij und Tolstoi, im weiteren
Gogol und Lermontow und Turgenjew

bestimmten lange, und tun es

bedingt noch heute, unser Bild von russischer

Literatur. Es liegt nicht im Rahmen

dieses Aufsatzes, die Besonderheit
russischer Epik im Einzelwerk zu
zeigen; ich verweise daher diskussionslos

auf die These des deutschen Sla-
wisten Johannes Holthusen, die besagt,
dass die Literatur in Russland nie im



520 ZU OSSIP MANDELSTAM

selben Masse eine persönliche
Angelegenheit gewesen ist wie in
Westeuropa. Die führenden Dichter fühlten
sich immer zum Engagement
verpflichtet; die nationale Thematik
hatte immer den Vorrang über eine
allgemeiner menschliche. Es gibt nur
zwei beziehungsweise drei Epochen
innerhalb der knappen zwei
Jahrhunderte, in denen sich die Dichtung
allein nach ihren eigenen Gesetzen
ausrichtete. Es waren der Sentimentalismus

und die Romantik der ersten
Dezennien des vorigen Jahrhunderts,
wobei aber kaum je, und hauptsächlich
nicht bei Puschkin, von rigorosem
l'art pour l'art gesprochen werden
kann. Der Symbolismus vor und nach
der letzten Jahrhundertwende und
später die formalistischen Tendenzen
wie u. a. der Futurismus haben im
Gesamtbild der russischen Literatur
episodischen Charakter. Die
kunstautonomen Epochen entstanden
jeweils in enger Abhängigkeit mit
annähernd gleichzeitigen französischen,
deutschen und italienischen Strömungen.

Die Beeinflussung war oft gegenseitig,

der geistige Austausch ignorierte
nationale Schranken. Nach Holthusen
aber ist die russische Literatur in ihrem
innersten Wesen stets dem eigenen
Volksgeist, der eigenen Geschichte
verhaftet. Doch erst unter der
stalinistischen Diktatur ist dieser Hang zur
Verbindlichkeit in die Absurdität
getrieben worden. Mit den 1928
eingesetzten Fünfjahresplänen wurde
auch jede kulturelle Tätigkeit verstaatlicht.

Schriftsteller und Dichter sollten
sich zu «Stosstrupps» gruppieren, sich
in «Künstlerbrigaden» vereinigen. So
wie der Soldat seinen Militärdienst
leistet, hat der Künstler seinen Kulturdienst

zu leisten.

Wie ist in der skizzierten Übersicht
das Werk von Ossip Mandelstam zu
situieren Es sei das Motto dieses
Aufsatzes wiederholt: «Still!, Ich erhebe
meine Stimme für euch alle - / So
dass der Gaumen sich zum Weltraum
dehnt. / Und meine Lippen platzen auf
wie Lehm.» Das Gedichtfragment ist
datiert vom 6. Juni 1931. Dem
Verständnis der drei Zeilen dient eine
Äusserung Mandelstams während
seiner letzten öffentlichen Lesung in
Leningrad, im Frühling 1933. Er soll
damals gesagt haben, sein Schaffen
drücke seine «Sehnsucht nach
Weltkultur» aus. «Weltraum», «Weltkultur»

- jede Beschäftigung mit Mandelstam
muss diese gewichtigen Wörter
berücksichtigen und zu klären versuchen,
was der Dichter damit meint. Ralph
Dutli, der sich als Romanist und
Slawist seit Jahren mit Mandelstam
befasst, hat 1985 die Biographie in den
Blickwinkel «Dialog mit Frankreich»
gefasst. Die Einschränkung hat den

Vorteil, dass des Dichters Auseinandersetzung

mit französischer Kultur aufs
feinste nachgezeichnet werden kann.
Dutli zeigt nicht nur, sondern analysiert

teilweise sogar die französischen
Texte, die dem jüdisch-russischen
Dichter wichtig sind; er verfolgt, wie
er damit arbeitet und sie sich
anverwandelt. Mandelstam war seit frühester

Jugend mit der romanischen Welt
vertraut; in Petersburg (1891 war die
Familie nach Russland gezogen) sorgte
die Mutter während Jahren dafür,
dass ihre drei Söhne von französischen
Erzieherinnen betreut wurden. In Vaters

Bibliothek dagegen fand der Jüngling

deutsche philosophische Bücher.
Nach dem Gymnasialabschluss in
Petersburg reist Mandelstam im Jahre
1907 in den Westen. In Paris hört er



ZU OSSIP MANDELSTAM 521

Henri Bergsons Vorlesungen am Collège

de France; danach studiert er
(1909/10) an der Heidelberger
Universität zwei Semester altfranzösische
Literatur. Zurück in Petersburg
schreibt er sich an der Hochschule an
der Abteilung für romanische Sprachen

ein.
In den drei «Lehrjahren» im Westen

festigte Mandelstam seinen schon vorher

erworbenen Fundus an
europäischer Kultur; seine herkunftbedingte

Beschäftigung mit russischer
Vergangenheit und Gegenwart verlief
von Anfang an parallel mit der
Aneignung abendländischer Tradition. In
Dutlis Werkanalysen und Lebensbericht

ist dieses zweigleisige
Fortschreiten und Sich-Entwickeln bis in
alle Einzelheiten beleuchtet und
minutiös belegt. Dagegen ist bloss
einzuwenden: die überbetonte Franko-
philie relativiert den Begriff
Weltkultur zu stark, und der scheint mir
doch der Kernbegriff zu sein. Mandelstam

braucht den Ausdruck sehr oft;
am aufschlussreichsten vielleicht dort,
wo er ihn einsetzt zur Definition des
Akmeismus. In der Einleitung habe ich
auf den episodischen Charakter aller
gesellschaftlich irrelevanten Strömungen

in der russischen
Literaturgeschichte hingewiesen. Dieses
Problem des Engagements, genauer die
Frage, ob der Künstler unausweichlich

die Pflicht habe, nationale
gesellschaftliche Forderungen zu erfüllen,
oder ob er sich ihnen freiwillig stelle,
diese Frage wurde im ersten
Dezennium nach der Revolution noch
aufs heftigste diskutiert. Stalin hat sie
dann in den dreissiger Jahren mit nie
dagewesener Brutalität beantwortet.
Als Mandelstam sich 1933 öffentlich
zum Akmeismus bekannte, war das

eine Provokation, denn diese Stilrichtung

war eine vorrevolutionäre, eine

bürgerliche, nun als dekadent
verschrieene. Akmeismus bedeutet in
westliche Literarkategorien annähernd
übersetzt Neoklassizismus.

Der Akmeismus ist in Opposition
gegen den Symbolismus entstanden.
Mandelstam bezeichnet die symbolische

Dichtung als einen «schauerlichen
Tanz von correspondances'», alles sei

mit allem verknüpft. Ein unablässiges
Augenzwinkern. Nie ein klares Wort,
nichts als Andeutungen und
Geflüster. Keiner wolle der sein, der er
sei. Kein Ding sei, was es sei. Dem
Akmeisten jedoch ist der Gegenstand
nicht bloss Zeichen für etwas, sondern
er bewahrt seine Eigenständigkeit. Die
Rose ist nicht Sinnbild der Sonne, und
die Sonne ist nicht Sinnbild der Rose.

«Lang lebe die blühende Rose! Nieder
mit dem Symbolismus!» Das sei der
ursprüngliche Slogan der Akmeisten,
schreibt Mandelstam in seinem Essay
«Über die Natur des Wortes».

Wenn wir vom heutigen Standpunkt
aus auf den Jahrhundertanfang
zurückblicken, so rücken die
Extrempositionen, die die damaligen
Zeitgenossen einzunehmen meinten, näher
zusammen. Symbolismus, Akmeismus,
Futurismus, alle diese Theorien
erproben die Möglichkeiten der Sprache,

ihre Zerlegung und Neukombination.

Die ersten dreissig Jahre sind
gekennzeichnet, trotz oder wegen der
politischen Krisen, von der Suche nach
neuen Ausdrucksmitteln, vom
Entstehen und Verschwinden unterschiedlicher,

ja sich bekämpfender Stile.
Schöpferische Unruhe herrscht in
Westeuropa und in Russland, und
zwar dort wie nie zuvor. Das Spektrum
der russischen Literatur der zwanziger



522 ZU OSSIP MANDELSTAM

Jahre reicht vom aliterarisch realistischen

Proletkult und einem revolutionären

Romantizismus (die Anfänge
der eigentlichen Sowjetliteratur) zu
autonomen Kunstauffassungen und zu
extrem formalistischen Richtungen.
Vereinfacht gesagt: neben der
politisch-nationalen, zeitverhafteten
Tendenz existierten andere mit
übernationalem Anspruch, die auf
Überwindung statt Darstellung der
Zeitgebundenheit hinzielten. Das Bild der
Gegenwart aus Teilnahme und Distanz
geformt, ermöglicht den Vergleich mit
vergangenen Epochen und den Kontakt

mit fremden Kulturgemeinschaften.

Mandelstam bestreitet die Theorie
von der fortschreitenden Entwicklung
der Literatur; er postuliert ausschliesslich

den Wechsel und die Wiederkehr
von Form und Gehalt. Falsch sei es,
den hohen Rang einer Dichtung
anzuerkennen und einschränkend zu
bemerken, das Werk gehöre der
Vergangenheit an. «Die Kunst kennt kein
Gestern. Ovid, Puschkin, Catull sind
noch heute lebendig. Sie sind für mich
keine historischen Figuren», schreibt
Mandelstam 1921 und wiederholt es
im Jahre 1928. In den Zeiten des

Weltkrieges, der Revolution und des

Bürgerkrieges in Russland, in diesen
radikalen Umwälzperioden, da spricht
Dimensionen. In seinem Essay «Wort
und Kultur» lesen wir: «Die Poesie ist
der Pflug, der die Zeit durchfurcht,
dass ihre tiefsten Gründe als schwarze
Schollen an die Oberfläche kommen.
Revolution in der Kunst führt zum
Klassizismus.» Der Mandelstamsche
Begriff von Klassizismus bedarf der
Erläuterung. Es genügt nicht, weitere
seiner literarischen Vorbilder aus der
Tradition aufzuzählen wie Homer,

Dante, Racine und Goethe; Caadaev
und Puschkin miteinzuschliessen und
auf Zeitgenossen wie Pasternak,
Achmatowa und Chlebnikov hinzuweisen.
Und trotzdem, Mandelstam der Dichter

und Essayist wird besser verstanden

im Vergleich mit einer
geistesverwandten, aber im Schaffen noch
konsequenteren Dichterfigur, mit dem
1922 jungverstorbenen Velimir Chlebnikov.

Chlebnikov ist, um Mandelstams
Metapher zu gebrauchen, der tiefste
Pflüger der russischen Sprache; seine

Dichtung macht jeden grammatischen
Unterschied poetisierbar. Er reiht ähnlich

klingende Wörter, sinnverwandte
und sinnfremde, rhythmisch aneinander:

es entstehen neue Wörter, es

ergeben sich überraschende Assoziationen;

ein geheimer Sinn schimmert
durch, für unmöglich gehaltene
Kombinationen erscheinen auf einmal
möglich. Ein Gedicht beginnt beispielsweise:

«Bin die Grosslachherrin allen
Gelächzes, / hol mirs Lächlichste, /
unbussfertige Lachsalven, / die lass

dem Bösblicker - Totbelipper.» Und
einige Zeilen weiter: «Du uck mal,
hinterm Bergelchen, uck: / der her-
aufig mondige Ruck! / Lachseliger
Igorok, I bei dem glöcknerts Gelock.»
Die Übersetzung stammt von Paul Celan

und kann kongenial, sinn- und
formadäquat genannt werden. Auch
wer des Russischen unkundig ist,
vermag in den zitierten Versen Chlebni-
kovs Methode zu erkennen. Die Sprache

wird gleichsam zwischen die Finger

genommen und in kleinste Krumen
zerrieben, nichts geht dabei verloren,
und aus den Krumen wird wieder
etwas. Das Zerbröckeln und Wiederformen

wirkt von einem ins andere
hinein. Dichterisches Tun ist im Ur-



ZU OSSIP MANDELSTAM 523

bild manifest. Chlebnikov nutzt alte,
schon fast vergessene und neueste,
kaum erst entstandene Bedeutungsvarianten

eines Wortes; er reagiert auf
feinste Klangschattierungen. Er sei ein
Maulwurf, der im russischen Sprachboden

unzählige, weitläufige Gänge
grabe, wo die Nachkommenden während

des ganzen Jahrhunderts noch
Schätze finden, schreibt Mandelstam
im Essay «Über die Natur des Wortes».

Und er gesteht, so oft er einen
Text von Chlebnikov vor Augen halte,
empfinde er Ähnliches wie einst die
Deutschen, als sie zum ersten Mal
Luthers Bibel öffneten, die noch nach
Druckerschwärze roch. Denn auch
Luther gehört zu jenen, die «die feuchte
Schwarzerde neu umbrechen jede
Nacht mit Forke, Dreizack, Karst und
Mandelstam immer wieder von den
Umwälzprozessen in ganz anderen
Pflug».

Radikales Umwälzen, Heraufholen
aus der Tiefe, das ist ein revolutionärer
Akt. Aber danach wird, so formuliert
Mandelstam, das Gefundene «rein
geblasen vom Staub; mit der Wolle blank
gerieben.» Die Form sei rein und klar,
fordert er. Das ist nichts anderes als
die ahistorische, ästhetische Definition
des Klassischen und des Klassizistischen.

Und was den Klassizisten aller
Epochen kennzeichnet, das gilt in
besonderer Weise für Chlebnikov: «Er
weiss nicht, was ein Zeitgenosse ist.
Chlebnikov ist ein Bürger aller
Epochen, die Sprache, die Dichtung sind
seine Welt», so äussert sich Mandelstam

in seinem 1923 verfassten Essay
«Sturm und Drang», und zehn Jahre
später umschreibt er Akmeismus mit
«Sehnsucht nach Weltkultur». Sich in
Sprache ausdrücken, Dichten ist
gleichbedeutend wie Leben. Dichten,

«So dass der Gaumen sich zum Weltraum

dehnt. Und meine Lippen platzen

auf wie Lehm.» Diese Metaphorik
ist dem Kreatürlichen verhaftet. Das
Körperhafte, die Dinglichkeit, die die
Erscheinungswelt konstitutioniert, ist in
Mandelstams Sprache immer
gegenwärtig. Abstrakte Begriffe werden
konkret tastbar, auf ungewohnte Weise
sichtbar. Dichtung wird gleichsam in
den Weltraum hinausgeschrieben.
Dort ist Kommunikation jederzeit und
überall gewährt. Weltkultur und
Zeitgenossenschaft müssen jedoch nicht
ins Dilemma führen. Paradoxerweise
entstand dort das folgenreichste und
verhängnisvollste Dilemma, wo der
Begriff Weltrevolution herstammt

Klassizismus, Weltkultur - gegen
Ende der zwanziger Jahre wurden sie
im Sowjetstaat zu Schimpfwörtern.
Klassizist war dasselbe wie Klassenfeind.

Und dennoch gab es einige, die
das Ideal von der Autonomie der
Kunst weiterverfolgten; Mandelstam
gehört dazu. Von 1925 an veröffentlicht

er allerdings keine Gedichte
mehr. In Moskau, in Leningrad ist er
infamen Schikanen und Intrigen
ausgesetzt. Dank des Einflusses von
Bucharin, einem gebildeten
Kommunismustheoretiker, wurde Mandelstam
1930 eine Reise in den Kaukasus
erlaubt. Er und seine Frau halten sich
zwei Monate in Georgien auf, danach
begeben sie sich nach Armenien. Die
Armenienreise ist gleichsam ein
Wachstumsknoten im Leben des Dichters.

Alle Bereiche, aus denen er bisher
seine Anregungen schöpfte, deutsche
und französische Literatur und
Malerei, darunter speziell der Impressionismus,

erscheinen in diesen zehn
Monaten wieder frisch und lebendig.
Erinnerung und Gegenwart eröffnen



524 ZU OSSIP MANDELSTAM

neue Schaffensperspektiven. In
Armenien findet Mandelstam Weltkultur.
In Armenien findet er Chlebnikov.

Die Lyrik und die Prosa unter dem
Titel «Reise nach Armenien» meinen
ein Armenien, das für Mandelstam
eine Art «verheissenes Land» ist. Er
nennt es das «Sonnabendland». Zu
«seinem» Armenien gehört auch die
Krim, das alte Tauris, gehört Georgien,
das alte Kolchis, das Durchgangsland
von Ost nach West. Das Wahrzeichen
Armeniens ist der Ararat, der Berg, wo
die Arche Noahs gelandet ist. - «Ich
hab ihn noch gesehn, / den Ararat /
den weissbetuchten Bibelberg: /
Zweihundert Tage war ich im Sonnabendland

I Dort gibt's für Durstige
genug zu trinken, I Ein schönes
Wasser, trocken bis zum Prickeln, /
Ein grundehrlicher, ein lupenreiner
Quell.» Jüdische Vergangenheit,
griechische Kultur, römische Geschichte,
christliche Tradition; Orient und
Okzident liegen im Übergangsgebiet
zwischen dem Schwarzen und dem Kaspischen

Meer in realen und in imaginären

Schichten übereinander. Sie erzeugen

das Bild vom überzeitlichen und
übernationalen «Sonnabendland», wo
es für Durstige genug zu trinken gibt.
«Die ganze Insel», so heisst es von Se-

wan, «war homerisch mit gelben Knochen

besät», und unter dem Einfluss
des Insellebens «verfeinert sich die
Ohrmuschel und erhält eine neue
Windung». In der «Reise nach Armenien»
verbinden sich momentane sinnliche
Eindrücke mit spielerisch aufleuchtenden

Reflexen eines reichen kulturellen

Hintergrundes. Keine Bücher
ausser Goethes «Italienische Reise»
hatte Mandelstam mitgenommen; er
war sich genau wie Goethe der
Bedeutsamkeit seiner Reise bewusst.

Auch Mandelstam suchte das

Quellwasser, das Ursprüngliche, das was
immer wieder an die Oberfläche
kommt, wenn die Zeiten umgepflügt
werden. Im fremden georgischen und
armenischen Sprachgebiet verfeinert
sich sein eigenes Idiom. Er gedenkt
Chlebnikovs, von dem er im Jahre 1923

geschrieben hatte: «Er pflügte die
russische Sprache bis tief in die
etymologische Nacht hinein, und danach
schien es als ob es nie die Sprache der
Mönche, nie den byzantinischen
Einfluss, nie den gebildeten Ton der ln-
telligenzifa gegeben hätte.» Im
«Sonnabendland» fand Mandelstam den
freien schöpferischen Umgang mit
Sprache wieder. «Ich hatte die
Gewohnheit, in federn Armenier einen
Philologen zu sehen Sie sind
Menschen, welche die Schlüssel der Sprache

klirren lassen, selbst dann, wenn
sie keinerlei Schätze aufschliessen.»

In den kurzen Prosatexten,
überschrieben mit «Die Reise nach
Armenien», wird nichts historisch
Fixiertes, wenig Legendäres, kaum
Gegenwärtiges berichtet, hie und da ist
ein Stück Natur trefflich skizziert. So

wie es manchmal von Menschen heisst,
sie hätten eine besondere Aura um
sich, sie strömten etwas nicht Definierbares,

aber gleichwohl für die
Umgebung sehr Wirksames aus, so kann
hier von der Aura Armeniens gesprochen

werden. Die Monate in Armenien
gaben dem Dichter die verschüttete
Gewissheit zurück, dass Kunstwerke
die Zeiten überdauern. Aus dieser
neugewonnenen Überzeugung erwuchs
ihm die Kraft, während der Stalin-
Ära trotz Bedrängnis und Verfolgung
weiterzuschaffen. Publikationsschwierigkeiten

und -verböte trieben ihn in
die Isolation und in materielle Not.



ZU OSSIP MANDELSTAM 525

Doch er glaubte an den zukünftigen
Leser. In den acht Jahren nach dem
Aufenthalt im «Sonnabendland»
entstanden, ausser den damit direkt
zusammenhängenden Arbeiten, der
Essay «Gespräch über Dante», die
Gedichtzyklen die «Moskauer Hefte» und
die drei «Woronescher Hefte». Die
nach 1930 datierten Gedichte sind bis
heute in der Sowjetunion nicht
veröffentlicht worden. Der russische
Leser ist auf westliche Verlage
angewiesen.

Woronesch, die Stadt, wohin
Mandelstam verbannt wurde, liegt im
mittelrussischen Schwarzerdegebiet.
Von der Stadt ist in den Gedichten
wenig die Rede, nur dies ist zu
erahnen, dass ihre Umgebung das
Gefühl unendlicher Weite vermittelt.
Eine Weite, die in der dichterischen
Vorstellung die Relation zwischen
Gestern, Heute und Morgen verändert.
Ein Jahr vor seinem Tode schreibt
Mandelstam: «Mich wird man nicht
mehr sehen, ich werd verschwindend
klein- I Und doch, in Kinderspielen,
Büchern, zärtlichen Geschöpfen /
Werd ich einst auferstehend sagen,
dass die Sonne scheint.» Ungefähr
hundert Jahre vorher heisst es in
Puschkins Versdrama «Eugen
Onegin»: «Ohne eine sichtbare Spur zu
hinterlassen, / wird es mir schwerfallen,

aus der Welt zu scheiden. /
Der Klang der Dichtung /

Irgend jemandes Herz wird er rühren;
I und vielleicht wird die Strophe, die
ich gedichtet habe, / vom Schicksal
bewahrt, / nicht im Lethe-Fluss
versinken.» In seinen Essays über Puschkin,

über die Puschkinzeit, über François

Villon, über André Chenier und
auch über Dante betont Mandelstam
immer wieder, dass dichterisches

Schaffen die eigentliche Lebenskraft,
oft das einzige sei, das ein Leben
noch ermögliche. Die Arbeiten der
letzten Jahre zeugen davon, wie
kulturpolitisch begründete, völlig unwürdige
Behandlung ertragen werden kann. Sie

zeugen vom Willen, «eine sichtbare
Spur zu hinterlassen» und vom Glauben,

dass Dichtung über Zeiten hinweg
«irgend jemandes Herz zu rühren»

vermag.
«Ich erhebe meine Stimme für euch

alle.» Der Vers, der zur Armenienthematik

gehört, gilt in höchstem
Masse auch für die «Woronescher
Hefte». Es finden sich da düstere,
erschütternde Strophen, doch es gibt
auch helle, eigentliche Lichtblicke,
und vielleicht, wenn der Dichter
zurückkäme, wären diese ihm die
wichtigeren. Vielleicht würde er wiederholen:

«Ein wenig Staunen noch, sei's

nur für heute: / Über Kinder, Schnee
und diese Welt - / Auf immer
ungehorsam - ungebeugtes: / Dies
Lächeln ist ein Pfad, den kauft kein
Geld.»

Der Dichter verlor das Staunen
nicht, und niemand vermochte es ihm
abzuwürgen. Staunen über eine
Kleinigkeit, über etwas Vergängliches,
über etwas Rätselvolles und danach
das Lächeln. «Ein Kind beginnt zu
lächeln, alles ist bereit», lautet der
Anfang von «Die Geburt des Lächelns».
Das Gedicht entstand zur selben Zeit
(Jahreswende 1936/37) wie der zitierte
Vierzeüer. Bitterkeit und Süsse werden
sich ins Lächeln mischen, «und seine
Enden werden bis in die Meere
fliessen». Das Lächeln des Kindes - die
Meere, die Welt - solche weite
Gedankensprünge innerhalb einer
Metapher kennzeichnen nicht allein die
Gedichte des letzten Jahrzehnts. Doch



526 ZU OSSIP MANDELSTAM

das Spätwerk, das die unaufhörliche
existentielle Bedrohung widerspiegelt,
verleiht diesen Spannungsbögen starke,
mehrdeutige Ausdruckskraft. Zur
Schilderung der damaligen
Lebensbedingungen diene folgende Briefstelle
von Anfang Januar 1937: «Man hat
mir alles genommen: das Recht auf
Leben, auf Arbeit, auf ärztliche
Fürsorge. Ich bin in der Stellung eines
Hundes, eines Köters versetzt Ich
bin ein Schatten. Mich gibt es nicht.
Ich habe nur das Recht zu sterben.
Mich und meine Frau treibt man in
den Selbstmord.» In dieser Situation
entstand der Vers: «Ich schau dem
Frost allein nun ins Gesicht.»
Verbannt, aus jeder Gemeinschaft
ausgestossen, allein schaut er dem Tod ins
Gesicht; und dennoch schreibt er
weiter, und die Strophe schliesst mit
dem Vers: «Die Ebene, ein Wunder,
atmend, Wiederkehr.» Die Ebene um
Woronesch ist nicht trostlos. Die Weite
des Himmels ruft andere Himmelsstriche

zurück. Der Dichter träumt
noch einmal vom mediterranen Licht.
«Und helle Sehnsucht will, dass ich
die Spur noch find / Von den noch
jungen Woronescher Hügeln / Zu den
toskanischen, die Habe aller Menschen
sind.» Die Ebene, die Hügel werden
zu Sinnbildern einer atmenden, lebendigen

Wiederkehr abendländischer
Kulturepochen, jener Epochen, die «Habe
aller Menschen sind». Mandelstam
sah die Weltkultur im Zeichen eines
grosszügigen, sehr subjektiv verstandenen

Klassizismus. Auch wenn die
beiden Begriffe, der erste seiner Natur
nach, der zweite in der Mandelstam-

schen Definition vage bleiben, so ist
doch die Sehnsucht nach der reinen,
klaren Form ein stets sich erneuernder
Schaffensimpuls.

Elise Guignard

Die Gedichtzitate stammen aus: a) O.
M. Schwarzerde, Gedichte aus den
Woronescher Heften, russ. + dtsch. übertragen
von Ralph Dutli. Suhrkamp 1984. b) O.
M. Armenien, Gedichte und Notizen,
übertragen von F. Ph. Ingold. Edition
Howeg, Zürich 1985. Die Essayzitate
stammen aus: a) Sidney Monas, O. M.
Selected Essays. University of Texas
Press 1977. b) The complete critical Prose
and Letters, ed. by Jane Gary Harris.
Ardis, Ann Arbor 1979.

Die literaturgeschichtlichen Hinweise
basieren auf: a) Marc Slonim, Soviet Russian

Literature, Writers and Problems
1917-67. Oxford University Press USA
1967. b) Gleb Struve, Russian Literature
under Lenin and Stalin 1917-53.
University of Oklahoma Press 1971. c)
Johannes Holthusen in: Slavistische
Beiträge, Russland in Vers und Prosa. München

1973. In deutscher, teils kommentierter

Übertragung sind zu empfehlen:
Ralph Dutli, Die Reise nach Armenien.
Suhrkamp 1983/85. drs. Schwarzerde,
Gedichte. Suhrkamp 1984. drs. «Als riefe
man mich bei meinem Namen». Dialog
mit Frankreich. Ammann Verlag, Zürich
1985. Reiche bibliographische Angaben,
drs. Das Rauschen der Zeit. Die
ägyptische Briefmarke. Vierte Prosa.
Gesammelte autobiographische Prosa der
zwanziger Jahre. Ammann Verlag, Zürich
1985. Dies ist der erste Band der geplanten

deutschsprachigen Mandelstam-Aus-
gabe. 1986 erscheint: Mitternacht in Moskau.

Die Moskauer Hefte. Gedichte
1930-34.



ZU GERT HOFMANN 527

Die Zerstörung der Überwelt

Zur neuen Erzählung von Gert Hofmann

Ein wichtiges, ein radikales - und ein
einfaches Buch. Es bedarf, könnte man
sagen, keiner Erklärung: Rezensent,
Interpret, du wirst nicht gebraucht,
leg die Feder weg. Aber das Einfache
ist so unvergleichlich, ist in seinen
Einzelheiten so aufstörend und bewegend,
dass die zur Seite gelegte Feder
unversehens in die Hand zurückkehrt.
Das beginnt schon mit dem lakonischen

Titel: «Veilchenfeld»1. Dass mit
einem Namen auch ein Lebenslauf
festgelegt ist, gehört zu den entsetzlichen

Errungenschaften dieses
Jahrhunderts. Zwar können die näheren
und ferneren Umstände wechseln, der
Philosophieprofessor Veilchenfeld
könnte ein Künstler sein, ein
Kaufmann, ein Bankier, ein Arzt;
Geschwisterzahl, Lebensstimmung,
Bankkonto, Umgangston, alles variabel -
nur nicht die Richtung, die das Leben
nimmt (falls nicht ein freundlicher
Zufall zu Hilfe kommt und die Falle
öffnet).

Nun könnte man sagen, man kenne
die Geschichte der Judenverfolgung
im Dritten Reich in unzähligen
individuellen Varianten. Nur dass Hof-
mann nicht eine weitere Variante dazu
fügt. Erzählt wird, und das ist etwas
ganz anderes, die Geschichte des
Professors Veilchenfeld, dieses einzelnen,
einmaligen Menschen, und zwar so,
als gäbe es niemanden, der wichtiger
sein könnte als er, der doch von sich
sagt, er werde «immer weniger», und
er sei «bloss noch eine Erscheinung».
Ein berühmter Philosoph, dessen

Werke in den ausländischen Bibliotheken

stehen, der als akademischer
Lehrer respektiert wurde und von
seinen Studenten das Schwerste und
Schönste erwartete: Freude am
Studium; der zeitweilig ganz in der Musik
lebte, in einem Streichquartett spielte,
Aquarelle malte - und der, wenn er
ins Gesichtsfeld des Lesers tritt, bereits
der Menschen so entwöhnt und so

eingeschüchtert ist, dass er «fremdelt»
wie ein Kind. Und wenn er zu Beginn
sagt, er sei «eine Ewigkeit nicht unter
Menschen gewesen», dann ist das nicht
nur eine Redensart, sondern beschreibt
eine menschliche Begriffe sprengende
Einsamkeit: die Gottverlassenheit
dessen, der als vogelfrei erklärt wurde,
eine Gottverlassenheit, die doch nichts
anders ist als Menschenverlassenheit.

Wie es Hofmann gelingt, diesen
Schatten eines Menschen in die Nähe
zu rücken, zeugt von höchster Meisterschaft.

Er wählt nicht den Nahblick,
bleibt ausserhalb, nimmt wahr, was

man wahrnehmen kann, Gesten,
Worte, Spuren (die Spuren des

einsamen Sterbens und was oft erst um
alle Ecken des Weitererzählens herum
in den Gesichtskreis dessen tritt, den

er sich zum unbestechlichen Zeugen
gewählt hat: einen schulpflichtigen
Jungen mit dem Allerweltsnamen
Hans. Zusammen mit seiner Schwester
Gretel mag er auch an das Kinderpaar
im Märchen erinnern; dass es ihm
gelingen wird, die Hexe in den Ofen zu
schieben, dafür freilich gibt es keinerlei

Zeichen.



528 ZU GERT HOFMANN

Hofmann entscheidet sich also, nach
dem Roman «Unsere Eroberung»
schon zum zweiten Mal, für die
Perspektive eines Kindes, das vieles noch
nicht versteht, aber auch das
wahrnimmt, was es noch nicht versteht und
dessen Sicht gerade dadurch erlaubt,
das Geschehen, nach einer Formulierung

von Hermann Burger, «zur
Kenntlichkeit zu verfremden». Ob die
Sehweise des Kindes richtig, ob
altersentsprechend ist, spielt dabei kaum
eine Rolle. Das Kind ist eine Kunstfigur,

doch keinesfalls eine künstliche,
ja es ist eigentlich keine Figur,
sondern ein Bewusstsein, ein unfehlbares
Gedächtnis, das alles speichert, was
den alten Philosophen betrifft, von der
ersten Begegnung bis zu seinem Tod,
und dies bis in den Wortlaut hinein,
den Sprachklang, in dem Veilchenfeld
oder die Bewohner des sächsischen
Städtchens reden und oft auch Dinge
erzählen, die nicht für die Ohren des
Kindes bestimmt sind. In einer
vielleicht kindlichen Vereinfachung werden,

mit fiktiver Genauigkeit, die
Wendungen der Erwachsenen
wiedergegeben; ein dicht gewobener Sprachteppich

repräsentiert eine fast
hermetisch abgeschlossene kleinbürgerliche

Welt. Die erste körperliche
Misshandlung Herrn Veilchenfelds nennt
der Vater des Jungen «den Übergriff»,
die Mutter «die Schandtat», Herr
Laube «einen Akt des Zorns», während

es Frau Laube «einfach nicht
glauben wollte, weil sie dachte, so
etwas gibt es nicht, wenigstens nicht
bei uns». Sprachvarianten und -nu-
ancen geben die verschiedenen
Verhaltensweisen wieder; wobei die
Schlagworte der Zeit, aus dem Blut-
und-Boden- oder dem
Herrenmenschen-Vokabular, völlig fehlen; es

geht in diesem Buch sehr wohl um
den Verlauf der menschlichen
Geschichte, aber nicht um eine historische

Authentizität, die man hören
und riechen kann. Einzelne, aber sehr
zurückhaltend gesetzte Wörter evo-
zieren sogar für Augenblicke unsere
Gegenwart. Wenn etwa ein (am Rande
des Existenzminimums lebender)
Bauer über Herrn Veilchenfeld redet,
so geschieht das wenig anders als heute
über Türken oder Asylanten geredet
wird, ohne dass durch solche Parallelen

explizit ein Gegenwartsbezug
hergestellt würde.

Das Kind: ein zufälliger und nicht
nur zufälliger Zeuge des Geschehens,
ein Augen- und Ohrenzeuge,
zunehmend mitfühlend, fasziniert, geängstigt

bis in die Träume hinein. Das
Kind mit dem «künstlerischen
Hinterkopf» - so Veilchenfeld -
wird unwiderstehlich angezogen vom
Mann des Geistes. Der Vater des Kindes

- Arzt und einer der wenigen
Gegner des Regimes, schwankend
zwischen Mut und Angst, nie ganz
eingeschüchtert und nie solidarisch
genug - nennt die Faszination seines
Sohnes durch den Philosophen einmal
«krankhaft» - und weiss doch, dass

die Welt krank ist und nicht das Kind.
Und er vermutet, dass Herr Veilchenfeld

für den Jungen so interessant sei,
«weil alles, was man ihm über die
Menschen beibringt, der ganze Rest
Christentum an der Person des Herrn
Veilchenfeld zuschanden wird. Da
haben wir einen, dessen Fall alles, was
wir dem Jungen beibringen, Lügen
straft». Der Arzt stellt hier eine
Diagnose, nicht für seinen Patienten
Veilchenfeld und nicht für sein Kind,
sondern für die Moral der Welt; der
Philosoph, zum Opfer geworden, ist deren



ZU GERT HOFMANN 529

Prüfstein, beweist deren Nichtigkeit.
Aber das Nichts, maskiert in roher
Gewalt, ist stärker als sein fragiler Körper,

ist, vielleicht, stärker als der Geist.
Denn mit der rührenden Person

Veilchenfelds geht gleichsam auch die
Welt des Geistes unter. Um zu
erklären, warum Herr Veilchenfeld
verfolgt wird, genügt es, zu sagen, er
«denke anders» (das Wort Jude wird
überhaupt nie gebraucht). Doch ist er
nicht etwa ein politischer Denker und
nicht als solcher für das Regime
gefährlich; seine Philosophie ist radikal
in einem anderen Sinn. Seine Gedanken

entwerfen - so suchen es die
Eltern des Kindes zu erklären - eine
«Überwelt», die mit dem bestehenden
Leben nichts zu tun hat, das - so
Veilchenfeld - «aus den Schlünden
stammt und sich eine Weile hinzieht,
um dann spur- und folgenlos in die
Schlünde zurückzugehen» — wie auch
der ganze Spuk, der jetzt das Land
beherrscht, wieder «vom Antlitz der Erde
geblasen sein wird». Das weiss der
Philosoph Veilchenfeld, weil er, den
der Vater einmal ahnungsvoll «das
Grosse Ohr» nennt, die Fähigkeit
besitzt, in die Vergangenheit
«hineinzuhorchen»; ganze «Vergangenheitschöre»

nimmt er wahr und fügt,
unhörbar, seine eigene, leicht sächselnde
Stimme hinein und ruft «aus dem
offenstehenden Schlafzimmerfenster
hinaus, in Apfelbaumhöhe, über seinen
Hintergarten und unseren Amselgrund
hinweg in Landschaften und Zeiten
hinein» - unhörbar, ungehört, folgenlos.

Aus ihm redet und mit ihm
verstummt die Stimme des Geistes.

Ein Rückblick auf die vor Jahresfrist

erschienene Erzählung «Der Blin-
densturz» (nach dem berühmten
Gemälde Breughels) drängt sich hier auf.

Auch dort ging es um das spannungsvolle

Verhältnis zwischen Geist und
Leben, zwischen dem schöpferischen
Menschen und dem Leiden und der
Grausamkeit der Welt. Im «Blinden-
sturz» sind die beiden Pole voneinander

streng getrennt. Die Blinden, in
deren Bewusstsein sich die Welt und
sogar die Gedanken des Malers
spiegeln, verkörpern das Leiden der Welt;
der Maler, ein grosser Herr, benützt
sie als Material, um seine Visionen,
sein eigenes Leiden an der Welt
darzustellen. In «Veilchenfeld» - und
das macht die grossartige und fast
unerträgliche Einfachheit dieses Buches
aus - fällt beides im gleichen
Menschen zusammen; der Philosoph ist in
einem, ungeteilt der Geistmensch und
die hilflose Kreatur. Und wenn im
«Blindensturz» die Kunstwelt noch
einen Rest von Sinn behält, indem sie

den Elenden und Leidenden wenigstens

ein Weiterleben auf dem Bild zu
garantieren scheint (nichts anderes
wollen die Blinden am Schluss wissen
als dies: sind wir gemalt?), fehlt ein
solcher Hinweis in «Veilchenfeld».
Auch wenn, wie er voraussagt, das

Leben in den Schlünden wieder
verschwindet, der Spuk des Dritten
Reiches vorbeigeht, steht keineswegs fest,
dass seine «Überwelt» überlebt. Der
Philosoph hört schliesslich auf zu
aquarellieren: die Welt ist es nicht
wert, festgehalten zu werden; von
Nichtigkeitsgedanken heimgesucht,
hört er auf zu philosophieren. «Nach
dem Tod von Herrn Veilchenfeld
bricht seine Überwelt zusammen»,
sagt der Vater. Und der Autor korrigiert

diese Sicht nicht etwa mit dem
Hinweis auf eine mögliche Nachwelt,
die dem zukommen könnte, der an
«Mangel an Mitwelt» zugrunde geht.



530 ZU GERT HOFMANN

Unheimlich und rätselhaft sind die
Sätze der Mutter beim Tod Herrn
Veilchenfelds - als kämen sie aus der
Tiefe der Geschichte: der Philosoph
hätte «zu anderen Zeiten auf ein
grossartiges Begräbnis, ja auf den
gleichzeitigen oder nachfolgenden Opfertod
seiner Anhänger und seines Haushalts
Anspruch gehabt, die ihn nicht hätten
überleben wollen.» «Irgendwie eben»
habe sie diese Sätze gemeint, erklärt
sie auf Befragen ungeduldig. Es ist, als
bekunde sie damit ihren eigenen
Widerstand gegen das Weiterleben - und

als läse sie eine geheimnisvolle Schrift
an der Wand. Dass diese sich für die
ängstlichen Freunde des Philosophen
so gut wie für seine Verfolger erfüllen
wird, verleiht allerdings dem Leiden
dieses einzelnen - des Geistmenschen,
des rührend Hilflosen - keinen
rückwirkenden Sinn.

Elsbeth Pulver

1 Gert Hofmann,
lung. Luchterhand,
wied 1986.

Veilchenfeld, Erzäh-
Darmstadt und Neu-

Der wahre Brentano

Zur historisch-kritischen Ausgabe oder Philologen unter sich

1985 ist ein Buch erschienen, das nie
veröffentlichte Gedichte von Clemens
Brentano enthält. Sein Untertitel:
«130 Jahre Literatur-Skandal.» x Damit

ist nicht allein darauf angespielt,
dass die Nachlassverwalter des Dichters

Zensur übten, indem sie zurückhielten,

was ihnen anstössig schien
oder was ihrer Meinung nach geeignet
sein konnte, dem Ansehen des
Verstorbenen zu schaden, sondern auch
dass sie an den veröffentlichten Texten
willkürlich Veränderungen vornahmen,
etwa indem sie krasse oder unfeine
Ausdrücke durch unverfängliche
ersetzten. Das Brentano-Bild, das auf
diese Weise der Nachwelt überliefert
wurde, entspricht nicht dem Dichter,
wie er wirklich war. Henning Boe'tius
hat die Entstehung und die Textqualität

der «Gesammelten Schriften»,
jener neunbändigen Ausgabe, die ab

1852 in Frankfurt erschien, in einem
Aufsatz im Jahrbuch des Freien
Deutschen Hochstifts dargestellt. Der
1939 geborene Germanist, der mit
einer Arbeit über Hans Henny Jahnn
promoviert hat, war einige Jahre lang
wissenschaftlicher Mitarbeiter am
Hochstift in Frankfurt, das jetzt auch
mit der Herausgabe der grossen
Kritischen Brentano-Ausgabe betraut ist2.
Boëtius war Leiter der Redaktion dieser

Edition. Und in seinem Buch «Der
andere Brentano» greift er nun nicht
nur die Erben an, die seinerzeit den
Nachlass nach ihren etwas spiessigen
Vorstellungen zurechtstutzten, sondern
gleich auch noch die Literaturwissenschaftler,

die als Herausgeber der
neuen Ausgabe zeichnen. Schon in der
Einleitung zu der Streitschrift, wie
man das Buch von Boëtius ruhig
bezeichnen könnte, finden sich Sätze wie



DER WAHRE BRENTANO 531

etwa der folgende: «Der ganze
philisterhafte Umgang mit dem Brentano-
nachlass offenbart, dass man fleissig
dabei ist, diesen witzigen und
unehrerbietigen Romantiker zu vergoethen.
Es ist ein Jammer: immer die falschen
Leute am falschen Platz.»

Wer sich in der Geschichte der
Brentano-Rezeption und in der
Sekundärliteratur auskennt, kann sich
nur wundern. Soll denn tatsächlich bis
auf den heutigen Tag ein falsches
Brentano-Bild überliefert worden sein
Und stehen die Herausgeber der
Kritischen Ausgabe aus dem Freien
Deutschen Hochstift im Begriff, diesen
Leichnam - ich folge hier zur
Information des Lesers dem Vokabular von
Boëtius - einzubalsamieren und
zwischen Buchdeckeln einzusargen? Mit
einiger Spannung nimmt einer, der
sich in Brentanos Werk und Biographie

nicht ganz wie ein Neuling
bewegt, von den Texten Kenntnis, die
ihm «den anderen Brentano» enthüllen
sollen. Er entdeckt wenig Neues. Es

mag wohl sein, dass im Nachlass des
Dichters noch manches Blättchen
bewahrt ist, das nie der Öffentlichkeit
zugänglich gemacht wurde. Aber der
Vorwurf an die Herausgeber der neuen
Frankfurter Ausgabe, dass sie mit
Bekanntem begonnen haben, mit «Des
Knaben Wunderhorn», mit dem
«Godwi», den «Märchen vom Rhein»,
den «Dramen», der «Gründung Prags»
und mit den «Emmerick-Schriften»,
kann ja im Ernst nicht als Beweis dafür

angesehen werden, sie schlichen
nach der Manier «philiströser»
Germanisten wie die Katze um den heissen
Brei des eigentlich «Brentanesken».
Davon kann, wie die bereits erschienenen

Bände der Ausgabe zeigen, nicht
im geringsten die Rede sein. Und wenn

Boëtius beanstandet, diese Ausgabe sei

im Preis und im Erscheinungsbild
elitär, «so dass kein normaler Leser
und selten auch ein Student mit ihr
Kontakt aufnimmt», so muss das wohl
in Kauf genommen werden. Das
«Wunderhorn» allein umfasst in dieser
Edition drei Text- und drei doppelt so

umfangreiche Lesarten- und
Kommentarbände. Damit aber ist die
Überlieferung gesichert, der Forschung
erschlossen. Es können «Volksausgaben»
auf solider Textgrundlage hergestellt
werden. Dass man da wiederum, nach
welchen Kriterien auch immer,
auswählen muss, zeigt besonders deutlich,
was Henning Boëtius in seinem
alternativen Blumenstrauss unveröffentlichter

Gedichte vorlegt. Jedes von
ihnen zeugt zwar von der unverwechselbaren

Eigenart ihres Schöpfers, von
seinem spielerischen Umgang mit
Inhalten und Formen, von seiner Sprung-
haftigkeit, kurzum von dem, was Boëtius,

meiner Meinung nach nicht
besonders glücklich und sicher nicht
originell, «brentanesk» nennt. Im besonderen

meint es das so: Stilistisch seien

die Gedichte Brentanos häufig durch
den genialen Missbrauch eines Stils
bestimmt. Er habe bestehende
Schreibtraditionen, der romantischen Theorie
gemäss, nicht als Nachahmer verwendet,

sondern indem er damit seine

poetischen Maskenspiele inszenierte.
Wie ein Chamäleon habe er sich
Konventionen angepasst, um sie
aufzuheben. Genannt werden der hölderlin-
sche oder antikisierende Ton, der
volksliedhafte Ton, der Balladen-,
Moritaten- oder Knittelverston und
schliesslich das Reimexperiment. Dafür

bietet die Auswahl nie veröffentlichter

Gedichte dann Beispiele. Aber
es ist eigentlich keines darunter, das



532 DER WAHRE BRENTANO

nicht wie eine Variation auf bekanntere

Texte von Brentano bestätigte,
was längst das Stilprofil dieses Dichters

kennzeichnet. Die reichhaltige
Auswahl, die Boëtius anbietet, ist
gegliedert in «Poetisches», «Politisches»,
«Parodistisches» und «Psychologisches».

Und insgesamt soll damit
angegangen werden gegen das, was
Boëtius die «Brentano-Legende»
nennt: die Vorstellung vom
hochbegabten, aber unsteten Wirrkopf.
Aber was heisst denn da Legende?
Je mehr etwa vom Dichten und vom
Leben dieses flatterhaften Weltkindes
und zerknirschten Büssers, dieses
mutwilligen, frivolen und manchmal
aggressiven Wortkünstlers und ängstlich
beim väterlich-besonnenen Freund
Zuflucht suchenden Dichters bekannt
wird, desto deutlicher bestätigt sich
die Legende als Wirklichkeit. Auch
das Buch von Henning Boëtius, so sehr
es als Protest gegen einen angeblich
«vergoetheten» Brentano gedacht ist,
widerlegt nicht, sondern ergänzt allenfalls

und belegt die Ergebnisse der
neueren Brentano-Forschung. Boëtius,
der ja ein paar Jahre lang als Leiter
der Redaktion der Brentano-Ausgabe
im Freien Deutschen Hochstift
gearbeitet hat, muss andere, vermutlich
persönliche Gründe haben, die Zunft
der Philologen anzugreifen, der er
selbst angehört hat. Dafür liefert er
übrigens einen vielsagenden Hinweis
ganz am Schluss seiner Edition «nie
gedruckter Gedichte»: Es geht da um
die Fortsetzung der «Marina-Legende»,

das heisst um den vom Autor
nie veröffentlichten Teil dieses langen
erzählenden Gedichts. Brentano
schrieb das kleine Versepos 1838 und
schenkte es Emilie Linder zusammen
mit zusätzlichen Versen, die er - weil

«zu privat» - nie veröffentlicht hat.
Aus seiner Korrespondenz wusste man
um die Existenz dieser Strophen, und
der briefliche Hinweis auf ihre private
Natur weckte selbstverständlich die
Neugier der Brentano-Forscher. Henning

Boëtius nun, er gibt es offen zu,
hielt die erstmalige Veröffentlichung
dieser Fortsetzung der Marina-Legende

für einen Höhepunkt seiner
Schrift. Aber leider sind ihm die
Herausgeber der Frankfurter Brentano-
Ausgabe in diesem Fall zuvorgekommen.

Im Jahrbuch 1976 des Freien
Deutschen Hochstifts publizierten
Konrad Feilchenfeldt und Wolfgang
Frühwald nicht nur die besagten Verse,
sondern auch andere Texte. Boëtius
hatte dennoch sein Erfolgserlebnis. Er
schreibt: «Als ich mir den dort
abgedruckten Text jedoch näher ansah
und mit meinem Material verglich,
erlebte ich eine, wie ich zugebe, höchst
schadenfreudige Überraschung. Es ist
doch zweien der honorigsten Brentano-
Wissenschaftlern, Herrn Frühwald und
Herrn Feilchenfeldt, passiert, einen
falschen Text in die Welt zu setzen.»
Ein Philologe, der Schadenfreude über
die Fehler seiner Kollegen empfindet,
muss andere als wissenschaftliche
Gründe dafür haben. Es handelt sich
übrigens einfach darum, dass Boëtius
eine andere Reihenfolge der Strophen
für richtig hält, mit guten Gründen,
wie mir scheint. Aber dergleichen
Berichtigungen kommen immer vor, sie

können ohne Emotion diskutiert werden.

Was zählt, sind die Argumente
und nicht die Schadenfreude.

Wer hier von «Literatur-Skandal»
spricht und verbreiten lässt, er wolle
mit seinem Buch ein Zeichen setzen,
um diesem Skandal ein Ende zu
machen, verschätzt sich in den Propor-



DER WAHRE BRENTANO 533

tionen und rennt offene Türen ein. Es

war gewiss ein unverzeihlicher Mangel,

dass eine grosse kritische Gesamtausgabe

der Werke und Briefe dieses

einzigartigen deutschen Romantikers
bis jetzt nicht vorlag. Das grosse
Unternehmen von Carl Schüddekopf
blieb stecken, ein Torso, und neuere
Ausgaben der «Gesammelten Werke»,
zum Beispiel die von Amelung und
Vietor oder die in den sechziger Jahren

erschienene vierbändige
Dünndruckausgabe von Wolfgang Frühwald,
Bernhard Gajek und Friedhelm Kemp
sind umfangreiche Auswahl-Editionen.
Man kann nicht sagen, Clemens Brentano

sei dem Leser nicht verfügbar
gewesen; aber eine wissenschaftlichen
Ansprüchen genügende Ausgabe der
sämtlichen Werke ist erst im Entstehen
begriffen. Sie kann sich auf umfangreiche

Vorarbeiten stützen, auf
einzelne Briefeditionen, auf
Spezialuntersuchungen zum Beispiel zum
«Wunderhorn» oder zu den «Emme-
rick-Schriften». Auf die seit einiger
Zeit schon vorliegenden Text- und
Kommentar-Bände von «Des Knaben
Wunderhorn» haben wir seinerzeit
ausführlich hingewiesen («Schweizer
Monatshefte», Juli 1978, mit
Beiträgen von Bernhard Gajek und dem
Verf.). Inzwischen sind in stetiger
Folge neue Bände der Frankfurter
Ausgabe erschienen: 1978 «Godwi
oder Das steinerne Bild der Mutter»
(hrsg. Werner Bellmann), Band 16,
Text und Kommentar; 1980 «Die
Gründung Prags» (hrsg. Georg Mayer
und Walter Schmitz), Band 14; 1982
«Dramen I» und Prosa zu den Dramen
(hrsg. Hartwig Schultz), Band 12; 1983
«Die Mährchen vom Rhein», Text,
Lesarten und Erläuterungen (hrsg.
Brigitte Schillbach).

Von den «religiösen Werken» liegen
uns ausserdem in der Frankfurter
Ausgabe vor: 1980 «Das bittere Leiden
unsers Herrn Jesu Christi» (hrsg. Bernhard

Gajek), Band 26; 1981 «Anna
Katharina Emmerick-Biographie»
(hrsg. Jürg Mathes), Band 28.1 und
28.2; 1983 «Lehrjahre Jesu», TeU I
(hrsg. Jürg Mathes), Band 24.1.

Hinter diesen mustergültig edierten
Teilen des Gesamtwerks steht eine
selbstlose grosse Arbeit. Den Angriff
von Henning Boëtius, der ein Zeichen
setzen wollte, nehmen wir gern zum
Anlass, auf das stetig fortschreitende
Unternehmen dieser repräsentativen
und auch in ihrem Kommentarteil mit
Lesarten und Erläuterungen
umfassend ausgestatteten Ausgabe
hinzuweisen. Ihr Gesamtpreis und ihr Umfang

schliessen aus, dass sie populär
werden könnte. Bibliotheken und
Seminarien werden sie als Grundlage für
wissenschaftliche Arbeit am Text des

Dichters fortan brauchen. Allein der
Platz auf dem Bücherbrett, den die

vollständige Ausgabe einmal beanspruchen

wird, schafft dem privaten
Brentano-Freund Probleme. Doch im Zeitalter

des Klassiker-Booms wird es

Mittel und Wege geben, das hier
Erarbeitete in einer «schlankeren» Form
auf den Markt zu bringen. Vorerst
muss es erarbeitet sein, den Bedenken

zum Trotz, die Henning Boëtius
anzubringen für notwendig erachtet.
Denn selbst wenn wir zugeben wollen,
der textkritische Bierernst nehme sich

merkwürdig aus angesichts der «bren-
tanesken» Produktion von
Gelegenheitsgedichten, Parodien, Reimspielen
und schriftlichen Eskapaden aller Art,
müssen wir selbstverständlich fordern,
dass nach den Regeln der Kunst ediert
werde, mit akribischer Rechenschaft



534 DER WAHRE BRENTANO

über Entstehung und Lesarten, mit
allen notwendigen Anmerkungen und
Erläuterungen. Genau das aber ist in
der vom Freien Deutschen Hochstift
veranstalteten und von Jürgen Behrens,

Wolfgang Frühwald und Detlev
Lüders herausgegebenen historischkritischen

Ausgabe der Fall.

Anton Krättli

1 Henning Boëtius, Der andere Brentano.

Nie veröffentlichte Gedichte. 130
Jahre Literatur-Skandal. Eichborn Verlag,

Frankfurt a.M. 1985. - 2Clemens
Brentano, Sämtliche Werke und Briefe.
Historisch-kritische Ausgabe, veranstaltet
vom Freien Deutschen Hochstift,
herausgegeben von Jürgen Behrens, Wolfgang
Frühwald und Detlev Lüders. Verlag W.
Kohlhammer, Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1975 ff.

Der Bilderstürmer in der Sonnenstadt

Zu Lars Gustafssons neuer Essaysammlung

Umberto Eco prägte anfangs der
sechziger Jahre die Formel «Apoka-
lyptiker und Integrierte», um den
Gegensatz zwischen zwei Einstellungen

gegenüber der Massenkultur zu
kennzeichnen. Für den Apokalyptiker,
der unter Kultur eine «aristokratische
Tatsache» versteht, erscheint die
Massenkultur als die Antikultur, die als
Zeichen eines unwiderruflichen
Zerfalls gelesen werden müsse. Der
Integrierte hingegen sieht in der Massenkultur

eine Erweiterung der Kultursphäre,

dank der die Kulturgüter
nunmehr allen zur Verfügung gestellt
seien. Da ausserdem unsere
ökonomischen Kräfte nachgelassen und die
Mäzene zum Rückzug geblasen haben,
löst der Apokalyptiker das Problem
seines eigenen Überlebens dadurch,
dass er sich eine neue, scheinfunktionale

Rolle im Kulturbetrieb erfindet,
d. h. dass er Theorien über den Zerfall

ausbildet1.
Die von Eco geprägte Formel mag

für manche methodologisch so wenig
taugen wie auch jedes andere Begriffs¬

paar, das eine manichäische Entgegensetzung

festzulegen sucht, und Eco
selbst räumt ein, dass es zweifellos
höchst ungerecht sei, «menschliche
Haltungen — die ja überaus vielfältig
und nuancenreich sind - unter zwei
so allgemeine und polemische Begriffe
wie die des ,Apokalyptikers' und des

integrierten' zu subsumieren»2. Aber
die Formel ist für uns insofern
interessant, als die kritische Haltung des

Apokalyptikers mit jener übereinzustimmen

scheint, die Lars Gustafsson
in seinem im Herbst 1985 erschienenen
(und noch nicht ins Deutsche
übersetzten) Essayband «Die Bilder an den
Mauern der Sonnenstadt» gegenüber
den Künstlern (und der Intelligenzija
und den Massenmedien) einer utopischen

Gesellschaft einnimmt3.
Dieses Buch enthält insgesamt

27 Essays, drei davon sind Interviews
mit B. F. Skinner, Robert Nozick und
Daniel Bell. Die verschiedensten Themen

werden darin behandelt: sowohl
Leibniz' Universalsprache als auch
Heraklits Kunst und Denken oder



ZU LARS GUSTAFSSON 535

Carl von Linnés «Nemesis Divina».
Gemeint mit dem Titel und mit dem
ersten Essay der Sammlung ist die
Stadt innerhalb des Sonnenstaates von
Thomas Campanella. Bekanntlich hat
dieser Dominikaner der Renaissance
den Entwurf eines vollkommen
christlich-kommunistischen Staates angefertigt,

den die Jesuiten in Paraguay zu
verwirklichen gesucht haben. Gustafsson

beschäftigt sich also immer noch
mit dem Thema der Utopie. Wir
erinnern uns, dass er sich schon Ende
der sechziger Jahre damit in essayistischer

Form auseinandergesetzt hatte.
Aber dieses Thema ist nicht nur der
Gegenstand des ersten Essays, die
Utopien sind der durchgehend
tragende Stoff in dieser neuen, scheinbar
bunten Sammlung. Neu ist allerdings
die Untersuchung utopischer
Entwürfe mit Hilfe von feinen modell-
bzw. informationstheoretischen
Werkzeugen. Hier weht noch der scharfe
Wind hoher Abstraktion von Sprache
und Lüge.

Worum geht es in concreto in
diesem neuen Band In «Utopien» schrieb
Gustafsson 1969: «Eine Utopie ist
nicht nur ein Vorschlag, sie ist durch
ihre Kontrastwirkung auch ein Bild
des bestehenden Gesellschaftszustandes»*.

Heute schreibt er, die Utopie
sei ein Spiegel, ein Abbild der
Wirklichkeit, das austauschbare Einheiten
statt nicht-austauschbare Einzelheiten
anwende5. Dieser Spiegel ist also ein
kondensiertes Modell, und als solches
sei er abstrakter und allgemeiner als
die gewöhnliche Beschreibung der
Welt. Diese Verallgemeinerung
impliziere eine Normierung, was zur
Folge habe, dass der Spiegel im
Vergleich zur Wirklichkeit an
Informationsdichte ärmer sei6.

Dies wird von Gustafsson zuerst
theoretisch dargestellt. Aber da er die
Utopien nicht nur als soziales Phänomen

betrachtet, veranschaulicht er
diese Theorie am Beispiel der Leibniz-
schen Characteristica universalis,
jener Begriffsschrift zur analytischen
Darstellung des Denkens, die Gustafsson

als eine Wissenschaftsutopie mit
Totalitätsanspruch versteht. Diesen
Anspruch erkennt er ausserdem in den
Naturwissenschaften, in der Psychologie

und in der Anthropologie. Er
lässt wichtige und zum Teil überholte
Richtungen in diesen Wissenschaften
Revue passieren: Linnés Versuch, ein
Klassifikationssystem zu finden, das
die Gesamtheit der Naturerscheinungen

abbildet, ist an dem Einordnen
des Zufälligen in sein System
gescheitert; Skinners behavioristisches
Dogma, der Mensch lasse sich nur
durch präzise Verhaltenssteuerung
(und nicht durch ererbte Fähigkeiten)
zu harmonischem Verhalten im
Einklang mit Gesellschaft und Natur bringen,

ist heute angesichts der bedrohlichen

technologischen Zivilisation in
seinen extremen Postulaten widerlegt.

Gustafssons apokalyptisch-kritische
Haltung ist gegenüber allen kühnen
Experimenten spürbar, in denen eine
lebendige (und oft irrationale)
Wirklichkeit in ein utopisches Schema
hineingezwängt oder mit Hilfe eines
formellen Systems abgebildet wird. All
diesen Experimenten ist nämlich die
Manipulation, die Beherrschbarkeit
und folglich die Normierung dieser
Wirklichkeit gemeinsam. Das romantische

Mitfühlen mit der Natur und
mit dem Menschen ersteht in diesen
Essays wieder auf. Deshalb scheint die
sociobiology des Amerikaners Wilson,
die ein paar moralphilosophische



536 ZU LARS GUSTAFSSON

Punkte aus der Natur des Menschen
herleiten will, Gustafssons Sympathie
zu gewinnen. Deshalb auch sein
Interesse für den Harvard-Professor der
Philosophie Nozick, der seine
ethischen und moralischen Bedenken
gegen einen Sozialstaat, der zu viel und
zu Wunderbares zu tun beabsichtigt,
geäussert hat.

Der philosophische und religiöse
Ansatz in Lars Gustafssons
Überlegungen ist klar: Ob es um
Naturwissenschaften, Psychologie oder
Anthropologie geht, ist der Traum eines

vollständigen und widerspruchslosen
formalisierten Systems selbst eine
Utopie», seitdem Kurt Godei den
sogenannten Unvollständigkeitssatz
formuliert hat, demzufolge ein System
semantisch unvollständig ist, d. h. dass

es in diesem System wahre Aussagen
gibt, die aus dem System nachweislich

nicht ableitbar sind. Dieser
Unvollständigkeitssatz gilt für alle einigermassen

reichhaltigen Systeme.
Die Naturwissenschaften haben

folglich den Faden ihres Lebens noch
lange nicht ausgesponnen. Das
Grundproblem ist erkenntnistheoretischer
Natur; deshalb verweist Gustafsson
ständig auf die vorsokratischen Fragen,

die nicht ein primitiveres Stadium
in der Entwicklung der Philosophie
darstellen, sondern die die philosophischen

Fragen sind7. Angenommen,
man würde ein Zeichen entdecken,
das die Welt abbildet (dieser Gedanke
ist schon allein deshalb absurd, weil er
bedeutet, dass Gott von diesem
Zeichen gefangen wäre), so müsste eine
Intelligenz eingreifen, die dieses
Zeichen interpretiert, d. h. seine
Botschaft dekodiert, denn ein Zeichen
existiert nur, insofern eine Intelligenz
es liest. Gustafsson fragt: Wer liest es

Die Philosophie Wittgensteins spielt
in diesem Gedankengang zweifellos
eine grosse Rolle, vor allem jene
relativistische Auffassung, dass die
einzigen Wahrheiten, die etwas taugen,
Werkzeuge sind, die man nach
Gebrauch wegwerfen soll. Diese
Auffassung, die am Ende des Romans
«Der Name der Rose» von Umberto
Eco in der Allegorie der «Leiter»
erscheint, hat Gustafsson in dem Nachwort

zur schwedischen Ausgabe dieses
Werkes kommentiert: «Für Eco
befinden wir uns im System unserer
Begriffe etwa wie Menschen in einem
Fahrstuhl, der ständig weiter aufwärts
fährt, für den es keinen endgültig letzten

Stock gibt.» 8

Dieselbe erkenntnistheoretische
Haltung trifft ebenfalls auf die
Wissenschaften vom Menschen zu. Mehrmals

stellt Gustafsson Spinozas
ursprüngliche Frage: Was ist ein
Mensch? und antwortet: Der Mensch
ist ein Rätsel9. Von daher ist jeglicher
Versuch, den Menschen in ein
Prokrustesbett zu legen, von vornherein
mit Hypotheken belastet.

Dieser Relativismus ist interessant,
sobald er den Bereich der Ethik
betritt, denn dort wird dann der Unterschied

zwischen Gut und Böse relativ.
Welches Gesetz wird also für die
objektiven und naturalistischen Werte
bürgen, die für unser Verhalten eine
axiomatische Rolle spielen sollen?
Gustafsson antwortet, es sei notwendig,

eine Ordnung jenseits der des
Menschen anzunehmen. Diese
Ordnung sollte ein Gesetz sein, etwa im
Sinne des Alten Testaments, ein
göttliches Gesetz, «das wichtiger oder
gültiger ist als der Wille des regierenden
Fürsten oder die Volksmeinung»10.
Denn die Macht ist nicht das Recht,



ZU LARS GUSTAFSSON 537

und der Staat als Gott, das ist das
Böse ".

Der Ewige Jude rückt ins Feld gegen
die Luthersche Auffassung der Obrigkeit

(und gegen den Augustinischen
Gottesstaat und die Hegeische
Staatstheorie). Seine Tora ist nicht wie das
eiserne Gesetz der Lutheraner, das
den Menschen zerschmettert, sondern
sie ist eine Quelle des Trostes und der
Freude. In dem Roman «Trauermusik»

steht ein (Frage-) Satz, der
für Lars Gustafssons neue Denkweise
repräsentativ sein sollte: «Dann wäre
der europäische Liberalismus im
Grunde nichts anderes als das jüdische
Glaubensbekenntnis?»12

Nun zurück zu der Sonnenstadt. Sie
ist der Inbegriff einer utopischen Mi-
krogesellschaft, und wenn die
Renaissance die Computer schon
erfunden hätte, wäre man im Recht,
hinzuzufügen, dass die Sonnenstadt das
Abbild einer modernen durchorganisierten,

zum Einheitsverhalten
zwingenden und mit Hilfe einer autonomen
und allmächtigen Bürokratie ihre Bürger

durchleuchtenden Gesellschaft
orwellschen Schlages ist.

Die Stadt ist von sieben Ringmauern
umgeben und ähnelt in ihrer Perfektion

einem abgeschlossenen Kunstwerk.

Hier hat der Staatsgott sogar
Bilder anfertigen lassen, um den leeren
Raum an den sieben Mauern zu füllen.
Das heisst einerseits, dass die gewöhnliche

Kunst nur noch eine
Seitenfunktion innerhalb des grossen
Kunstwerkes ausübt (auf der anderen Seite
der Mauern befinden sich die
autonome Kunst und der autonome Künstler);

und anderseits, dass die Bilder
Görzenbilder geworden sind, was
wiederum bedeutet, dass der Staatsgott,
als er seine Kathedrale errichtete,

gleichzeitig die Normen, die Kanones,
die für die Ästhetik, die Ethik, die

Agora gültig sind, aufstellte.
Lars Gustafsson ist der Rebell in

dieser Sonnenstadt, der Ikonokiast.
Seine apokalyptisch-kritische Haltung
gilt der öffentlichen Meinung und
den Meinungsmachern.

Es dürfte mittlerweile bekannt sein,
dass unser Apokalyptiker in seinem
Heimatland als dissenter, als
Andersdenkender gut, dass er sich nicht mit
der dort verwirklichten Utopie des
Volksheims identifiziert und dass er
schliesslich als Honorarprofessor in
Austin eine Freistatt gefunden hat.
Sein Aussenseitertum hat ihn in
Schweden um den Erfolg gebracht,
den er zum Beispiel in der
Bundesrepublik gehabt hat. Für viele seiner
Landsleute gilt er als arroganter
Intellektueller, der gern seine Gelehrsamkeit

zur Schau stellt. Allein der
Umstand, dass ein Schriftsteller Romane
in der /c/i-Form schreibt, ist verdächtig.

Schweden ist ein Land, in dem
Gemeinschaftssinn und kollektive
Mentalität die Konflikte zwischen
Individuen und Gesellschaft weithin
entschärfen. Wenn zum Beispiel die
schwedischen Behörden in einem
Streit um Gewaltvideos ein Verbot
erlassen, so geschieht es im Namen
eines allgemeinen Konsenses, einer
allgemeinen Überideologie. Pippi
Langstrumpf darf nicht mehr im
Fernsehen auftreten, weil ihre Streiche
vermeintlich mit der sogenannten
Wohlanständigkeit unvereinbar sind.
Gustafsson möchte diese Wohlanständigkeit

als Schikane entlarven, denn es

gebe keine gemeinsame Auffassung
darüber, was gut und was böse sei.

Punks, Priester und Alkoholiker hätten
jeder für sich ihre Meinung darüber,



538 ZU LARS GUSTAFSSON

und die öffentliche Meinung sei ein
Phantom, das es auszutreiben gelte.
Ein solcher Konsens möge in einem
Staat wie der DDR noch eine Logik
haben, fügt er noch hinzu, bei uns aber
wirke er «bizarr». Der Konsens ist ein
Nonsens, der um so gefährlicher ist,
als er eine totalitäre Entwicklung der
Gesellschaft fördert.

Vor dem Hintergrund einer normativen

illusorischen Kraft in der
utopischen Gesellschaft ist Gustafsson ein
Apokalyptiker, was nicht besagt, dass

er gegen die Massenkultur einschreitet
(in einem gewissen Sinne verteidigt er
hier die Videos), aber gegen die
Medien und gegen Intellektuelle, die
normbildend wirken, d. h. die den
Fürsten unterstützen, indem sie
Illusionen verbreiten.

Nach der Kritik der opinio communis

folgt die Kritik an den Integrierten.
Aus einer anderen Gustafssonschen
Quelle erfahren wir, dass die Medien-
Linke und die meisten Intellektuellen
Schwedens nur noch in der Lage seien,
«emotionale Spannungen zu kanalisieren

und eine Art von Gemeinschaftsgefühlen

zu erzeugen, die verhindern,
dass die Problemformulierungen des

öffentlichen Sektors in Frage gestellt
werden können»13. Jan Myrdal hat es
in einer Rede noch krasser formuliert:
«Diese Gruppe (die Massenmedien-
Linke), die mit tausend Fäden an das
parasitäre Mandarinat gebunden ist
und die selbst mit grosser Macht ein
falsches Bewusstsein verbreitet, sie ist
nicht der Träger, sondern die Nutte
des Bewusstseins.» 14.

Gustafsson nennt nicht die Namen
jener intellektuellen Lakaien; er
erwähnt nur, worin die Torheit Peter
Weiss' und der meisten Intellektuellen
dieses Jahrhunderts bestanden habe,

nämlich in der (hegelschen) Ansicht,
dass das, was siegen muss, Recht
haben muss. So habe zum Beispiel
P. Weiss den Sowjetkommunismus in
Schutz genommen. Unser Apokalyptiker

sieht im Gegenteil seine Aufgabe
darin, «mit den gewöhnlichen Operationen

der Vernunft diese Maschine zu
demontieren»15, denn der Künstler
hat keinen gegebenen Platz im
Schema16. Es gilt, der Menschheit den
Schlaf der Illusion aus den Augen zu
reiben; die Mauern der Sonnenstadt
sind Lügenmauern.

Nach dieser Beschreibung der
schwedischen Intelligenzija tut sich
ein neues (aber eigentlich ein ziemlich
altes) Bild des kulturell Arbeitenden
auf: er ist wieder der Funktionär eines

Auftraggebers und nicht mehr ein
Agent der Menschheit. Und hier
stossen wir auf ein Paradoxon: Der
Integrierte übernimmt in der
utopischen Gesellschaft den sozialen Status

des Apokalyptikers, indem er
gerade dadurch überlebt, dass er sich
eine neue, scheinfunktionale Rolle im
Kulturbetrieb erfindet, während der
Apokalyptiker jene Bereitschaft zum
Umdenken und zur politischen
Alphabetisierung seines Publikums, die sonst
für den Integrierten typisch ist, kundgibt.

Unverkennbar ist der mystisch-
quietistische Zug in Lars Gustafssons
neuer Essaysammlung. Bleibt zu hoffen,

dass dieser Quietismus auf die
Dauer sich auch nicht als Illusion für
den tätigen Phüosophen entpuppt.

William Fovet

1 Umberto Eco, Apokalyptiker und
Integrierte. Zur kritischen Kritik der
Massenkultur. Frankfurt: S. Fischer 1984.
Wir verweisen auch auf den Essay Von



ZU LARS GUSTAFSSON 539

Patmos nach Salamanca, Akzente, 1983.

- 2Ebd., S. 15. - 3Lars Gustafsson,
Bilderna pâ Solstadens murar. Stockholm:

Norstedt 1985. Der Essay Die
Wege der Freiheit bei Luther, Descartes
und Sartre erschien in den Schweizer
Monatsheften (Juli / August 1984). -
4 Lars Gustafsson, Utopien. Frankfurt,
Berlin, Wien: Ullstein, 1985. Vgl. S. 87.

- 5Vgl. Bilderna, S. 41. - «Ebd., S. 43.
Es ist nicht auszuschliessen, dass
Gustafssons Interesse für modelltheoretische

Fragestellungen in einem gewissen
Zusammenhang mit der anwachsenden

Verdatung der schwedischen Bürger

steht. - 7 Ebd., S. 276. - 8

Umberto Eco, Rosens namn, Stockholm:
Brombergs 1983. Vgl. «Efterord», S. 533-
538. Dieses Nachwort ist zum Teil als

«Spiegel»-Artikel erschienen, Nr. 48/1982,
S. 216-217. - 9Vgl. Bilderna, S. 43. -
10 Lars Gustafsson, Trauermusik, München:

Hanser 1984, vgl. S. 140, und
Bilderna S. 87. - " Vgl. Trauermusik,
S. 141. - 12Ebd., S. 141. - "Lars
Gustafsson, Die Medien-Linke: der Wachhund

der neuen Klasse, Freibeuter 7,
1981. Dieser Text wie der von Myrdal
sind die leicht veränderte Fassung der im
«Svenska Dagbladet» veröffentlichten
Artikel. - " Jan Myrdal, Das Parasitentum
und seine Ideale, Freibeuter 7, 1981. Dieser

Text geht ausserdem auf eine vor dem

Uppsala College, USA, gehaltene Rede
zurück. - 15 Vgl. Die Medien-Linke,
S. 95. - 16 Vgl. Bilderna, S. 20. Diese
Worte gehen auf G. Ekelöf zurück.

Hinweise

Briefwechsel Seghers-Herzfelde

Wieland Herzfelde begann seine
verlegerische Tätigkeit in der Weimarer
Republik. Er hat Georges Grosz
entdeckt, und Else Lasker-Schülers Briefe
an Franz Marc, unter dem Titel «Malik»

erschienen, gaben zugleich dem
neuen Verlag den Namen. Herzfelde
trat selbst als Lyriker und Erzähler
hervor; nach dem Zweiten Weltkrieg,
als er nach Deutschland zurückgekehrt
war, wurde er Professor an der
Universität Leipzig. In der DDR hat er
kürzlich seinen 90. Geburtstag gefeiert.
Und soeben ist - mit dem Untertitel
«Gewöhnliches und gefährliches
Leben» - gleichzeitig in der DDR und
im Westen sein Briefwechsel mit
Anna Seghers, einer seiner Autorinnen,
nebst anderen Dokumenten erschienen.
Er umfasst Briefe aus den Jahren 1939
bis 1946, er beginnt mit Briefen der

Seghers aus Paris an Herzfelde, der
bereits nach den Vereinigten Staaten

emigriert war, nachdem er zuvor in
Prag den Malik-Verlag weiterzuführen
versucht hatte. Nach ihrer Emigration
nach Mexiko wurde Anna Seghers eine
der ersten Autorinnen des von Herzfelde

in New York gegründeten
«Auroras-Verlags, an dem Heinrich Mann,
Alfred Döblin, Oskar Maria Graf und
andere beteiligt waren. Ursula Emmerich

und Erika Pick haben Briefe und
Dokumente aus dieser Zeit im Auftrag
der Akademie der Künste der Deutschen

Demokratischen Republik
herausgegeben, eingeleitet und kommentiert.

Der Band ist ausserdem durch
Faksimiles und Abbüdungen illustriert.
Die gediegen gestaltete Ausgabe im
westlichen Teil des deutschen
Sprachgebietes erschien bei Luchterhand in
Darmstadt /Neuwied, die Ausgabe für
die DDR im Aufbau-Verlag.



540 HINWEISE

Baianas - Priesterinnen der Strasse

Wer auf seiner Brasilienreise auch
Salvador da Bahia besucht hat, kennt die
Acarajé-Verkäuferinnen, die am Stras-
senrand in ihren Blechtöpfen auf offenem

Feuer die knusprigen Krapfen
backen und auch andere Leckereien
feilhalten. Sie sind weiss gekleidet, tragen

weisse Kopftücher und Spitzen,
dazu farbige Halsketten. Edgar
Ricardo von Buettner hat ihnen ein
hübsches kleines Büchlein gewidmet mit
zahlreichen Photos, davon viele in
Farbe. Der Text klärt uns darüber auf,
dass diese Frauen Priesterinnen des
Candomblé sind, der afro-amerikani-
schen Kulte, über die ein Text von
Hubert Fichte in den kleinen Band
übernommen worden ist (Edition dia,
St. Gallen/ Wuppertal 1985).

Bibliothek
der phantastischen Abenteuer

Aus Amerika kommt die Mode nach
Europa zurück; schliesslich waren ja
auch die französischen Ritterromane,
die altisländischen Sagas und Gullivers
Reisen phantastische Geschichten.
«Fantasy-Literatur» ist noch immer im
Kommen. Die Bibliothek der
phantastischen Abenteuer, die der Fischer
Taschenbuchverlag in Frankfurt am
Main begründet hat, bringt interessante

und spannende Beispiele, jeder
Band in sorgfältiger Übersetzung und
wo nötig mit einer Einführung
versehen. Berühmt schon vom Film her
(«Der Tiger von Eschnapur») ist zum
Beispiel «Das indische Grabmal» von
Thea von Harbou, die von 1888 bis
1954 gelebt und im ersten Viertel
unseres Jahrhunderts mit ihren Werken

beträchtlichen Erfolg erzielt hat. Marion

Zimmer-Bradley gibt - in einem
andern Band der Reihe - unter dem
Titel «Schwertschwester» magische
Geschichten neuer amerikanischer
Autorinnen und Autoren heraus. Von
T. H. White, der als Sohn eines
britischen Kolonialbeamten in Indien
geboren wurde, stammt «Schloss Mal-
plaquet oder Lilliput im Exil», eine
auch darum originelle Fantasy-Ge-
schichte, weil sie sozusagen sich selbst
und die ganze Gattung parodiert.
Weitere Bände liegen vor oder sind in
Vorbereitung. Man bekennt sich wieder

offener zum Lesevergnügen, zur
spannenden Unterhaltungslektüre. Die
Fantasy-Welle ist noch nicht verebbt.

Colloquium Helveticum

Als «Schweizer Hefte für allgemeine
und vergleichende Literaturwissenschaft»

erscheint im Verlag von Peter
Lang, Bern, Frankfurt a. M. und New
York, eine neue Literaturzeitschrift,
die sich zum Ziel gesetzt hat, die
komparatistische Literaturbetrachtung zum
Gespräch zwischen den Kultur- und
Literaturregionen der Schweiz zu
machen. Ein Patronatsausschuss und
eine Redaktionskommission, die Manfred

Gsteiger präsidiert, sind für die
Gestaltung der Hefte verantwortlich,
als Herausgeberin zeichnet die
Schweizerische Gesellschaft für allgemeine
und vergleichende Literaturwissenschaft.

In Heft 2 (1985; es erscheinen
jährlich zwei Nummern) sind die
Referate einer Berner Tagung der
Gesellschaft abgedruckt, die unter dem
Motto «Wege zum literarischen Text»
stand und Doppelinterpretationen zu
verschiedenen Werken gegeneinander-



HINWEISE 541

stellte, jedes in der Landessprache, in
der es gehalten wurde, jedoch mit kurzen

Zusammenfassungen in
Übersetzung.

Brasilianisch kochen

Tatsächlich ein Kochbuch mit den
Rezepten brasüianischer Gerichte und
ihrer Geschichte! Moema Parente
Augel ist die Verfasserin, die zuerst
über die brasilianische Küche in den
verschiedenen Landesteilen und über
die Essgewohnheiten allgemein orientiert:

Brasilien ist das fünftgrösste
Land der Erde, mit grossen regionalen
Unterschieden. Dennoch gibt es typi¬

sche Gerichte wie zum Beispiel die
Feijoada Completa, eine Art Schlachtplatte

mit schwarzen Bohnen, oder
dann - typisch afro-brasilianisch -
Vatapâ, Caruru und Efó, das eine mit
Weissbrot, Krabben, Cashewnüssen,
Kokosmilch und Palmöl zubereitet, die
andern mit einheimischem Gemüse.
Natürlich enthält die Sammlung von
Rezepten manche Zutat, die hierzulande

schwerlich so leicht aufzutreiben
ist. Ein Verzeichnis der Ersatzprodukte

hüft in solchen Fällen weiter.
Einige Farbphotos geben zudem einen
appetitanregenden Eindruck von der
einladenden Farbigkeit der brasilianischen

Tafel (Edition did, St. Gallen/
Wuppertal 1985).

Wer hat einen
Schadenfreiheits-Bonus in
der Hausrat-Versicherung?

Wir zahlen nach 5 schadenfreien Jahren
50% der letzten Jahresprämie zurück.

VERSICHERUNGEN

Hauptsitz
Albisriederstrasse 164,8040 Zürich, Telefon 01-492 70 40



KÖNIGSFELDEN 589

Mit dem grössten Gewinn ist bisher
das Langhaus aus der Kampagne
hervorgegangen. Dank einer eigentlichen
Neuordnung ist es zu einer einheitlichen,

umfassenden Ornamentver-
glasung gekommen (nachdem in bernischer

Zeit die Fenster vermauert worden

waren und 1897 lediglich
Restscheiben Verwendung gefunden
hatten). Im Obergaden sind neue farblose
Rautenfenster - ein Muster, das im
14. Jahrhundert oft vorkommt -
eingesetzt, mit einer hellgrauen Tönung,
damit kein blankes Tageslicht
eindringt. Sämtliche Seitenschiff-Fenster
haben nun eine ornamentale Farbver-
glasung: grösstenteils Originalscheiben,

mit den wüchsigen Blattmustern
des früheren 14. Jahrhunderts, ferner
Scheiben von J. J. Röttinger (1851) und
R. Nüscheler (1897/1900). Neu
ergänzt, je mit Motiven aus den
Panneaux, sind die Kopfscheiben über
den Lanzetten und die Verglasungen
der neuen Masswerke, so dass sich im
Ganzen ein lückenloser Farbteppich
ergibt. Auch die Stifterfiguren - aus
der ehemaligen habsburgischen
Fürstenreihe, um 1360 - haben wieder
Platz gefunden, allerdings nicht den
angestammten, der sie im Gebet chor-
wärts zeigen müsste.

Das grosse Westfenster, mit
Ornamentscheiben und der Standfigur der
hl. Klara, ist bereits vollständig restauriert,

offensichtlich allzu blank (im
Hydrazinbad), unter totalem Verlust
der rückseitigen Alters- und
Verwitterungsschichten. Ein weiterer Verfall,

wenngleich «ritardando», wird
auch durch die neue Schutzverglasung
nicht aufzuhalten sein.

Man sieht: der kommenden
Detailrestaurierung der Chorscheiben kommt
in dem Drama um Sein oder Nichtsein

eine entscheidende Rolle zu. Ein
internationales Fachgespräch am 26./
27. Juni 1986 hat die Diagnose beraten
und therapeutische Massnahmen
vorgeschlagen. Höchste Vorsicht, unter
Einschluss aller Forschungen und
Erfahrungen, ist die Devise. Aber um
Illusionen und einer Gewissensberuhigung

zuvorzukommen: nur Bremsung,
nicht mehr Vermeidung weiterer
Korrosionen wird bestenfalls möglich sein.
Der Sündenfall, durch Fahrlässigkeit
im Umgang mit der Luft, ist schon

passiert. Nur radikale Einschränkung
der Luftverschmutzung kann das
Leben der «Lieblinge des Lichts»
verlängern - für wieviele Generationen
noch?

Emil Maurer

Errata

Beim Umbruch der Juni-Nummer ist der Druckerei im Aufsatz von Elise Guignard
über Ossip Mandelstam ein sinnverwirrendes Missgeschick passiert. In der ersten Spalte
auf Seite 522 sind zwei Zeilen ausgefallen, die - dort allerdings störend - in der
ersten Spalte von Seite 523 auftauchen. Die zerstörte Stelle muss richtig lauten:

In den Zeiten des Weltkrieges, der Revolution und des Bürgerkrieges in Russland, in
diesen radikalen Umwälzungsperioden, da spricht Mandelstam immer wieder von den
Umwälzprozessen in ganz anderen Dimensionen.

Wir bitten um Kenntnisnahme und Entschuldigung.


	Das Buch
	Anhang

