Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 5

Artikel: Das Phantastische, das Reale und das Bdse : Bemerkungen zu einer
Literaturgattung in Randlage

Autor: Wamister, Christof

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christof Wamister

Das Phantastische, das Reale und das Bose

Bemerkungen zu einer Literaturgattung in Randlage

1

Die Zeiten sind zwar vorbei, in denen man sich speziell zu rechtfertigen
brauchte, wenn man erklirte, ein Liebhaber des Phantastischen zu sein.
Auch scheint jene grosse Phantastik-Welle fiirs erste vorbei zu sein, wie sie
sich vor allem im Kino manifestierte. Dennoch bleibt das Phantastische ein
beunruhigendes Kunst- und Literaturphinomen. Seine Randposition wird
bestehen bleiben, denn seine Erscheinungsformen reichen von der iibelsten
Schundliteratur bis in die grosse Kunst, falls wir diese Stufeneinteilung der
Kunst gelten lassen. Phantastisches erscheint sowohl im Heftchenroman
als auch im «Faust», was sich aber auch vom Kriminalroman sagen ldsst.
Es soll hier aber nicht vom Phantastischen als Element, sondern als
Gattung die Rede sein: von jener Literatur, die sich voll und ganz dem
Phantastischen verschrieben hat. Die Frage nach der Qualitdt ist dabei
nicht zu trennen von der Frage, was phantastische Literatur ist und was sie
will.

Das «Phantastische» — das kommt von Phantasie, die im Gegensatz zur
Wirklichkeit steht. Literatur, die es auf die Beschreibung von Wirklichkeit
abgesehen hat, nennen wir «realistisch». Realistische Literatur beschreibt
die Wirklichkeit, phantasische das nicht Wirkliche, Dinge, die es gar nicht
gibt. Das Pridikat «unrealistisch» wird landldufig oft zur negativen Be-
wertung eines erzihlenden Kunstwerkes verwendet. So weit, so unbefriedi-
gend.

Es ist evident, dass diese klaren Trennungen heute nicht mehr funk-
tionieren. Erkenntnis- und Sprachtheorie sowie die Psychoanalyse haben
hier zu viel in Frage gestellt. Weder der literarische Realismus noch der
Naturalismus haben das Problem der Wirklichkeitsdarstellung gelost. Wire
demzufolge alle moderne Literatur phantastische Literatur? Das wiirde
wieder zu einer unbefriedigenden Ausweitung dieses Begriffes fiihren.
Doch die Elemente des Phantastischen haben sich in der Gegenwart
zweifellos verstarkt.



418 PHANTASTISCHE LITERATUR

Die Theorien iiber das Phantastische in der Literatur haben sich an
Werken des 18. und vor allem des 19. Jahrhunderts erhartet. Speziell im
19. Jahrhundert bildete die phantastische einen ausgepragten Gegensatz
zur realistischen Literatur. «Die phantastische Literatur ist nichts anderes
als das schlechte Gewissen des positivistischen 19. Jahrhunderts», schreibt
Tzvetan Todorov?!. Offenbar verhalten sich die Dinge und menschlichen
Gegebenheiten nicht so, wie es eine «objektiv» realistische Beschreibung
gerne haben mochte. Das Subjekt, das in Frage gestellte Ich, dréngt sich
vor und verformt die Realitdt nach seinen Wiinschen, Begierden — oder
auch Angsten. Ich will aber innerhalb des hier vorgegebenen Rahmens auf
eine Weiterverfolgung einer psychoanalytischen Betrachtung bewusst ver-
zichten, um das Thema mdoglichst aus dem Blickwinkel und den Inten-
tionen der Autoren anzugehen.

2

Zuriick zu den kiinstlerischen Dingen. Phantastisch kommt von Phantasie.
«Fantasy>» ist zu einer Gattungsbezeichnung geworden, um deren Inhalt es
hier nur am Rande geht. «Fantasy», das sind jene durch Buch (Tolkiens
«Herr der Ringe») und Film bekannt gewordenen Geschichten, die in
grauer, imaginierter Vorzeit spielen und Zauberei und Ubernatiirliches als
konstitutive Elemente enthalten. Sie stehen, um eine wichtige Unter-
scheidung der Literaturkritik zu bemiihen, nidher beim Marchen als bei der
Sage. Im Mairchen geht es von Beginn an zauberhaft und phantastisch zu,
und seine Protagonisten bedienen sich der Zaubermittel ganz selbstver-
standlich, meist zu ihrem schlussendlichen Vorteil. In der Sage dagegen
brechen die iibernatiirlichen Michte in die Menschenebene ein und be-
strafen denjenigen, der sich nicht an die von ihnen auferlegten Spielregeln
hilt. Daraus wurde auch der Schluss gezogen, dass das Marchen fortschritt-
lich, die Sage dagegen reaktiondr sei2. Diese Aussage wurde von Lars
Gustafsson auf die ganze Gattung der phantastischen Literatur iiber-
tragen 3. Womit wir auch schon mitten in der Literaturdiskussion iiber das
Phantastische wiren, die hier aber nicht noch einmal in ganzer Breite auf-
gerollt sein soll.

Grundsitzlich gilt es zu unterscheiden in Strukturbeschreibung und
Wertung. Besteht nun das Phantastische im Einbruch eines iibernatiirlichen
Ereignisses in eine von der Vernunft regierte Welt (Louis Vax), in der sie
einen Riss verursacht (Roger Caillois), oder wird es in erster Linie durch
die Unschliissigkeit des Lesers iiber die Beschaffenheit der unheimlichen
Ereignisse (Todorov) bestimmt? Mehr psychoanalytisch ausgerichtete
Kritiker sprechen von der Phantastik als der «Wiederkehr des Verdring-



PHANTASTISCHE LITERATUR 419

ten» 4. Auch um die Abgrenzung zwischen Gattungen und Untergattungen
sowie die fliessenden Uberginge hat man sich bereits hinlédnglich bemiiht.
Abgesehen von der bereits erwdhnten «Fantasy» gilt anerkanntermassen
als eigenstindiges Genre die Science-Fiction-Literatur (SF), da sie meist in
der Zukunft spielt, und die in ihr beschriebenen Wunder technischer Natur
sind oder auf andern Planeten stattfinden. Zeit und Raum spielen bei
dieser Unterscheidung somit eine wesentliche Rolle. Verwirrenderweise
gibt es aber auch Mischformen zwischen SF und klassischer Phantastik,
fiir die als vorlidufige Beispiele H. P. Lovecraft, C. A.Smith und der Film
«Alien» stehen mogen.

Die klassische phantastische Erzdhlung ist die Geistergeschichte: der
Einbruch des Jenseitigen in die reale, verniinftige Welt. Auch hier wurden
umfangreiche Klassierungen erstellt, vom Vampir bis zum Werwolf. Die
phantastische Literatur bezieht ihre Faszination aus dem Grenzbereich, aus
dem Zusammenstoss zweier Welten. Wie steht es denn aber mit jenen
Erzdhlungen, die ganz in der phantastischen Welt spielen, oder bei denen
(umgekehrt) der Schrecken realen Ursprungs ist? Man kann letzteres ver-
einfachend als Horror-Literatur (oder -Film) bezeichnen. Auch hier gibt es
iibrigens fliessende Ubergénge. Und was ist, wenn sich das Jenseitige nicht
als bose und erschreckende, sondern als gute Macht erweist? Aus Begeg-
nungen mit gutartigen Gespenstern ergeben sich oft witzige Wirkungen;
es ist aber doch ein bereits eher ironisches Randgebiet.

3

Eine Folgerung und eine Frage: Dem Grenzgebiet, dem Unsicheren, Un-
entschiedenen kommt in der Phantastik eine wesentliche Rolle zu; sei es
durch die Mischformen von Gattungen, sei es durch die Todorovsche Un-
sicherheit des Erzihlers/Lesers iiber die Beschaffenheit der unheimlichen
Phinomene. Die Frage: Der amerikanische Horror-Bestseller-Autor
Stephen King hat sie in einem langen Essay iiber sein Schreiben und sein
Genre® auf die folgende Formulierung gebracht: «Why do you want to
make up horrible things when there is so much real horror in the world?»
So lasst er einen Kritiker fragen. Eine Frage, die sich jeder Liebhaber der
modernen Phantastik gefallen lassen muss. Damit wird nicht ein struktur-
beschreibender Weg (vom Praktiker und Autor King als akademischer
Firlefanz betrachtet) eingeschlagen, sondern eine moralische Frage gestellt.

Muss ich begriinden, warum als Textbasis nicht auf einen Klassiker des
Phantastischen, sondern auf einen amerikanischen Autor gegriffen wird,
dessen Ruf vom europidischen Standpunkt aus nicht iiber alle Zweifel
erhaben ist? Gewiss bevorzugen er und andere Amerikaner grellere



420 PHANTASTISCHE LITERATUR

Effekte, als wir sie gemdss klassischer Asthetik gewohnt sind. Aber be-
kanntlich ist die Unterscheidung in hohe und niedere Literatur eine deut-
sche Spezialitdt, deren Anwendung gerade bei der phantastischen Literatur
oft jammerlich versagt; zu viel Interessantes miisste dabei unter den Tisch
fallen. Sowohl das Lesevergniigen als auch die theoretische Neugierde
kdmen dabei zu kurz. Und nicht zuletzt zeigt sich Stephen King in seinem
Essay als Autor, der sich iiber die Bedingungen seines literarischen Pro-
duzierens durchaus seine Gedanken gemacht hat.

Beim Werk von King handelt es sich zumeist um «supernatural horror»
(H.P. Lovecraft): Das Unheimliche ist unerkldrlich-iibernatiirlichen Ur-
sprungs und es ist bose, es bedroht den Menschen. Bei King konnen sich
banale Dinge des Alltagslebens wie Autos und Maschinen, aber auch
Tiere, in bedrohliche Ungeheuer verwandeln; von seinen modernen Varia-
tionen des Vampirthemas ganz abgesehen. Stephen Kings Antwort auf die
zitierte moralische Frage lautet sehr einfach: «... that we make up horrors
to help us cope with the real ones.» Er beruft sich dabei auch auf die
Katharsis-Theorie des Aristoteles. Der heilsame Schrecken? Unaus-
gesprochen bezieht sich dabei King auf die von Todorov verworfene These
von Lovecraft, dass phantastische Literatur sich durch die Angst definiere,
die sie beim Leser hervorrufe. Todorov folgert daraus spottisch, dass somit
die «Gattung eines Werkes von der Nervenstirke seines Lesers»® abhéange.
Das ergébe wohl ein zu einfaches Wertungsschema. Aber Angst ist zweifel-
los eines der grossen Themen der phantastischen Literatur, da stimmt auch
der belgische Autor Jean Ray bei, der die grenzhiitende Wichterfunktion
der Angst betont. Sie bewacht die Rinder des Realen”.

Bei Stephen King erscheint das Ubernatiirliche als das Bose, und er
liefert in seinem Essay gleich auch eine bemerkenswerte These, dies an-
lasslich der Interpretation des Romans «Ghost Story» seines Kollegen
Peter Straub. Normalerweise sei es einfach, phantastische Erzéhlungen
(«horror novels») in solche zu unterscheiden, in denen das Bose (das eng-
lische Wort «evil» deckt sich m.E. nicht mit der deutschen Ubersetzung
— es hat eine Nebenbedeutung von «passiv, aber allgegenwértig») — aus dem
Innern der handelnden Menschen kommt (King nennt das klassische Bei-
spiel «Dr. Jekyll and Mr. Hyde») und solche, in denen es von aussen
kommt. Spitestens hier ist ersichtlich, warum eine psychoanalytische Be-
trachtungsweise fiir die phantastische Literatur nicht geniigt. King nennt
die zweite Moglichkeit «predestinate evil» und gibt als Beispiel «Dracula»
von Bram Stoker an. Doch ab und zu komme ein Buch daher, in dem sich
das Bose nicht mit letzter Sicherheit zuordnen lasse, es bleibe «ambiguous».
Oft, aber nicht immer, mache dies die Qualitdt eines Buches aus. King
leitet die Faszination von «Ghost Story» daraus ab® Da hitte man nun



PHANTASTISCHE LITERATUR 421

eine moraltheologische Variante von Todorovs These der «Unschliissig-
keit»; aber bezogen auf die Herkunft des Bosen. Die Herkunft des Bosen
rein aus uns, als Projektion auf die Aussenwelt, wire eine psychologistische
These — letztlich die Erklirung des scheinbar Ubernatiirlichen durch
natiirlich-psychische Gegebenheiten. Die moderne amerikanische Phanta-
stik ist da in ihren guten Beispielen?, trotz teilweise grobbrutaler Effekte,
subtiler: Es gibt das menschliche Bose, aber es materialisiert sich ausser-
halb. Das Bose kann sich nur dort ansiedeln, wo ihm der Platz bereitet ist.
In Abwandlung des Themas vom (verwunschenen) Gespensterhaus
(«<haunted house») wird in «Salems Lot» die These von der Trocken-
batterie des Bosen entwickelt. Das Haus, in dem Boses geschehen ist, lockt
nach einer gewissen Zeit erneut das Bose an, das nun in erhohter Potenz
erscheint und von der alten Stitte Besitz ergreift.

Das Bose von Menschen wird gespeichert. Die philosophisch-theolo-
gische Frage, ob das Schlechte («evil») nur aus menschlicher Schwéche
entsteht, oder ob es auch einen Versucher ausserhalb gibt, wird nicht ab-
schliessend beantwortet. Die moderne amerikanische Horror-Story (und
ihre Variante im Film) neigt aber doch eher zur zweiten Moglichkeit, was
ihr vor allem in Europa angekreidet wurde. Ist die Meinung, der Teufel
existiere, reaktiondr? Enthebt sie den Menschen von seiner Verantwortung,
sich fiir Fortschritt und Vernunft einzusetzen? Die Antwort liegt in der
Ambivalenz, in dem «ambiguous» von Stephen King. Der Mensch hat
leider die Fihigkeit, bése/schlecht zu sein und lockt dadurch — wenig-
stens in der Horror-Fiktion — iibermichtige bose Krifte von ausserhalb
heran. In den guten Beispielen phantastischer Literatur sind die Helden
immer auch ein wenig schwach; wirklich schlecht sind die menschlichen
Gehilfen des transzendenten Bosen. Die Erkldrung des Ubels aus psycho-
logischen und soziologischen Ursachen geniigt dem Autor des Phantasti-
schen nicht. Die kleinstidtische Gesellschaft von Salems Lot hat zwar
einiges an Miesem zu verbergen. Das satanisch Bose aber kommt von
aussen, auch wenn ihm unbewusst Vorschub geleistet wird.

In Peter Straubs «Ghost Story» kehrt das Bose in weiblicher Gestalt
immer wieder zuriick, um sich fiir eine Tat zu richen, die es provoziert hat.
Gegeniiber den Siinden der kleinstidtischen Gesellschaft erscheinen die
Macht und der Rachedurst des Diamonischen allerdings iiberproportional
und iibermichtig. Bei einer naiven Lektiire geht der allegorische Gehalt
verloren. Es bleiben die Faszination — und die Versuchung, das Bose auf
einzelne missliebige Personen zu projizieren.

Der «metaphysische» Zirkus in Ray Bradburys «Something Wicked This
Way Comes» lebt von der menschlichen Schlechtigkeit und von den
Schmerzen, die sich Menschen antun. Er macht den Unzufriedenen Ver-



422 PHANTASTISCHE LITERATUR

sprechungen und spiegelt ihnen Gliick vor, um sie fangen zu kdnnen; die
metaphorischen Instrumente dafiir sind das Spiegellabyrinth und das
Karussell, mit dem man in der Zeit vorwarts und riickwarts fahren kann.
Auf der Ebene der Erzdhlung ist das Bose real, es kommt von aussen,
angezogen durch die menschliche Schwiche, die ihm Nahrung gibt. Am
Ende der Erzidhlung ist der Spuk verschwunden, die Welt ist wieder im Lot
und die Protagonisten, zwei heranwachsende Knaben, haben einen Ent-
wicklungsschritt vollzogen. In Bradburys Roman wird das Bose am Schluss
besiegt. Es spielt hier das hinein, was Stephen King (Danse Macabre,
S. 442) als den konservativen Charakter der Horror-Story bezeichnet hat.
Das Bose wird abgewehrt, und alles soll wieder so werden, wie es friiher
war. Dabei findet aber oft eine tiefgreifende Verdnderung statt, die bis zur
Zerstorung des geliebten Objektes gehen kann; einer Stadt oder eines vom
Bosen infizierten Menschen. Nur durch dieses Opfer ist dann das Bose
noch abwendbar.

4

«Besides, he added, my constant talk about ‘unnamable’ and ‘unmention-
able’ things was a very pueril device, quite in keeping with my lowly stand-
ing as an author.»'® H.P. Lovecraft (1890-1937), der hier auf selbst-
ironische Weise die Argumente seiner spiteren Kritiker vorwegnahm,
provoziert und irritiert mit seinem Werk sowohl die ethische als auch die
strukturalistische Erfassung der phantastischen Literatur. Nicht dass das
Ubernatiirliche in seinen Erzdhlungen durchwegs nur bose wire; aber es
ist iiberméchtig und total anders und fremdartig. Es wird kaum je wirklich
abgewendet oder gebannt. Die provisorische Losung erfolgt dadurch, dass
sich der Erzidhler vom Ort des Schreckens zuriickzieht, sofern er diesem
nicht gar erliegt. Oft erfolgt die Befreiung auch dadurch, dass das Anders-
artige eben auch andern Gesetzen folgt; es zieht sich ohne eigentliche
Abwehrleistung des Menschen zuriick.

Das Bose bei Lovecraft hat wenig mehr mit dem D&#monisch-Uber-
natiirlichen der christlich-abendlzndischen Tradition zu tun. Deren okkulte
Tradition wird vielmehr auf die Existenz eines «Alternativ-Reiches» alterer
Wesen zuriickgefiihrt. Relikte von ihnen sind noch auf der Erde zu finden;
sie kamen von andern Sternen oder gar aus andern Dimensionen. Wer sich
via Magie mit ihnen einldsst, wird vernichtet oder aufgesogen. Lovecraft
spielt mit Mythen verschiedenster Art, ohne sich aber definitiv festzulegen.
Als konservativer Materialist entwirft er aber die Konturen eines negativen
Schopfungsmythos. Weder Gott noch der Mensch sind mehr Herr der
Schopfung. Es gibt dltere, stirkere Michte, an die wir angrenzen. Das



PHANTASTISCHE LITERATUR 423

Unheimlich-Bose bei Lovecraft ist real; keine Rede mehr von Todorov-
scher Ambiguitit, auch wenn Lovecraft dieses Stilmittel zu Beginn seiner
Erzéhlungen oft verwendet, um dann aber Schritt um Schritt zu steigern,
bis am Schluss kein Zweifel mehr bleibt1'. Auf Lovecrafts Asthetik der
Horrorgeschichte wurde bereits im Zusammenhang mit Todorov hin-
gewiesen. Bereits der Titel von Lovecrafts Essay gibt das Programm:
«Supernatural Horror in Literature». Fiir Lovecraft ist echte phantastische
Literatur nur diejenige, bei der an der «jenseitigen» Herkunft des Un-
heimlich-Bosen kein Zweifel sein kann. Er stellt die Angst des Menschen
vor dem Unbekannten an den Beginn und legt den Hauptakzent auf die
«Atmosphire». Je mehr eine phantastische Erzdhlung eine Atmosphire
der Furcht, der Bedrohung, des Schreckens und somit Angst im Leser
hervorruft, um so besser ist sie als Kunstwerk in ihrer vorgegebenen
Gattung !2. Dass es sich dabei um eine extrem gegenaufkldrerische Position
handelt, braucht nicht weiter betont zu werden. In seinem Essay bringt
Lovecraft seine Verachtung gegeniiber denjenigen Autoren zum Ausdruck,
die am Schluss einer Erzdhlung eine rationale Erklidrung fiir unheimliches
Geschehen offerieren. Die durch den Standpunkt des Erzdhlers filtrierte
Doppeldeutigkeit des Umheimlichen (Henry James’ «The Turning of the
Screw>») interessiert ihn wenig; selber verwendet er sie andeutungsweise als
Kunstgriff: «Zugegeben, ich habe bis zum Schluss nichts unmittelbar
Schreckliches gesehen>, heisst es (in der deutschen Ubersetzung) zu Beginn
seiner Erzéhlung «The Whisperer in the Dark.» Das bis hin zur raffiniert
vorbereiteten Schlusspointe Angedeutete geniigt aber, um die Existenz des
«Jenseitigen» (d.h. von einem fremden Stern Kommenden) deutlich und
unmissverstandlich zu machen. Lovecraft folgte seiner eigenen Asthetik
aufs unbedingteste. Die Interpreten streiten sich dariiber, ob seine Technik
der iiberdeutlichen Andeutung, sein Vokabular des Unnennbaren kunst-
volle Absicht sind oder literarischem Dilettantentum entspringen. Bio-
graphie, Essay und Briefe deuten darauf hin, dass Lovecraft mehr war als
ein missgeleiteter Dilettant. Die Aussenseiterposition der Gattung, der er
sein Leben verschrieb, gibt er selber zu: «It is a narrow though essential
branch of human expression, and will chiefly appeal as always to a limited
audience with keen special sensibilities» (Supernatural Horror, S. 512).
Lovecraft geht in seinem Essay mit der Literaturgeschichtsschreibung
einig, wenn er die phantastische Literatur als Gegenbewegung zur ver-
nunftsgldubigen Aufkldrung auffasst, die deren Infragestellung am Uber-
gang zum 19. Jahrhundert vorwegnimmt. Lovecraft konstatiert dann ein
Weiterbestehen der Gattung als literarische Untergrundbewegung im
positivistischen 19. Jahrhundert. Sei sie vor dem Ersten Weltkrieg noch
wenig geachtet worden, so sei jetzt (1927) eine grossere Betrachtung der



424 PHANTASTISCHE LITERATUR

«Weird Writings» zu konstatieren. Als Gegenstromung zum noch platteren
Positivismus des 20. Jahrhunderts erfreue sich der Mystizismus und Okkul-
tismus eines kriftigen Wachstums. Anderseits haben die Erkenntnisse der
modernen Naturwissenschaften Tiiren zu neuen Dimensionen gedffnet,
vermerkt Lovecraft mit Sympathie und verweist damit auf die Verbindung
von Phantastik und Science Fiction, die sein Werk teilweise kennzeichnen.

Lovecraft ist der markanteste Vertreter einer Richtung, die stark von
den iibrigen Strémungen der phantastischen Literatur abweicht. Sein Boses
erkldrt sich weder rational noch psychologisch. In seiner materialistischen
Konzeption erhiértet im Gegenteil die Wissenschaft (allerdings eine neue,
okkulte) die Existenz des Andersartig-Jenseitigen. Das «Bose» ist bei ihm
eine vollig selbstindige Macht, die nicht von menschlichen Dispositionen
abhingig ist. Es ergreift zwar mit Vorliebe jene, die von ihm fasziniert
sind und ihm nachspiiren («Charles Dexter Ward»), dies aber letztlich ohne
gesellschaftlich-moralische Implikationen. Lovecrafts negative Helden
sind vor Beginn ihrer Abenteuer keine Bosewichter; ihr Aussenseiter-
Status verstérkt sich dann aber bis zur volligen Ausloschung. Am ehesten
werden noch die Helfershelfer des Bosen als verderbt geschildert; dies oft
auf Grund ihrer genetischen Disposition.

Das Bose tritt oft im Verbund mit dem Rassisch-Fremdartigen auf,
wodurch Lovecraft den (nicht ganz von der Hand zu weisenden) Vorwurf
des Rassismus auf sich gezogen hat. Das Fremde, Unbekannte ist das Be-
drohliche, Angsteinflossende. Doch Boses ist es letztlich nur in der mensch-
lichen Werthierarchie, von deren Standpunkt aus Lovecrafts Erzahler
schreiben. Der Untergang der Menschheit konnte noch einmal abgewendet
werden — so konnte etwa das Schema lauten, mit dem Lovecraft ab und
zu spielt. Andere Storys gehen von der Idee aus, dass Wesen hoherer
Rangordnung einen Menschen zu sich holen, um sich Informationen iiber
das Treiben auf der Erde zu beschaffen.

Findet sich Mehrdeutigkeit in der Interpretation als Merkmal hoch-
stehender Literatur auch bei Lovecraft? Der Sonderling aus Providence,
Rhode Island, sah die eigene Rolle beschriankt. Er wollte fiir jene kleine
Gruppe, die dies zu schitzen weiss, auf moglichst raffinierte Weise ein
Grundgefiihl menschlicher Existenz gestalten: die Angst vor dem Un-
bekannten. Vor dem Hintergrund seiner Zeit ist Lovecrafts Werk als grosse
Metapher der Bodenlosigkeit zu lesen.

2

Noch ist die von Stephen King zitierte Frage nicht beantwortet: Warum
literarischer Schrecken, wenn es doch in der Welt geniigend realen



PHANTASTISCHE LITERATUR 425

Schrecken gibt? Es ist dies eine in erster Linie moralische Frage, in der
Ablehnung mitschwingt. King ldsst sich auf die moralische Ebene ein und
meint, das Erlebnis von Furcht und Schrecken in der Fiktion helfe uns,
das Schreckliche in der Wirklichkeit besser zu bewiltigen. Wie dies genau
vor sich geht, fiihrt er nicht aus. Etwa durch die Diskrepanz zwischen
imaginiertem und realem Schrecken? Es ist durchaus fraglich, ob der reale
Schrecken noch durch den imaginierten iibertroffen werden kann.

Und doch spielt die Differenz eine Rolle: diejenige zwischen der Bana-
litdt unseres Alltagslebens und jener Welt der Imagination, die uns durch
phantasievolle Kopfe beschert wird. King hat am Ende seines Essays eine
andere Erkldrung parat: den Wunsch, zur phantastisch-magischen Welt des
Kindes zuriickzukehren, den Blickwinkel wieder zu erweitern. Weg von
der sturen Konzentration auf das Sachlich-Reale — und sei es auch nur
fiir anderthalb Kinostunden. Eine heruntergekommene «Romantik als
Ungeniigen an der Normalitit> (L.Pikulik)? Es wiére dies eine relativ
triviale Erkldrung fiir das Bediirfnis nach Marchen und Fantasy — es wire
um so stirker, je durchrationalisierter unsere Umwelt ist. Die Phantasie
an die Macht? Vor dem Hintergrund der neuen Zivilisations-, Wissen-
schafts- und Rationalitétskritik wird dieses Bediirfnis noch stérker. Die
Welt der Imagination muss erweitert werden, da auch das Reisen in fremde
Lénder nichts mehr hilft. Lovecrafts bedrohliche Eindden werden immer
seltener — und auch die Raumfahrt hat viel von ihrem phantasietreibenden
Impetus verloren, seit die Forschungsergebnisse iiber Mond, Mars und
Venus vorliegen.

Und dennoch: Via Poe und Lovecraft fiihrte die amerikanische Literatur
die «gothische» Schauerliteratur weiter und liess sich dabei auch von der
Einfithrung des elektrischen Lichts nicht abschrecken. Letztere hat wohl
dem klassischen Gespenst englischer Provenienz den Garaus gemacht,
konnte aber neuen Schrecknissen, die mittlerweile selbst klassisch geworden
sind, nichts anhaben.

Bei Lovecraft haben wir gelernt, dass das Phantastische durch seine
Fremdartigkeit bedrohlich und angsteinfléssend ist. Fern von der mora-
lischen Frage nach dem Bosen hat sich im Zuge der modernen Literatur
eine phantastische Weltsicht etabliert. Die durchrationalisierte, technisierte
Welt reizt nicht bloss zur Flucht in die Phantasie, sie entwickelt ihrerseits
phantastische Qualitdten. In der Literatur ist der Wirklichkeitszusammen-
hang des Realismus verlorengegangen, spitere Stilrichtungen haben
Elemente des Phantastischen iibernommen; das wird spitestens seit Kafka
und Joyce deutlich. Die Phantastik ist der Realismus unserer Zeit; die
Welt wird als unbegreifbar empfunden. Dem Wirklichkeitsverlust folgte
die Riickkehr zum Mythos und zur Phantasie. Totalitdt ist nicht mehr



426 PHANTASTISCHE LITERATUR

erreichbar. Alles zerfillt in Einzelphdnomene, die nur noch partiell erklar-
bar sind. Die kohdrenten Erkldrungsmodelle zerbrachen durch Ereignisse
in einer Realitdt, die zunehmend als unbegreifbar und phantastisch emp-
funden wird. Weltuntergangsidngste kommen wie Wellen, abgeldst von
Umkehrbewegungen. Die von Lovecraft nach dem Ersten Weltkrieg dia-
gnostizierte Bewegung hin zu Mystizismus und Okkultismus (es gab sie
schon Ende des 19. Jahrhunderts) hat sich verstdarkt. Die abendldndische
Rationalitit der Wissenschaften wird in Zweifel gezogen und fiir die zer-
storerische Beherrschung des Natiirlichen verantwortlich gemacht. Umwelt-
katastrophen liefern den Stoff fiir Geschichten, deren Horror nicht mehr
«supernatural» ist. «La réalité dépasse la fiction.» Innerhalb von hundert
Jahren wurde aus Phantastischem Reales, im guten wie im schlechten.
Wenn ein Mensch des frithen 19. Jahrhunderts unmittelbar in die Gegen-
wart versetzt wiirde, sdhe er sich je nach «Landungsort» in ein technisches
Paradies oder in einen bosen Traum versetzt. Zeitphilosophen sprechen
angesichts dieser Beschleunigung von der Wende in ein neues Zeitalter.
Dies alles hat die Wahrnehmung veréndert. Die Position des Betrachters
ist nicht mehr ruhend (oder in sehr langsamem Fluss), sondern in zu-
nehmender Bewegung. Zusitzliche Verwirrung wird durch ein Ubermass
an unzusammenhéngender und nicht mehr verarbeitbarer Information
gestiftet. 7

In einer zusehends phantastischer werdenden Welt nimmt auch die
Literatur als geistige Sehhilfe phantastischen Charakter an. Ja es stellt sich
geradezu die Frage, ob sich aus diesem Grund die phantastische Literatur
im engeren Sinne nicht schon iiberlebt hat. Die phantastischen Horror-
erzdhlungen artikulieren unsere Angste angesichts der Beschleunigung und
spielen mit ihnen. Die guten Beispiele fithren zu Erkenntnis durch
Schrecken, die minderwertigen wollen uns bloss kitzeln und die Zeit ver-
treiben. Einzelne Untergattungen des Phantastischen und der SF sind
bereits historisch, andere werden es demnéchst; es kommen aber auch
immer wieder neue Kreationen, welche gerade das tun, was die Literatur
als Gesamtes nicht mehr vermag: kohédrente Weltentwiirfe liefern. Die
phantastische Literatur darf dies noch, es ist ihre spielerische Aufgabe.
Dass diese Entwiirfe so oft negativ-pessimistisch ausfallen, darf ihr nicht in
die Schuhe geschoben werden. Zum Trost: Solange noch phantasievoll ent-
worfen wird, ist dies ein Anzeichen von Lebenskraft — auch wenn wir
nicht wissen, wohin die Reise geht.

! Tzvetan Todorov: Einfilhrung in die E. Dingeldey/J. Vogt: Kritische Stichwor-
phantastische Literatur, Miinchen 1972. — ter zum Deutschunterricht, Miinchen
2 Christa Biirger: Miarchen und Sage, in: 1974. — 3Lars Gustafsson: Uber das



PHANTASTISCHE LITERATUR

Phantastische in der Literatur, in: Uto-
pien, Miinchen 1970. Vgl. auch: Martin
Roda Becher: Die im Riicken lebendig
gewordene Lehne, in: An den Grenzen
des Staunens, Frankfurt 1983, S. 12 f. Wei-
ter ist die Phantastikdiskussion in der
Reihe Phaicon, Almanach der phantasti-
schen Literatur 1-5 (Frankfurt 1974 ff.,
zum Teil vergriffen) dokumentiert. -
4Joachim Metzner: Die Vieldeutigkeit
der Wiederkehr, in: Phantastik in Litera-
tur und Kunst, Darmstadt 1980, S.79-
110. — 5 Stephen Kings Danse Macabre,
London und Sidney 1981, S. 27. - ¢ Todo-
rov, S.35. — 7Jean Ray: Strassen, in:
Phaicon 1, S. 160 ff. — 8 Danse Macabre,
S.293f. — ?Stephen King: Salems Lot.

427

Peter Straub: Ghost Story. — 1 H. P. Love-
craft: The Unnamable, in: Dagon and
other tales, London 1967, S. 226. -
111 ovecrafts Erzdhlungen sind in deut-
scher Ubersetzung in der Reihe Phanta-
stische Bibliothek der Suhrkamp Taschen-
biicher erschienen. Die wichtigsten sind
unter den Titeln Cthulhu, Berge des
Wahnsinns, Der Fall Charles Dexter
Ward, Das Ding auf der Schwelle, zu fin-
den. Hintergrundinformationen liefert
der Band: Uber H.P. Lovecraft, heraus-
gegeben von Franz Rottensteiner, Frank-
furt 1984, — 12 Supernatural Horror in
Literature, in: Dagon ... S. 423-512; die
zierte These S. 427.




	Das Phantastische, das Reale und das Böse : Bemerkungen zu einer Literaturgattung in Randlage

