
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 5

Artikel: Das Phantastische, das Reale und das Böse : Bemerkungen zu einer
Literaturgattung in Randlage

Autor: Wamister, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christof Wamister

Das Phantastische, das Reale und das Böse

Bemerkungen zu einer Literaturgattung in Randlage

Die Zeiten sind zwar vorbei, in denen man sich speziell zu rechtfertigen
brauchte, wenn man erklärte, ein Liebhaber des Phantastischen zu sein.
Auch scheint jene grosse Phantastik-Welle fürs erste vorbei zu sein, wie sie

sich vor allem im Kino manifestierte. Dennoch bleibt das Phantastische ein
beunruhigendes Kunst- und Literaturphänomen. Seine Randposition wird
bestehen bleiben, denn seine Erscheinungsformen reichen von der übelsten
Schundliteratur bis in die grosse Kunst, falls wir diese Stufeneinteilung der
Kunst gelten lassen. Phantastisches erscheint sowohl im Heftchenroman
als auch im «Faust», was sich aber auch vom Kriminalroman sagen lässt.
Es soll hier aber nicht vom Phantastischen als Element, sondern als

Gattung die Rede sein: von jener Literatur, die sich voll und ganz dem
Phantastischen verschrieben hat. Die Frage nach der Qualität ist dabei
nicht zu trennen von der Frage, was phantastische Literatur ist und was sie

will.
Das «Phantastische» - das kommt von Phantasie, die im Gegensatz zur

Wirklichkeit steht. Literatur, die es auf die Beschreibung von Wirklichkeit
abgesehen hat, nennen wir «realistisch». Realistische Literatur beschreibt
die Wirklichkeit, phantasische das nicht Wirkliche, Dinge, die es gar nicht
gibt. Das Prädikat «unrealistisch» wird landläufig oft zur negativen
Bewertung eines erzählenden Kunstwerkes verwendet. So weit, so unbefriedigend.

Es ist evident, dass diese klaren Trennungen heute nicht mehr
funktionieren. Erkenntnis- und Sprachtheorie sowie die Psychoanalyse haben
hier zu viel in Frage gestellt. Weder der literarische Realismus noch der
Naturalismus haben das Problem der Wirklichkeitsdarstellung gelöst. Wäre
demzufolge alle moderne Literatur phantastische Literatur? Das würde
wieder zu einer unbefriedigenden Ausweitung dieses Begriffes führen.
Doch die Elemente des Phantastischen haben sich in der Gegenwart
zweifellos verstärkt.



418 PHANTASTISCHE LITERATUR

Die Theorien über das Phantastische in der Literatur haben sich an
Werken des 18. und vor allem des 19. Jahrhunderts erhärtet. Speziell im
19. Jahrhundert bildete die phantastische einen ausgeprägten Gegensatz
zur realistischen Literatur. «Die phantastische Literatur ist nichts anderes
als das schlechte Gewissen des positivistischen 19. Jahrhunderts», schreibt
Tzvetan Todorov1. Offenbar verhalten sich die Dinge und menschlichen
Gegebenheiten nicht so, wie es eine «objektiv» realistische Beschreibung
gerne haben möchte. Das Subjekt, das in Frage gestellte Ich, drängt sich

vor und verformt die Realität nach seinen Wünschen, Begierden - oder
auch Ängsten. Ich will aber innerhalb des hier vorgegebenen Rahmens auf
eine Weiterverfolgung einer psychoanalytischen Betrachtung bewusst
verzichten, um das Thema möglichst aus dem Blickwinkel und den
Intentionen der Autoren anzugehen.

Zurück zu den künstlerischen Dingen. Phantastisch kommt von Phantasie.
«Fantasy» ist zu einer Gattungsbezeichnung geworden, um deren Inhalt es

hier nur am Rande geht. «Fantasy», das sind jene durch Buch (Tolkiens
«Herr der Ringe») und Film bekannt gewordenen Geschichten, die in
grauer, imaginierter Vorzeit spielen und Zauberei und Übernatürliches als
konstitutive Elemente enthalten. Sie stehen, um eine wichtige
Unterscheidung der Literaturkritik zu bemühen, näher beim Märchen als bei der
Sage. Im Märchen geht es von Beginn an zauberhaft und phantastisch zu,
und seine Protagonisten bedienen sich der Zaubermittel ganz
selbstverständlich, meist zu ihrem schlussendlichen Vorteil. In der Sage dagegen
brechen die übernatürlichen Mächte in die Menschenebene ein und
bestrafen denjenigen, der sich nicht an die von ihnen auferlegten Spielregeln
hält. Daraus wurde auch der Schluss gezogen, dass das Märchen fortschrittlich,

die Sage dagegen reaktionär sei2. Diese Aussage wurde von Lars
Gustafsson auf die ganze Gattung der phantastischen Literatur
übertragen 3. Womit wir auch schon mitten in der Literaturdiskussion über das
Phantastische wären, die hier aber nicht noch einmal in ganzer Breite
aufgerollt sein soll.

Grundsätzlich gilt es zu unterscheiden in Strukturbeschreibung und
Wertung. Besteht nun das Phantastische im Einbruch eines übernatürlichen
Ereignisses in eine von der Vernunft regierte Welt (Louis Vax), in der sie
einen Riss verursacht (Roger Caillois), oder wird es in erster Linie durch
die Unschlüssigkeit des Lesers über die Beschaffenheit der unheimlichen
Ereignisse (Todorov) bestimmt? Mehr psychoanalytisch ausgerichtete
Kritiker sprechen von der Phantastik als der «Wiederkehr des Verdräng-



PHANTASTISCHE LITERATUR 419

ten» 4. Auch um die Abgrenzung zwischen Gattungen und Untergattungen
sowie die fliessenden Übergänge hat man sich bereits hinlänglich bemüht.
Abgesehen von der bereits erwähnten «Fantasy» gilt anerkanntermassen
als eigenständiges Genre die Science-Fiction-Literatur (SF), da sie meist in
der Zukunft spielt, und die in ihr beschriebenen Wunder technischer Natur
sind oder auf andern Planeten stattfinden. Zeit und Raum spielen bei
dieser Unterscheidung somit eine wesentliche Rolle. Verwirrenderweise
gibt es aber auch Mischformen zwischen SF und klassischer Phantastik,
für die als vorläufige Beispiele H.P. Lovecraft, C.A.Smith und der Film
«Alien» stehen mögen.

Die klassische phantastische Erzählung ist die Geistergeschichte: der
Einbruch des Jenseitigen in die reale, vernünftige Welt. Auch hier wurden
umfangreiche Klassierungen erstellt, vom Vampir bis zum Werwolf. Die
phantastische Literatur bezieht ihre Faszination aus dem Grenzbereich, aus
dem Zusammenstoss zweier Welten. Wie steht es denn aber mit jenen
Erzählungen, die ganz in der phantastischen Welt spielen, oder bei denen
(umgekehrt) der Schrecken realen Ursprungs ist? Man kann letzteres
vereinfachend als Horror-Literatur (oder -Film) bezeichnen. Auch hier gibt es

übrigens fliessende Übergänge. Und was ist, wenn sich das Jenseitige nicht
als böse und erschreckende, sondern als gute Macht erweist? Aus
Begegnungen mit gutartigen Gespenstern ergeben sich oft witzige Wirkungen;
es ist aber doch ein bereits eher ironisches Randgebiet.

Eine Folgerung und eine Frage: Dem Grenzgebiet, dem Unsicheren,
Unentschiedenen kommt in der Phantastik eine wesentliche Rolle zu; sei es

durch die Mischformen von Gattungen, sei es durch die Todorovsche
Unsicherheit des Erzählers/Lesers über die Beschaffenheit der unheimlichen
Phänomene. Die Frage: Der amerikanische Horror-Bestseller-Autor
Stephen King hat sie in einem langen Essay über sein Schreiben und sein
Genre5 auf die folgende Formulierung gebracht: «Why do you want to
make up horrible things when there is so much real horror in the world?»
So lässt er einen Kritiker fragen. Eine Frage, die sich jeder Liebhaber der
modernen Phantastik gefallen lassen muss. Damit wird nicht ein
strukturbeschreibender Weg (vom Praktiker und Autor King als akademischer
Firlefanz betrachtet) eingeschlagen, sondern eine moralische Frage gestellt.

Muss ich begründen, warum als Textbasis nicht auf einen Klassiker des

Phantastischen, sondern auf einen amerikanischen Autor gegriffen wird,
dessen Ruf vom europäischen Standpunkt aus nicht über alle Zweifel
erhaben ist? Gewiss bevorzugen er und andere Amerikaner grellere



420 PHANTASTISCHE LITERATUR

Effekte, als wir sie gemäss klassischer Ästhetik gewohnt sind. Aber
bekanntlich ist die Unterscheidung in hohe und niedere Literatur eine deutsche

Spezialität, deren Anwendung gerade bei der phantastischen Literatur
oft jämmerlich versagt; zu viel Interessantes müsste dabei unter den Tisch
fallen. Sowohl das Lesevergnügen als auch die theoretische Neugierde
kämen dabei zu kurz. Und nicht zuletzt zeigt sich Stephen King in seinem

Essay als Autor, der sich über die Bedingungen seines literarischen Pro-
duzierens durchaus seine Gedanken gemacht hat.

Beim Werk von King handelt es sich zumeist um «supernatural horror»
(H. P. Lovecraft): Das Unheimliche ist unerklärlich-übernatürlichen
Ursprungs und es ist böse, es bedroht den Menschen. Bei King können sich
banale Dinge des Alltagslebens wie Autos und Maschinen, aber auch
Tiere, in bedrohliche Ungeheuer verwandeln; von seinen modernen Variationen

des Vampirthemas ganz abgesehen. Stephen Kings Antwort auf die
zitierte moralische Frage lautet sehr einfach: «... that we make up horrors
to help us cope with the real ones.» Er beruft sich dabei auch auf die
Katharsis-Theorie des Aristoteles. Der heilsame Schrecken?
Unausgesprochen bezieht sich dabei King auf die von Todorov verworfene These

von Lovecraft, dass phantastische Literatur sich durch die Angst definiere,
die sie beim Leser hervorrufe. Todorov folgert daraus spöttisch, dass somit
die «Gattung eines Werkes von der Nervenstärke seines Lesers» 6 abhänge.
Das ergäbe wohl ein zu einfaches Wertungsschema. Aber Angst ist zweifellos

eines der grossen Themen der phantastischen Literatur, da stimmt auch
der belgische Autor Jean Ray bei, der die grenzhütende Wächterfunktion
der Angst betont. Sie bewacht die Ränder des Realen 7.

Bei Stephen King erscheint das Übernatürliche als das Böse, und er
liefert in seinem Essay gleich auch eine bemerkenswerte These, dies
anlässlich der Interpretation des Romans «Ghost Story» seines Kollegen
Peter Straub. Normalerweise sei es einfach, phantastische Erzählungen
(«horror novels») in solche zu unterscheiden, in denen das Böse (das
englische Wort «evil» deckt sich m.E. nicht mit der deutschen Übersetzung

- es hat eine Nebenbedeutung von «passiv, aber allgegenwärtig») - aus dem
Innern der handelnden Menschen kommt (King nennt das klassische
Beispiel «Dr. Jekyll and Mr. Hyde») und solche, in denen es von aussen
kommt. Spätestens hier ist ersichtlich, warum eine psychoanalytische
Betrachtungsweise für die phantastische Literatur nicht genügt. King nennt
die zweite Möglichkeit «predestinate evil» und gibt als Beispiel «Dracula»
von Bram Stoker an. Doch ab und zu komme ein Buch daher, in dem sich
das Böse nicht mit letzter Sicherheit zuordnen lasse, es bleibe «ambiguous».
Oft, aber nicht immer, mache dies die Qualität eines Buches aus. King
leitet die Faszination von «Ghost Story» daraus ab8. Da hätte man nun



PHANTASTISCHE LITERATUR 421

eine moraltheologische Variante von Todorovs These der «Unschlüssigkeit»;

aber bezogen auf die Herkunft des Bösen. Die Herkunft des Bösen
rein aus uns, als Projektion auf die Aussenwelt, wäre eine psychologistische
These - letztlich die Erklärung des scheinbar Übernatürlichen durch

natürlich-psychische Gegebenheiten. Die moderne amerikanische Phantastik

ist da in ihren guten Beispielen9, trotz teilweise grobbrutaler Effekte,
subtiler: Es gibt das menschliche Böse, aber es materialisiert sich ausserhalb.

Das Böse kann sich nur dort ansiedeln, wo ihm der Platz bereitet ist.

In Abwandlung des Themas vom (verwunschenen) Gespensterhaus
(«haunted house») wird in «Salems Lot» die These von der Trockenbatterie

des Bösen entwickelt. Das Haus, in dem Böses geschehen ist, lockt
nach einer gewissen Zeit erneut das Böse an, das nun in erhöhter Potenz
erscheint und von der alten Stätte Besitz ergreift.

Das Böse von Menschen wird gespeichert. Die philosophisch-theologische

Frage, ob das Schlechte («evil») nur aus menschlicher Schwäche

entsteht, oder ob es auch einen Versucher ausserhalb gibt, wird nicht
abschliessend beantwortet. Die moderne amerikanische Horror-Story (und
ihre Variante im Film) neigt aber doch eher zur zweiten Möglichkeit, was
ihr vor allem in Europa angekreidet wurde. Ist die Meinung, der Teufel
existiere, reaktionär? Enthebt sie den Menschen von seiner Verantwortung,
sich für Fortschritt und Vernunft einzusetzen? Die Antwort liegt in der
Ambivalenz, in dem «ambiguous» von Stephen King. Der Mensch hat
leider die Fähigkeit, böse/schlecht zu sein und lockt dadurch - wenigstens

in der Horror-Fiktion - übermächtige böse Kräfte von ausserhalb
heran. In den guten Beispielen phantastischer Literatur sind die Helden
immer auch ein wenig schwach; wirklich schlecht sind die menschlichen
Gehilfen des transzendenten Bösen. Die Erklärung des Übels aus
psychologischen und soziologischen Ursachen genügt dem Autor des Phantastischen

nicht. Die kleinstädtische Gesellschaft von Salems Lot hat zwar
einiges an Miesem zu verbergen. Das satanisch Böse aber kommt von
aussen, auch wenn ihm unbewusst Vorschub geleistet wird.

In Peter Straubs «Ghost Story» kehrt das Böse in weiblicher Gestalt
immer wieder zurück, um sich für eine Tat zu rächen, die es provoziert hat.

Gegenüber den Sünden der kleinstädtischen Gesellschaft erscheinen die
Macht und der Rachedurst des Dämonischen allerdings überproportional
und übermächtig. Bei einer naiven Lektüre geht der allegorische Gehalt
verloren. Es bleiben die Faszination - und die Versuchung, das Böse auf
einzelne missliebige Personen zu projizieren.

Der «metaphysische» Zirkus in Ray Bradburys «Something Wicked This
Way Comes» lebt von der menschlichen Schlechtigkeit und von den

Schmerzen, die sich Menschen antun. Er macht den Unzufriedenen Ver-



422 PHANTASTISCHE LITERATUR

sprechungen und spiegelt ihnen Glück vor, um sie fangen zu können; die

metaphorischen Instrumente dafür sind das Spiegellabyrinth und das

Karussell, mit dem man in der Zeit vorwärts und rückwärts fahren kann.
Auf der Ebene der Erzählung ist das Böse real, es kommt von aussen,

angezogen durch die menschliche Schwäche, die ihm Nahrung gibt. Am
Ende der Erzählung ist der Spuk verschwunden, die Welt ist wieder im Lot
und die Protagonisten, zwei heranwachsende Knaben, haben einen
Entwicklungsschritt vollzogen. In Bradburys Roman wird das Böse am Schluss

besiegt. Es spielt hier das hinein, was Stephen King (Danse Macabre,
S. 442) als den konservativen Charakter der Horror-Story bezeichnet hat.
Das Böse wird abgewehrt, und alles soll wieder so werden, wie es früher
war. Dabei findet aber oft eine tiefgreifende Veränderung statt, die bis zur
Zerstörung des geliebten Objektes gehen kann; einer Stadt oder eines vom
Bösen infizierten Menschen. Nur durch dieses Opfer ist dann das Böse
noch abwendbar.

«Besides, he added, my constant talk about 'unnamable' and 'unmentionable'

things was a very pueril device, quite in keeping with my lowly standing

as an author.»10 H. P. Lovecraft (1890-1937), der hier auf
selbstironische Weise die Argumente seiner späteren Kritiker vorwegnahm,
provoziert und irritiert mit seinem Werk sowohl die ethische als auch die
strukturalistische Erfassung der phantastischen Literatur. Nicht dass das

Übernatürliche in seinen Erzählungen durchwegs nur böse wäre; aber es

ist übermächtig und total anders und fremdartig. Es wird kaum je wirklich
abgewendet oder gebannt. Die provisorische Lösung erfolgt dadurch, dass
sich der Erzähler vom Ort des Schreckens zurückzieht, sofern er diesem
nicht gar erliegt. Oft erfolgt die Befreiung auch dadurch, dass das Andersartige

eben auch andern Gesetzen folgt; es zieht sich ohne eigentliche
Abwehrleistung des Menschen zurück.

Das Böse bei Lovecraft hat wenig mehr mit dem Dämonisch-Übernatürlichen

der christlich-abendländischen Tradition zu tun. Deren okkulte
Tradition wird vielmehr auf die Existenz eines «Alternativ-Reiches» älterer
Wesen zurückgeführt. Relikte von ihnen sind noch auf der Erde zu finden;
sie kamen von andern Sternen oder gar aus andern Dimensionen. Wer sich
via Magie mit ihnen einlässt, wird vernichtet oder aufgesogen. Lovecraft
spielt mit Mythen verschiedenster Art, ohne sich aber definitiv festzulegen.
Als konservativer Materialist entwirft er aber die Konturen eines negativen
Schöpfungsmythos. Weder Gott noch der Mensch sind mehr Herr der
Schöpfung. Es gibt ältere, stärkere Mächte, an die wir angrenzen. Das



PHANTASTISCHE LITERATUR 423

Unheimlich-Böse bei Lovecraft ist real; keine Rede mehr von Todorov-
scher Ambiguität, auch wenn Lovecraft dieses Stilmittel zu Beginn seiner

Erzählungen oft verwendet, um dann aber Schritt um Schritt zu steigern,
bis am Schluss kein Zweifel mehr bleibt11. Auf Lovecrafts Ästhetik der

Horrorgeschichte wurde bereits im Zusammenhang mit Todorov
hingewiesen. Bereits der Titel von Lovecrafts Essay gibt das Programm:
«Supernatural Horror in Literature». Für Lovecraft ist echte phantastische
Literatur nur diejenige, bei der an der «jenseitigen» Herkunft des

Unheimlich-Bösen kein Zweifel sein kann. Er stellt die Angst des Menschen

vor dem Unbekannten an den Beginn und legt den Hauptakzent auf die
«Atmosphäre». Je mehr eine phantastische Erzählung eine Atmosphäre
der Furcht, der Bedrohung, des Schreckens und somit Angst im Leser
hervorruft, um so besser ist sie als Kunstwerk in ihrer vorgegebenen
Gattung12. Dass es sich dabei um eine extrem gegenaufklärerische Position
handelt, braucht nicht weiter betont zu werden. In seinem Essay bringt
Lovecraft seine Verachtung gegenüber denjenigen Autoren zum Ausdruck,
die am Schluss einer Erzählung eine rationale Erklärung für unheimliches
Geschehen offerieren. Die durch den Standpunkt des Erzählers filtrierte
Doppeldeutigkeit des Umheimlichen (Henry James' «The Turning of the
Screw») interessiert ihn wenig; selber verwendet er sie andeutungsweise als

Kunstgriff: «Zugegeben, ich habe bis zum Schluss nichts unmittelbar
Schreckliches gesehen», heisst es (in der deutschen Übersetzung) zu Beginn
seiner Erzählung «The Whisperer in the Dark.» Das bis hin zur raffiniert
vorbereiteten Schlusspointe Angedeutete genügt aber, um die Existenz des

«Jenseitigen» (d.h. von einem fremden Stern Kommenden) deutlich und
unmissverständlich zu machen. Lovecraft folgte seiner eigenen Ästhetik
aufs unbedingteste. Die Interpreten streiten sich darüber, ob seine Technik
der überdeutlichen Andeutung, sein Vokabular des Unnennbaren kunstvolle

Absicht sind oder literarischem Dilettantentum entspringen.
Biographie, Essay und Briefe deuten darauf hin, dass Lovecraft mehr war als
ein missgeleiteter Dilettant. Die Aussenseiterposition der Gattung, der er
sein Leben verschrieb, gibt er selber zu: «It is a narrow though essential
branch of human expression, and will chiefly appeal as always to a limited
audience with keen special sensibilities» (Supernatural Horror, S. 512).

Lovecraft geht in seinem Essay mit der Literaturgeschichtsschreibung
einig, wenn er die phantastische Literatur als Gegenbewegung zur
vernunftsgläubigen Aufklärung auffasst, die deren Infragestellung am Übergang

zum 19. Jahrhundert vorwegnimmt. Lovecraft konstatiert dann ein
Weiterbestehen der Gattung als literarische Untergrundbewegung im
positivistischen 19. Jahrhundert. Sei sie vor dem Ersten Weltkrieg noch
wenig geachtet worden, so sei jetzt (1927) eine grössere Betrachtung der



424 PHANTASTISCHE LITERATUR

«Weird Writings» zu konstatieren. Als Gegenströmung zum noch platteren
Positivismus des 20. Jahrhunderts erfreue sich der Mystizismus und Okkultismus

eines kräftigen Wachstums. Anderseits haben die Erkenntnisse der
modernen Naturwissenschaften Türen zu neuen Dimensionen geöffnet,
vermerkt Lovecraft mit Sympathie und verweist damit auf die Verbindung
von Phantastik und Science Fiction, die sein Werk teilweise kennzeichnen.

Lovecraft ist der markanteste Vertreter einer Richtung, die stark von
den übrigen Strömungen der phantastischen Literatur abweicht. Sein Böses
erklärt sich weder rational noch psychologisch. In seiner materialistischen
Konzeption erhärtet im Gegenteil die Wissenschaft (allerdings eine neue,
okkulte) die Existenz des Andersartig-Jenseitigen. Das «Böse» ist bei ihm
eine völlig selbständige Macht, die nicht von menschlichen Dispositionen
abhängig ist. Es ergreift zwar mit Vorliebe jene, die von ihm fasziniert
sind und ihm nachspüren («Charles Dexter Ward»), dies aber letztlich ohne
gesellschaftlich-moralische Implikationen. Lovecrafts negative Helden
sind vor Beginn ihrer Abenteuer keine Bösewichter; ihr Aussenseiter-
Status verstärkt sich dann aber bis zur völligen Auslöschung. Am ehesten
werden noch die Helfershelfer des Bösen als verderbt geschildert; dies oft
auf Grund ihrer genetischen Disposition.

Das Böse tritt oft im Verbund mit dem Rassisch-Fremdartigen auf,
wodurch Lovecraft den (nicht ganz von der Hand zu weisenden) Vorwurf
des Rassismus auf sich gezogen hat. Das Fremde, Unbekannte ist das
Bedrohliche, Angsteinflössende. Doch Böses ist es letztlich nur in der menschlichen

Werthierarchie, von deren Standpunkt aus Lovecrafts Erzähler
schreiben. Der Untergang der Menschheit konnte noch einmal abgewendet
werden - so könnte etwa das Schema lauten, mit dem Lovecraft ab und
zu spielt. Andere Storys gehen von der Idee aus, dass Wesen höherer
Rangordnung einen Menschen zu sich holen, um sich Informationen über
das Treiben auf der Erde zu beschaffen.

Findet sich Mehrdeutigkeit in der Interpretation als Merkmal
hochstehender Literatur auch bei Lovecraft? Der Sonderling aus Providence,
Rhode Island, sah die eigene Rolle beschränkt. Er wollte für jene kleine
Gruppe, die dies zu schätzen weiss, auf möglichst raffinierte Weise ein

Grundgefühl menschlicher Existenz gestalten: die Angst vor dem
Unbekannten. Vor dem Hintergrund seiner Zeit ist Lovecrafts Werk als grosse
Metapher der Bodenlosigkeit zu lesen.

Noch ist die von Stephen King zitierte Frage nicht beantwortet: Warum
literarischer Schrecken, wenn es doch in der Welt genügend realen



PHANTASTISCHE LITERATUR 425

Schrecken gibt? Es ist dies eine in erster Linie moralische Frage, in der

Ablehnung mitschwingt. King lässt sich auf die moralische Ebene ein und
meint, das Erlebnis von Furcht und Schrecken in der Fiktion helfe uns,
das Schreckliche in der Wirklichkeit besser zu bewältigen. Wie dies genau
vor sich geht, führt er nicht aus. Etwa durch die Diskrepanz zwischen
imaginiertem und realem Schrecken? Es ist durchaus fraglich, ob der reale
Schrecken noch durch den imaginierten übertroffen werden kann.

Und doch spielt die Differenz eine Rolle: diejenige zwischen der Banalität

unseres Alltagslebens und jener Welt der Imagination, die uns durch
phantasievolle Köpfe beschert wird. King hat am Ende seines Essays eine
andere Erklärung parat: den Wunsch, zur phantastisch-magischen Welt des

Kindes zurückzukehren, den Blickwinkel wieder zu erweitern. Weg von
der sturen Konzentration auf das Sachlich-Reale - und sei es auch nur
für anderthalb Kinostunden. Eine heruntergekommene «Romantik als

Ungenügen an der Normalität» (L.Pikulik)? Es wäre dies eine relativ
triviale Erklärung für das Bedürfnis nach Märchen und Fantasy - es wäre
um so stärker, je durchrationalisierter unsere Umwelt ist. Die Phantasie
an die Macht? Vor dem Hintergrund der neuen Zivilisations-, Wissenschafts-

und Rationalitätskritik wird dieses Bedürfnis noch stärker. Die
Welt der Imagination muss erweitert werden, da auch das Reisen in fremde
Länder nichts mehr hilft. Lovecrafts bedrohliche Einöden werden immer
seltener - und auch die Raumfahrt hat viel von ihrem phantasietreibenden
Impetus verloren, seit die Forschungsergebnisse über Mond, Mars und
Venus vorliegen.

Und dennoch: Via Poe und Lovecraft führte die amerikanische Literatur
die «gothische» Schauerliteratur weiter und liess sich dabei auch von der
Einführung des elektrischen Lichts nicht abschrecken. Letztere hat wohl
dem klassischen Gespenst englischer Provenienz den Garaus gemacht,
konnte aber neuen Schrecknissen, die mittlerweile selbst klassisch geworden
sind, nichts anhaben.

Bei Lovecraft haben wir gelernt, dass das Phantastische durch seine

Fremdartigkeit bedrohlich und angsteinflössend ist. Fern von der
moralischen Frage nach dem Bösen hat sich im Zuge der modernen Literatur
eine phantastische Weltsicht etabliert. Die durchrationalisierte, technisierte
Welt reizt nicht bloss zur Flucht in die Phantasie, sie entwickelt ihrerseits
phantastische Qualitäten. In der Literatur ist der Wirklichkeitszusammenhang

des Realismus verlorengegangen, spätere Stilrichtungen haben
Elemente des Phantastischen übernommen; das wird spätestens seit Kafka
und Joyce deutlich. Die Phantastik ist der Realismus unserer Zeit; die
Welt wird als unbegreifbar empfunden. Dem Wirklichkeitsverlust folgte
die Rückkehr zum Mythos und zur Phantasie. Totalität ist nicht mehr



426 PHANTASTISCHE LITERATUR

erreichbar. Alles zerfällt in Einzelphänomene, die nur noch partiell erklärbar

sind. Die kohärenten Erklärungsmodelle zerbrachen durch Ereignisse
in einer Realität, die zunehmend als unbegreifbar und phantastisch
empfunden wird. Weltuntergangsängste kommen wie Wellen, abgelöst von
Umkehrbewegungen. Die von Lovecraft nach dem Ersten Weltkrieg
diagnostizierte Bewegung hin zu Mystizismus und Okkultismus (es gab sie

schon Ende des 19. Jahrhunderts) hat sich verstärkt. Die abendländische
Rationalität der Wissenschaften wird in Zweifel gezogen und für die
zerstörerische Beherrschung des Natürlichen verantwortlich gemacht.
Umweltkatastrophen liefern den Stoff für Geschichten, deren Horror nicht mehr
«supernatural» ist. «La réalité dépasse la fiction.» Innerhalb von hundert
Jahren wurde aus Phantastischem Reales, im guten wie im schlechten.
Wenn ein Mensch des frühen 19. Jahrhunderts unmittelbar in die Gegenwart

versetzt würde, sähe er sich je nach «Landungsort» in ein technisches
Paradies oder in einen bösen Traum versetzt. Zeitphilosophen sprechen
angesichts dieser Beschleunigung von der Wende in ein neues Zeitalter.
Dies alles hat die Wahrnehmung verändert. Die Position des Betrachters
ist nicht mehr ruhend (oder in sehr langsamem Fluss), sondern in
zunehmender Bewegung. Zusätzliche Verwirrung wird durch ein Übermass
an unzusammenhängender und nicht mehr verarbeitbarer Information
gestiftet.

In einer zusehends phantastischer werdenden Welt nimmt auch die
Literatur als geistige Sehhilfe phantastischen Charakter an. Ja es stellt sich
geradezu die Frage, ob sich aus diesem Grund die phantastische Literatur
im engeren Sinne nicht schon überlebt hat. Die phantastischen
Horrorerzählungen artikulieren unsere Ängste angesichts der Beschleunigung und
spielen mit ihnen. Die guten Beispiele führen zu Erkenntnis durch
Schrecken, die minderwertigen wollen uns bloss kitzeln und die Zeit
vertreiben. Einzelne Untergattungen des Phantastischen und der SF sind
bereits historisch, andere werden es demnächst; es kommen aber auch
immer wieder neue Kreationen, welche gerade das tun, was die Literatur
als Gesamtes nicht mehr vermag: kohärente Weltentwürfe liefern. Die
phantastische Literatur darf dies noch, es ist ihre spielerische Aufgabe.
Dass diese Entwürfe so oft negativ-pessimistisch ausfallen, darf ihr nicht in
die Schuhe geschoben werden. Zum Trost: Solange noch phantasievoll
entworfen wird, ist dies ein Anzeichen von Lebenskraft - auch wenn wir
nicht wissen, wohin die Reise geht.

1 Tzvetan Todorov: Einführung in die E. Dingeldey/J. Vogt: Kritische Stichwör-
phantastische Literatur, München 1972. - ter zum Deutschunterricht, München
2 Christa Bürger: Märchen und Sage, in: 1974. - 3 Lars Gustafsson: Über das



PHANTASTISCHE LITERATUR 427

Phantastische in der Literatur, in:
Utopien, München 1970. Vgl. auch: Martin
Roda Becher: Die im Rücken lebendig
gewordene Lehne, in: An den Grenzen
des Staunens, Frankfurt 1983, S. 12 f. Weiter

ist die Phantastikdiskussion in der
Reihe Phaicon, Almanach der phantastischen

Literatur 1-5 (Frankfurt 1974 ff.,
zum Teil vergriffen) dokumentiert. -
4 Joachim Metzner: Die Vieldeutigkeit
der Wiederkehr, in: Phantastik in Literatur

und Kunst, Darmstadt 1980, S. 79-
110. - 5 Stephen Kings Danse Macabre,
London und Sidney 1981, S. 27. - 6 Todorov,

S. 35. - 7 Jean Ray: Strassen, in:
Phaicon 1, S. 160 ff. - 8 Danse Macabre,
S. 293 f. - 9 Stephen King: Salems Lot.

Peter Straub: Ghost Story. - 10 H. P. Lovecraft:

The Unnamable, in: Dagon and
other tales, London 1967, S. 226. -
11 Lovecrafts Erzählungen sind in
deutscher Übersetzung in der Reihe Phantastische

Bibliothek der Suhrkamp Taschenbücher

erschienen. Die wichtigsten sind
unter den Titeln Cthulhu, Berge des

Wahnsinns, Der Fall Charles Dexter
Ward, Das Ding auf der Schwelle, zu
finden. Hintergrundinformationen liefert
der Band: Über H. P. Lovecraft,
herausgegeben von Franz Rottensteiner, Frankfurt

1984. - "Supernatural Horror in
Literature, in: Dagon S. 423-512; die
zierte These S. 427.

* ¦ ¦ B i m 1

:

£ Angst+Pfister
Partner in vielen Teilen.

n

Kunststofftechnik • Dichtungstechnik •

Filtration • Schläuche, Armaturen •

Kompensatoren • Schwingungstechnik
Gummiformteile • Antriebstechnik

.:....

lip 1 ffi
Angst + Pfjster AG
Industrie-Komponenten

8052 Zürich ;. ¦¦[¦:¦
Thurgauerstrasse 66
Telefon 01 30120 20

1219 Genèvè-Le Lignon
52 Route du Bois des Frères
Telephone 022 964211

;

; " l


	Das Phantastische, das Reale und das Böse : Bemerkungen zu einer Literaturgattung in Randlage

