
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Herr Matzerath mit sechzig Jahren, Ultimo vorbei

«Die Rättin» von Günter Grass1

Was Günter Grass mit diesem Buch im
Sinn hatte, das er ohne Gattungsbezeichnung

herausgibt und darum auch
nicht von einem Roman spricht, sagt
der Erzähler schon im allerersten Satz:
Auf Weihnachten wünschte er sich
eine Ratte, von der er Reizwörter
erhoffte «für ein Gedicht, das von der
Erziehung des Menschengeschlechts
handelt». Ein bescheidener Vorsatz ist
das gerade nicht, und - wie man sofort
erkennt - eine Erziehung, die nach
Ansicht der Rättin und ihres Gesprächspartners

reichlich spät, vielleicht zu
spät kommt. Ultimo ist in wichtigen,
geträumten Teilen des Buches «Die
Rättin» vorbei, die posthumane Zeit
angebrochen. Es gibt nur ausgebrannte
Siedlungen, freilich immer noch Ratten

und schon ein paar Rattenmenschen

auch, Menschen jedoch nur
noch als ob. Die schaurigen Szenarios
sind ausgemalt vor allem in den
Gesprächen, die der Erzähler mit einer
Ratte führt, von der ihm träumt, er
umkreise mit ihr in einer Raumkapsel
die Erde nach dem grossen Knall.
«Könnte es sein, dass beide» — so fragt
er einmal in einem der zahlreichen
Gedichte, die immer wieder den
Prosabericht durchbrechen -, «die Ratte
und ich/geträumt werden und Traum I
dritter Gattung sind?» Weil Endzeit
herrscht, Kehraus in Natur und Kultur,

hat Literatur, hat vor allem das

Erzählen von Märchen keinen rechten
Sinn mehr. Der Wald ist gestorben, in
dessen Schatten einst Jorinde und
Joringel traurig waren; Schneewittchen

und die sieben Zwerge sind ihrer
traulichen Umwelt beraubt. Grass

schreibt, obgleich dies längst keine Zeit
zum Schreiben mehr ist. Was sollen
Geschichten, wenn die Geschichte an
ihre letzte Katastrophe gelangt ist?

Fragwürdig wird da am Ende gar, was
der weltberühmte Dichter vor
Jahrzehnten erschaffen hat. Eine Figur, die
einst «als phantastische Ausgeburt des

zwanzigsten Jahrhunderts» gefeiert
worden ist, tritt erneut vor ihn hin, und
jetzt ist «unser Herr Matzerath» fast
schon sechzig Jahre alt, geschäftlich
als Videoproduzent arriviert und
Erfinder einer Dramaturgie, die ihm
erlaubt, neben Vergangenheit und
Gegenwart immer auch schon im Kasten
zu haben, was Zukunft zu nennen
allerdings ein Euphemismus wäre. Mit
Mercedes und Fahrer standesgemäss
ausgerüstet, reist Herr Matzerath in die
Kaschubei nach Polen, um der Einladung

seiner berühmten Grossmutter
AnnaKoljaiczek zu ihrem hundertundsiebten

Geburtstag Folge zu leisten,
jener mythischen Anna Bronski, die
einst an einem späten Oktobernachmittag

in ihren Röcken am Rande
eines Kartoffelackers nahe bei Bissau

sass, man erinnert sich wohl. Auf der



334 ZU GÜNTER GRASS

Durchreise besucht Herr Matzerath
Danzig, jetzt Gdansk, und trifft dann
in Matern, wo die Grossmutter wohnt,
mit einer weitverzweigten Verwandtschaft

aus der «Blechtrommel» Zeiten
zusammen, den Bronskis natürlich und
den Stommas, den Kurbiellas und
anderen, deren Vorfahren und Freunde
ein gewiegter Grass-Leser alle kennen
sollte. Nachgerade wird dennoch der
Wunsch nach einer Grass-Konkordanz
dringlich, ähnlich derjenigen, die Rolf
Michaelis zu den «Jahrestagen» von
Uwe Johnson verdienstvollerweise
geschaffen hat.

Einen weiteren Zusammenhang
selbständiger Art bildet ein Drehbuch aus
Matzeraths Video-Produktion für
einen Film mit allen verfügbaren
Märchenfiguren vom Rotkäppchen bis
zum Dornröschen und vom Froschkönig

bis zum Rumpelstilzchen. Man
will mit dem Streifen wirksam gegen
das Waldsterben vorgehen. Ohne Wald
keine Märchen, und wer denn möchte
ohne Märchen leben? Die
Bundesregierung hat für Jakob und Wilhelm
Grimm ein Umweltministerium
geschaffen. Rotkäppchens Grossmutter
wünscht sich, dies nebenbei, den ersten
Band des grossen Wörterbuchs, und
Oskar Matzerath ordnet grosszügig an,
dass ihr sämtliche zweiunddreissig
Bände von Riesenschnecken herbeigeschleppt

werden. Dann gibt es da auch
noch - ein weiterer Erzählstrang - die
von fünf seetüchtigen Frauen
bemannte «Neue Ilsebill», einen alten
Frachtewer, der jetzt als Forschungsschiff

ausgerüstet ist. Die Frauen, unter

ihnen Damroka, die Kapitänin, und
eine Meereskundlerin, sollen die Ver-
quallung der Ostsee wissenschaftlich
untersuchen. Vor Usedom hören sie,
dass die Medusen im Chor singen.

Wenn sie Anker werfen, ergibt sich für
Damroka manchmal Gelegenheit, mit
dem Butt ein paar Worte zu wechseln.
Sie haben sich noch immer allerhand
zu sagen.

In jedem der zwölf Kapitel werden die
genannten Zusammenhänge und
Gespräche weitergesponnen, angereichert,
erweitert, oft auch im Dialog des
Erzählers mit der Rättin, die er sich zu
Weihnachten gewünscht hat und die er
hartnäckig eben nicht Ratte, wie das
Grimmsche Wörterbuch einheitlich für
Männlein und Weiblein vorsieht,
sondern - ironische Konzession an
feministische Linguistik? - Rättin nennt.
Eine neue Schreibart, eine neue Form
für das Buch vom dicken Schlussstrich
musste gefunden werden. Was jetzt
vorliegt, gleicht einer Podiumsdiskussion,

die das schöngeschwänzte Rattentier

und sein wortmächtiger Interpret
dominieren. Oder stehen wir vor einem
Jüngsten Gericht, wo zwar nicht Gottvater

selbst, aber die Rättin und Günter

Grass gemeinsam die Schafe von
den Böcken scheiden? Die Verse, die
jedes Kapitel enthält, sind teils spielerisch,

teils elegisch. Auf Seite 240 zum
Beispiel steht ein Gedicht, das durch
die erfolgreiche dtv-Ausgabe des

Grimmschen Wörterbuchs inspiriert
sein könnte. Seine Überschrift lautet:
«Die schönen Wörter», und es besteht
aus der Klage darüber, dass niemals
mehr Labsal gesagt werden soll, nie
mehr Glückseligkeit, Kümmernis auch
nicht mehr und auch nicht Biermolke
(das ist das letzte Wort des ersten
Bandes!), nicht Mehlschütte, Honigseim
oder - als alte Umschreibung für
Specht - der Bienenwolf. Bewegender
kommt mir die Klage vor, in der sich



ZU GÜNTER GRASS 335

der Dichter mit dem rattenhaften Wesen

und Benehmen der Punks befasst,
in einem grossen Gedicht auf den Seiten

412/13:

«Mehr und mehr ängstigen sich die
Kinder.

Sie färben ihr Haar grell,
sie schminken sich schimmelgrün
oder kreideweiss,
um die Angst zu verschrecken.
Uns abhanden gekommen, schreien

sie stumm.»

Söhne, «biblisch oder sonstwie
versorgte», entlaufen ihren Eltern, wollen
nicht mehr nach dem Mass der Alten
leben, nichtmal ein zorniges Nein wollen

sie «gegen unser fleissiges Ja»
setzen:

«Ach, lieber Freund, was hat uns
so langlebig zweifeln gelehrt?
Von wann an irrten wir folgerichtig

auf Ziele zu?
Warum sind wir möglich ganz ohne

Sinn?»

Hier wie überall in dem Buch werden
die Sorge und auch der Ärger
sprachmächtig laut. Ob der grosse Kehraus
in der Verarmung der Sprache bestehe,
im Waldsterben oder in der Verqual-
lung der Ostsee, in der Selbstzerstörung

des Menschengeschlechts durch
den letzten Krieg: alles das wird
verhandelt. Um den Untergang geht es,

um das Ende aller Geschichte und den
Anbruch der posthumanen Zeitrechnung.

Die versunkene Stadt Vineta ist
ein Mahnmal.

Mit seiner Weihnachtsratte hält der
Erzähler Zwiesprache zum Thema. Die
zähen und wandlungsfähigen Nagetiere
nämlich haben ein hochentwickeltes
Warnsystem und könnten darum den
Menschen manches lehren. Sie reagie¬

ren vorauswissend auf kommende
Katastrophen, sie haben ein Paniksyndrom

ausgebildet. Apokalyptische
Drohungen veranlassen sie zum Handeln.

Sie verlassen das sinkende Schiff
oder gehen gar nicht erst an Bord.
Anders eben als der Mensch, die Punks
vielleicht ausgenommen, die von den
Ratten gelernt haben, verhalten sie sich
als «niedrigste Kreaturen» so, wie die
Angst es ihnen gebietet. Darum haben
sie eine Chance, den Untergang zu
überleben. Wenn sich die Weihnachtsratte

beim Autor beklagt, der Mensch
sei immer für Dienste undankbar
gewesen, die ihm von Ratten schon oft
erwiesen worden seien, protestiert
Günter Grass mit dem Hinweis auf
seine literarischen und bildnerischen
Werke: «Ich preise dich zeilenlang
und in Bildern gestrichelt.» Und
ausserdem erwähnt er - und ruft es ver-
gesslichen Grass-Lesern gebührend in
Erinnerung -, er habe früh schon bei
Hochwasser zwei Ratten, Strich und
Perle genannt, witzig über die
Menschen plaudern lassen. Das bezieht sich
auf das frühe Theaterstück «Hochwasser».

Ratten, als heraldischen Zusatz in
Racines Wappen, aber auch sonst, sind
schon immer ein wichtiges Motiv im
Werk des Günter Grass, für den die
Kloaken und das Hässliche, vertreten
durch die geschwänzten Nager, die
Herausforderung sind, auf die er mit
Kunst antwortet. Schönheit existiert
für ihn nicht ohne ihre Kehrseite, das

Dunkle und Ekelhafte. Das Unappetitliche,

man denke nur an das von Aalen
wimmelnde Pferdeaas in der
«Blechtrommel», war immer dabei, und auch
das neue Buch «Die Rättin» bietet
Beispiele genug einer stets virulenten
Unerschrockenheit, schwärende, eitrige
Wunden zu beschreiben oder die ge-



336 ZU GÜNTER GRASS

reihten Knorpel eines von der Strahlung

zerfressenen Rattenschwanzes
auszumalen. Mit schriftstellerischer
Akribie und grosser Bildkraft
beschreibt der Erzähler die total «entsafteten»

und geschrumpften Leichname,
die in einem gespenstischen und russ-
geschwärzten Danzig herumliegen,
wenn die Neutronenbombe alles Leben
ausgelöscht und nur die Denkmäler
stehen gelassen hat.

Aber erzieht man so das Menschengeschlecht?

Mit Horrorvisionen und
barscher Zurechtweisung? Müsste man
ihm nicht eher eine noch mögliche,
glücklichere Zukunft vor Augen stellen

und nicht bloss ein gewiss auch
mögliches, aber doch darum nicht auch
schon wahrscheinliches Ende? Die
Frage darf jedenfalls nicht damit erledigt

und abgetan werden, dass etwa
gesagt wird, man dürfe in Zeiten äusserster

Gefahr den Kopf nicht in den
Sand stecken. Von Angst allein müsse
man sich leiten lassen. Es wäre nicht
das erste Mal, dass Horrorvisionen und
Angst hypnotisieren und lähmen. Herr
Matzerath übrigens redet erfreulicherweise

auch in diesem Sinne dazwischen,

indem er - im zweiten Kapitel
schon - den Videofilm über den
Meisterfälscher Lothar Malskat anregt, der
vor und nach dem Ereignis, das bei
Grass der «Zwischenkrieg» heisst, im
Geiste der Gotik in Kirchen gemalt
hat, dass es aussieht, als habe er
mittelalterliche Fresken restauriert. Dem
Herrn Matzerath nämlich ist zuviel
«Endzeitkulisse» in dem Buch; er ist
gegen das «gottväterliche
Schlussstrichziehen» und gegen den
«apokalyptischen Kassensturz». Aber die

Selbstironie, die darin ihren Ausdruck
findet, vermag nicht zu verdecken,
dass Oskars Einwände stichhaltig sind.

Denn auch die Geschichte von
Lothar Malskat, der - aus Königsberg
gebürtig - in Schleswig an der Schlei
«Geschmack an gotischem Schmerz
und gotischer Süsse» gefunden hat, ist
vor dem Tribunal der zu Ende gehenden

Weltgeschichte ja nur ein kleiner
Wicht, verglichen mit den grösseren
Falschmünzern und Trugbildnern, die
nach dem Krieg die zwei deutschen
Staaten gegründet haben. Malskat lernt
in Berlin-Lichterfelde den Kunstprofessor

Ernst Fey kennen, in dessen

Auftrag er nach dem Krieg die Fresken
in der zerstörten Marienkirche in
Lübeck auf seine Weise neu und gotisch
malt. Da ist er längst bekannt als einer,
dessen frühe Restaurationen den Beifall

der Nazis fanden, weil zwischen
den Heiligenfiguren germanische Runen

zu finden waren, «der Toten
Tatenruhm» zum Beispiel, und weil seine
Tierfriese den vermeintlichen Beweis
erbracht hatten, dass schon die
germanischen Wikinger Amerika entdeckt
haben müssen, denn diese Darstellungen

zeigten den Truthahn, dessen
Vorkommen in Europa man bisher erst seit
Kolumbus datiert hatte. Aber Lothar
Malskat löste in den fünfziger Jahren
durch Selbstanzeige den Lübecker Bild-
fälscherprozess aus und wurde verurteilt.

«Die eigentlichen Täuscher
jedoch», fährt der Erzähler fort, blieben
dem Richter ehrenwert, «schummeln,
tricksen, heucheln, lügen und
frömmeln» weiter bis auf den heutigen Tag.
Er meint damit «den Schummel, den
wir abgekürzt BRD-DDR nennen»,
und er meint die «Machwerke der
Staatsgründer», die angeblich das

Neue zu schaffen vorgaben, aber das



ZU GÜNTER GRASS 337

Alte beim Alten beliessen. Fälschen
und Verfälschen sei regierungsamtlich
geworden, «worauf die alten Zustände,
als wäre in ihrer Folge nichts Entsetzliches

geschehen, als neue Zustände
ausgegeben wurden». Auch wenn man
des alternden Herrn Matzerath Zorn
verstehen kann, bleibt er uns in seiner
Schelte schuldig zu sagen, worin denn
das von ihm geforderte Neue bestanden

hätte.

Fünfhundert Seiten umfasst das Buch,
eine Parforceleistung, ein Wettrennen
um restliche Zeit, und doch in seiner
Wirkung gebremst, umständlich und
nicht ohne Längen, um eine Vollständigkeit

bemüht, die ermüdet. Was einmal

von Matzerath gesagt wird - «So
ist er nun mal. Immer das noch und
das» -, trifft auf Günter Grass in
diesem breit aufgefächerten Textgebilde
erst recht zu. Alles und jedes ist da ins
Spiel gebracht, die lustigen Schlumpfe,
mit denen unsere Kinder spielen, ebenso

wie die aus Genmanipulation
hervorgegangenen, knapp einen Meter
grossen Rattenmenschen, der Fallout
und die Videotechnik, das Grimmsche
Wörterbuch und die Märchen ebenso
wie die Gewerkschaft Solidarnosc, von
der ganz am Schluss gesagt wird, dass
sie siege, «angenommen, es gäbe uns
Menschen noch doch diesmal wollen

wir füreinander und ausserdem
friedfertig, hörst du, in Liebe und sanft,
wie wir geschaffen sind von Natur».
Mit oft schon bewiesener Übersicht
und grossem Fleiss bewegt der Autor
diese gewaltige und heterogene
Stoffmasse durch die zwölf Kapitel, immer
wortmächtig und auf Bilder und Szenen

begierig, bis er bei der Party zum
sechzigsten Geburtstag des seit seiner

Polenreise leidenden Herrn Matzerath
anlangt. Unter den Gästen werden
Kenner der Berliner Szene ein paar
Bekannte treffen, zum Beispiel jenen
Filmemacher, «dem es vor nicht allzu
langer Zeit gelungen war, mit eigener
Produktion den Jugendjahren des

Geburtstagskindes nahezukommen». Das
wirkt noch alles recht mühsam und
über weite Strecken weder packend
noch witzig.

Ich nehme davon ausdrücklich die
grossartige Schilderung des nicht
Beschreibbaren aus, die Vision des

Augenblicks nach dem Grossen Knall im
neunten Kapitel, in dem - wie die
Inhaltsangabe zusammenfasst - «die
Frauen noch einmal aufleben, das
Land ohne Regierung ist, nagend Hunger

herrscht, zwei Mumien samt Zubehör

überführt werden, worauf der
Ackerbau beginnt, Ratte, Vogel und
Sonnenblume ein Bild ergeben, die
Menschen nur noch als ob sind, es

überall spriesst, treibt, rankt, schon
wieder Oskar dazwischenredet und
nach der ersten Lautverschiebung das

Erntedankfest gefeiert wird». Was hier
anhebt, ist ein Sprache gewordener
Alptraum, eine Vision, die an die

grosse Rede des toten Christus vom
Weltengebäude herab erinnert, wie sie

Jean Paul aufgezeichnet hat, Prosa

von höchstem Rang auch innerhalb des

Gesamtwerks von Günter Grass. Der
fröhliche Geburtstag der Anna Koljai-
czek findet ein jähes, schreckliches
Ende, das Gelage und die gemütliche
Stimmung rund um den Lehnstuhl der
Patriarchin sind auf einmal weggewischt.

«Und ich sah, wie einander
ablösende Ratten die sterblichen Reste
Anna Koljaiczeks und unseres wieder
zum Winzling gewordenen Oskar
querfeld durch die gebügelte, doch



338 ZU GÜNTER GRASS

gänzlich bäum- und strauchlose
Kaschubei trugen»: So hebt die
eindrückliche Stelle dieser Traumerzählung

an und malt ein Bild der Leere
und des Abschieds, einen Leichenzug
von Ratten durch die menschenleeren
Gassen von Danzig nach dem Blitz.
Am Altarsockel der Marienkirche werden

die Mumien der Grossmutter und
ihres Enkels zur letzten Ruhe gelegt.
Die grotesken kleinen Schlümpfe,
verzerrte Erinnerung ans Menschengewimmel,

sinnlose und doch rührende
Grabbeigaben, werden kunstvoll
angeordnet, daneben Fruchtkränze, Brille,
Kuckucksuhr, Rüben, Mais, eine reife
Sonnenblume. Auf ein paar Seiten ist
da gelungen, was jene Beklemmung
auslöst, die in den andern Kapiteln
ausbleibt. Weder das Kasperle-Wald-
und Welttheater mit Märchenfiguren
noch die fleissig strickenden Seefahrerinnen

auf Quallenfahrt und auf der
Suche nach der versunkenen Stadt
Vineta, weder die Rattendialoge noch
die Malskat-Episoden erreichen je
diese Höhe.

Matzeraths Wiederkehr nach so vielen

Jahren bleibt erst recht problematisch.

Seinerzeit hat ihm die Kritik

«geniale Verruchtheit» bescheinigt,
man sah in der «Blechtrommel» die

grosse Tradition des Bildungsromans
fortgesetzt, und einer (Enzensberger)
überschrieb seine enthusiastische
Besprechung gar mit «Wilhelm Meister,
auf Blech getrommelt». Kein Zweifel,
es war und ist ein Meisterstreich, diesen

Gnom zu erfinden, der in einer

grausamen, verrotteten Welt unverbildet,

respektlos und schonungslos
aufdeckt, was sich verbergen will. Damals
schon gab es aber auch Stimmen, die
von einem unverholenen Vergnügen
Oskars und seines Schöpfers sprachen,
der ganzen Menschheit am Zeug zu
flicken. Wenn er diese Menschheit
jetzt erziehen will, so ist Oskar wohl
kaum der geeignete Lehrer. Ein Vorbild,

in veränderten Zeitumständen
und die Menschheit bedrohenden
Bedingungen, etwa gar Wilhelm Meister
vergleichbar, ist er mit sechzig Jahren
noch weniger als in seiner Jugend.

Anton Krättli

1 Günter Grass, Die Rättin. Hermann
Luchterhand Verlag, Darmstadt und Neuwied

1986.

Zeugnisse einer Wahlverwandtschaft

Zum Briefwechsel zwischen Hannah Arendt und Karl Jaspers

«Die Korrespondenz zwischen Hannah
Arendt und Karl Jaspers ist in der
Geschichte des Denkens der erste
umfangreiche Briefwechsel zwischen einer
Philosophin und einem Philosophen,
der vollständig veröffentlicht wird.» So
die beiden Herausgeber, Lotte Köhler

und Hans Saner, im Vorwort des Bandes

1. Philosophiert wird freilich in den
mehr als vierhundert Briefen eher
nebenbei. Das viele Private und
Geschäftliche (Verlagsangelegenheiten
usw.) mag den einen Leser verdriessen;
den andern wird es freuen, dass sich



BRIEFWECHSEL ARENDT/JASPERS 339

Philosophen so menschlich geben können.

Von der zwanzigjährigen Studentin,

die dem etwas mehr als doppelt so
alten, schon berühmten Heidelberger
Philosophieprofessor schriftlich eine
Seminarfrage vorlegt, avanciert Hannah

Arendt zu dessen als ebenbürtig
angenommener Briefpartnerin. Zur
bevorzugten und regelmässigen wird sie
nach siebenjährigem Unterbruch durch
den Krieg und nachdem sie sich, in die
Vereinigten Staaten emigriert, als
Schriftstellerin - «irgend etwas
zwischen einem Historiker und einem
politischen Publizisten», wie sie sich
ausdrückt - einen Namen gemacht hat.
Während der ersten Nachkriegsjähre
versorgt sie Jaspers und seine Frau
Gertrud grosszügig mit Lebensmittelpaketen.

Später hat er ihr für mannigfache

Bemühung um die Verbreitung

seiner Philosophie in Amerika zu
danken.

Anteilnahme und Wertschätzung
sind und bleiben aber gegenseitig.
Versichert sie dem «Lieben Verehrtesten»

- dies ihre Briefanrede auch nach
geschlossener Duzfreundschaft - er sei
der einzige Erzieher gewesen, den sie

je habe anerkennen können, so
bekennt er, sie gehöre ihm doch «zu den
soliden ,Garantien', dass es mit dem
Menschen nicht vorbei ist». Durch
ihre Besuche in Basel, wo er seit 1948
wirkt, gewinnt die Freundschaft
familiären Charakter, was sich in zahlreichen

Befindensnachrichten
niederschlägt. Diese erstrecken sich auch auf
die Ehepartner und andere
nahestehende Personen, miteingeschlossen
Jaspers' langjährige Haushälterin, Erna
Möhrle. In Krankheitsfällen kehrt der
Philosoph gerne den ehemaligen
Mediziner hervor. Im ganzen herrscht -
anscheinend ohne jede Störung für die

beiderseits glücklichen Ehen - ein
platonischer Eros der Wahlverwandtschaft.

Unerschöpfliches Thema ist das

Weltgeschehen. Jaspers, in der Hitlerzeit

des Amtes enthoben und zusammen

mit seiner jüdischen Frau dauernd
gefährdet, war nachher für den geistigen

Wiederaufbau in Deutschland
tätig. «Die Philosophie», schreibt er im
September 1946 an die Freundin,
«muss konkret und praktisch werden,
ohne ihren Ursprung einen Augenblick
zu vergessen.» Durch Missverständnisse

enttäuscht und aus dem Bedürfnis,

wieder mehr der philosophischen
Grundlagenforschung zu leben, nahm
er die Berufung nach Basel an, was
ihm die Deutschen verübelten. Die
auch von der Schweiz aus fortgesetzten
Bemühungen um die deutschen
Probleme belegt der Briefwechsel mit
allen stimmungsmässigen Begleittönen.
«Konkret und praktisch» bemüht sich
Jaspers um die Weltpolitik insgesamt,
etwa indem er ein Verfahren skizziert,
wie durch eine Volksabstimmung in
Vietnam der dortige Krieg zu beendigen

wäre. «Aber», meint er sofort dazu,

«wie leicht lässt sich dergleichen
denken, wie schwer realisieren.»

Hannah Arendt hat vorab als
Diagnostikerin den USA einiges zu bieten.
Sie spricht von der «grundsätzlichen
Ungeistigkeit des Landes», schätzt aber
dessen «freiheitliche oder doch wenigstens

unfanatische Atmosphäre» und
setzt vorsichtige Hoffnungen auf die
oppositionelle Studentenbewegung, die
sie als Referentin und Dozentin an
amerikanischen Hochschulen
miterlebt. Trotz allerhand
Meinungsverschiedenheiten wissen sich die
Briefpartner einig in der Sorge vor totalitären

Entwicklungen und beurteilen nach



340 BRIEFWECHSEL ARENDT/JASPERS

diesem Kriterium de Gaulle, Adenauer,
Chruschtschow, Kennedy und andere.
Eindrucksvoll bewährt sich die
Gesinnungsfreundschaft im Briefgespräch
über Hannah Arendts Prozessbericht
«Eichmann in Jerusalem»2. Mit ihm
zog sich die unabhängig denkende
Jüdin heftige Kritik von jüdischer Seite
zu. Gegen die entstellende Auslegung,
wonach sie die nationalsozialistischen
Verbrechen indirekt entschuldigt oder
bagatellisiert habe, hält der Freund das
Buch «in der Sache für grossartig, in
der Intention für ein neues Zeugnis
Deines unbedingten Wahrheitswillens,
in der Denkhaltung für tief und
verzweiflungsvoll, in der Schreibweise für
einen weiteren Beweis Deines literarischen

Könnens».
Zu eingehender Erörterung

philosophischer Grundfragen kommt es
nirgends. Hannah Arendt will überhaupt
keine Philosophin sein, sondern lediglich

«politische Theorie» treiben. Nachdem

sie in einem TV-Gespräch mit
Günter Gaus 3 erklärt hat, Politik «mit,
gewissermassen, von der Philosophie
ungetrübten Augen» sehen zu wollen,
sucht Jaspers sie milde eines Bessern

zu belehren. Er selber freilich möchte,
bescheiden genug, «zunächst ein
Mensch von heute und nur vielleicht
ein wenig Philosoph» sein. Indessen ist
die denkerische Energie beider bis ins
Private hinein spürbar und sind die
politisch bedeutsamen Begriffe von
Jaspers' Existenzphilosophie, Freiheit,
Vernunft und Kommunikation, die
Leitsterne des Briefgesprächs.
Charakteristisch für ihn sind einzelne
philosophiegeschichtliche Äusserungen, so die
Huldigung an Spinoza, das Bekenntnis
zu Kant, die Würdigung des Soziologen

Max Weber und die Verdikte über
Marx als den geistigen Urheber des

Totalitarismus. Persönliches und
Sachliches spielen ineinander in den
beiderseitigen Bemerkungen über Martin
Heidegger und Rudolf Bultmann, bei
denen Hannah Arendt studiert hatte.
Ihre Urteile haben manchmal einen
sehr ungenierten Ton, so dass jedenfalls

für sie gilt, was die Herausgeber
im Vorwort von beiden annehmen: sie
hätten «vermutlich niemals an eine
Publikation ihrer Korrespondenz
gedacht» und daher «kaum eine
Selbstzensur» geübt. Ein Beispiel dafür, wie
Hannah Arendt sozusagen im gleichen
Atemzug vernichtend und hochachtend
urteilen kann, sind ihre Worte beim
Hinschied Paul Tillichs, der als Theologe

und Philosoph immerhin
weltweites Ansehen genoss: «Er war im
Grunde dumm, ohne jedes Urteilsvermögen,

aber gerade dies hing auf
kuriose Weise mit einer echten ,Christ-
lichkeit' zusammen. Ich habe ihn in all
den Jahren nie über einen Menschen
schlecht reden hören, auch nicht über
seine Feinde.»

Mitaufgenommen sind eine Anzahl
Briefe von Gertrud Jaspers an Hannah
Arendt und von deren zweitem Mann,
Heinrich Blücher, an Karl Jaspers, dazu

die betreffenden Antworten.
Blücher dozierte wie seine Frau Philosophie,

schrieb jedoch keine Bücher,
weswegen ihn ein Freund den «eineiigen
Zwilling des Sokrates» nannte. Jaspers
bezeugte ihm grossen Respekt und
mochte sich im Hinblick auf die
erwähnte Enthaltung sogar ein bisschen
minderwertig fühlen, verrät er doch in
mehreren Briefen, wie skeptisch er
vom Sinn des eigenen Publizierens
denkt. Als existentielle Selbstkritik
gehört Derartiges zu jener grenzenlosen
Offenheit, die Saner in seiner Biographie

4 an ihm rühmt.



BRIEFWECHSEL ARENDT/JASPERS 341

Möglich, dass der unberühmte Zwilling

des Sokrates, Gatte einer berühmten

Frau und Freund ihres
weltberühmten Freundes, die Publikation des
Briefwechsels leise missbilligt hätte.
Rühmen wir gebührenderweise trotzdem

die herausgeberische Leistung von
Lotte Köhler (für Hannah Arendt) und
Hans Saner (für Karl Jaspers). Das
gemeinsam verfasste Vorwort, das die
vielfachen Aspekte der einzigartigen
Beziehung erhellt, und mehr als hundert

Seiten Anmerkungen sind das
sichtbare Ergebnis ihrer Mühe.

Robert Mächler

1 Hannah Arendt/Karl Jaspers,
Briefwechsel 1926-1969. Herausgegeben von
Lotte Köhler und Hans Saner. Piper Verlag,

München 1985. - 2 Hannah Arendt,
Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von
der Banalität des Bösen. Aus dem
Amerikanischen von Brigitte Granzow. Piper
Verlag, München 1964. - 3 Gedruckt in:
Günter Gaus, Zur Person. Porträts in
Frage und Antwort. Feder Verlag, München

1964. - Ferner in: Gespräche mit
Hannah Arendt. Herausgegeben von
Adelbert Reif. Piper Verlag, München
1976. - 4 Karl Jaspers in Selbstzeugnissen
und Bilddokumenten. Dargestellt von
Hans Saner. Rowohlt Taschenbuch Verlag,

Reinbek bei Hamburg 1970.

Suche nach Selbstbestimmung

Der Schriftsteller Joseph Zoderer

«Das Motiv für Realismus ist nie
Bestätigung der Wirklichkeit, sondern
Protest.» Dieses poetologisch-politische
Diktum Alexander Kluges stammt
etwa aus jener Zeit, da im Sog der
«68er-Bewegung» junge Schriftsteller
der etablierten, pauschal gesagt:
Gruppe-47-Literatur, vorwarfen, sie
sei verbürgerlicht und zum
literaturbetrieblichen status quo verkommen,
und einer jener Jungen, Peter Schneider,

dieser Literatur vorwarf, sie
gefalle sich in der üppigen Ausmalung
gesellschaftlichen Leidens, statt die
Verwechselbarkeit dieses Leidens und
vor allem seine gesellschaftlichen
Ursachen darzustellen.

Dieser Protest der jungen -und derer,
die sich wieder oder noch dafür hielten
- gegen die etablierten Schriftsteller

hatte, auch wenn sich die Zeiten seither

gründlich geändert haben,
Konsequenzen. Eine davon ist immer noch
eine gewisse Idolatrisierung des Wörtchens

«jung», des Status' Jugendlichkeit.

So gibt es Hersteller von Literatur,

die nennen sich bis tief in ihre
Dreissigerjahre gern «junger
Schriftsteller», wohl vermutend, jenes kleine
Beiwort garantiere ihren Hervorbringungen

so etwas wie revoltierende
Frische. Doch meist sind deren
Produkte alles andere als neu, frisch oder
gar jung, von revoltierendem Radikalismus

ganz zu schweigen.
Der Protest, den sie zu vermitteln

meinen, besteht in nichts anderem als
eben in der üppigen Aufbereitung ihrer
eigenen, als schrecklich apostrophierten

Erlebnisse und Erfahrungen in



342 ZU JOSEPH ZODERER

Elternhaus, Schule bzw. gern Internat
oder erster Ehe, in der's nicht mehr so
recht klappt, und verwechselbar an
solchen Hervorbringungen sind nicht
nur die Ursachen der beschriebenen
Miseren, sondern vor allem ihre Sprache,

ihr Stil - ein literarischer Einheitsbrei.

Sprache und Stil dieser Bücher
verraten meist nur, dass selbstverliebte
unkritische Nabelschau den Blick auf
eine Wirklichkeit blockiert, die
offensichtlich immer schwerer differenziert
auszumachen und im Klugeschen
Sinne realistisch zu beschreiben, weil
kaum mehr zu durchschauen ist. Sprache

und Stil verraten auch, dass da

platter Naturalismus, stilisierend
ornamentiert, die Entwicklung einer
literarischen Phantasie verhindert - einer
auch politischen Phantasie, mit der
vielleicht noch gegen die Lüge
anzuschreiben wäre, die uns heute
allenthalben als «Wirklichkeit» vorgeführt
wird.

Wenn aber der Einzelne sich nur
noch so als Vereinzelten erkennt und
beschreibt, seine Erkenntnis nicht den
schreibenden Protest in Gang setzt,
wenn er sich also nur noch als Opfer
seiner Erziehung und «der Verhältnisse»,

gleichsam geworden und
geworfen begreift, dann nimmt er, als
Schriftsteller nur noch das Couch-
Produkt selbstpsychologisierender
Methode, seiner Literatur das mögliche
Protest- und seiner Literatur das
notwendige Widerstands-Potential. Die
grassierende «Ästhetik der Lar-
moyanz», die aus dieser modischen,
entschieden affirmierenden Schreibhaltung

entstanden ist, macht die
Literatur wirklichkeitsblind, macht sie
deshalb vor allem unnötig.

Der 1935 geborene Südtiroler

Schriftsteller Joseph Zoderer ist gewiss
kein «junger» Autor mehr. Er hat
seinen ersten Gedichtband (von insgesamt

dreien) mit 39 Jahren und seinen
ersten Roman «Das Glück beim Hän-
dewaschen»1 mit 41 Jahren veröffentlicht

- alles gleichsam unter Ausschluss
der Öffentlichkeit, d. h. in Kleinverlagen,

die von der marktgängigen Kritik
kaum wahrgenommen werden.

1982 wurde dann Zoderers zweiter
Roman «Die Walsche» 2 im Münchner
Hanser-Verlag publiziert, der im
selben Jahr auch den ersten nachdruckte.
Zoderer erschien mit «Die Walsche»
plötzlich auf der Bestenliste und
bekam weithin gute Kritiken: Mit einem
Male hatte die literarische Szene so
etwas wie einen «jungen» Autor, von
dem sich reden und schreiben liess, als
sei er eben erst geboren. Der Markt
hatte eine nouveauté, die er, wäre die
Kritik aufmerksam gewesen, schon
längst hätte haben können.

Denn schon Zoderers erster Roman
«Das Glück beim Händewaschen» von
1976 überragte die thematisch
ähnlichen Ausgiessungen von Jugend-,
Elternhaus- und Internatserlebnissen,
mit denen seither «junge» Literatur zu
Buche schlug. Distanziert und dennoch
betroffen, betroffen machend durch
eine Sprache, die sich ihrer in jedem
Satz gewiss ist und bar jeder larmoyan-
ten Antönung, beschreibt Zoderer in
diesem Buch das Leben eines
österreichischen Jungen, «Südtirolers mit
italienischem Pass», in einem Schweizer

Internat. Zoderer verwandelt Leid
erzählend nicht in gefühliges Selbst-
Mitleid, sondern er beobachtet durch
seine Figur Leid als Indikator
individueller menschlicher Verhältnisse und
gesellschaftlicher Prägungen und
Mechanismen und überführt seine Beob-



ZU JOSEPH ZODERER 343

achtungen gestaltend in Erkenntnis:
über die individuellen Abgründe einer
bequemeren Anpassung an die brutalen

Verläufe institutionalisierender
Gewalt anstelle eines notwendigen Widerstands;

über das Zerbrechen
individueller Identität; über die Entfremdung

des Ich von sich selbst, weil
Erziehung, beladen von Vorurteilen, eine
von Anfang an gesetzte Fremdheit
bestätigt und verstärkt, aber nicht
abbaut.

Von Alexander Kluge, noch einmal,
kommt auch die Erkenntnis, «dass die
wirkliche Qualität eines Autors in der
Aufmerksamkeit liegt, durch die er aus
der Vielfalt gesellschaftlicher Phänomene

ein Bild herauswählt, das dann
wie ein Kristallgitter wirkt. Um dieses

Kristallgitter kristallisiert sich
ein ganzer Zusammenhang.»

Dieser Forderung ist Zoderer in
seinem ersten Roman nachgekommen -
er hat nicht einfach Erfahrungen
abgeschildert, sondern sie erzählend in
Erkenntnis verwandelt: Er hat einen
Erfahrungs- als einen Erkenntnispro-
zess nicht erläutert, sondern erzählt.

Thema in Zoderers zweitem Roman
«Die Walsche» ist, ähnlich wie im
ersten, Fremdheit, Entfremdung. Doch
sie wird hier nicht erzählt als Prozess
und dessen Ergebnis, sondern als
erinnerte Erfahrung in einem nochmaligen
Erlebnis manifester gesellschaftlicher
Strukturen und unverrückbarer
Verhältnisse, die Schicht um Schicht abgelöst

und entfaltet werden.
Olga, Mitte dreissig, kehrt aus der

Stadt unten im Tal, wo sie mit dem
Italiener Silvano zusammenlebt, für
einige Tage in ihr Südtiroler Heimatdorf

zurück, um ihren Vater zu beerdigen;

der war im Suff regelrecht
verendet, alleingelassen und von allen im

Dorf verachtet. Sein Schicksal liefert
gleichsam die Grundschicht für das

Thema des Romans, auf ihr entwickelt
Zoderer ein Geflecht von Beziehungen,
in denen sich vielschichtig
Entfremdungsprozesse und Fremdheitserfahrungen

spiegeln.
Das Kriegsabitur hatte es dem Vater

einst erspart, sein Leben im Dorf als
Knecht zu fristen; stattdessen wurde er
Lehrer, neben dem Pfarrer der zweite
«Studierte»; schon deshalb war er den
anderen, Bauern meist, fremd, und
schon immer hatte er sich von dieser
Fremdheit befreien, hatte er davonziehen

wollen. Doch die Frau, die er
dann geheiratet hatte, die Älteste von
einem angesehenen Hof, «musste wohl
für ihn der Beweis, die Gewähr für alle
Zeiten gewesen sein, dass er hierher
gehörte und etwas war».

Hin- und hergerissen zwischen Bleiben

und Davongehen hatte er sich
allen, auch seiner Frau, vor allem aber
sich selbst, immer mehr entfremdet:
«Dieser auf die Fremde, auf das
Fremdsein eingerichtete Mensch hatte
sich mit den Jahren immer entschiedener

gegen das Fremdsein gewehrt. Dieser

Fremdheitsspezialist, fast musste
sie (Olga) lachen, er, der einerseits das

Weggehen predigte und anderseits
nichts wie mittun wollte mit den anderen,

und doch wie kaum einer im Ort
ein einheimischer Fremder gewesen
und es bis zum Schluss geblieben war.»

Weil der Vater diesen Zwiespalt
stets nur beredet, sich aber nie von ihm
befreit hatte, war schliesslich «seine

Frau, ihre Mutter, (die) ihm jahrelang
aufs Wort geglaubt (hatte), bis sie an
nichts mehr in diesem Ort, am
allerwenigsten an ihn hatte glauben können

mit ihr, Olga, alles liegen und
stehen lassend, davongefahren



344 ZU JOSEPH ZODERER

um in einer Fabrik ein neues, ein eigenes

Leben zu beginnen».
Olga bleibt auch nach dem Tod der

Mutter in der Stadt, lernt dort Silvano
kennen, beide betreiben eine Bar im
italienischen Teil der Stadt. Und Olgas
Fremdheit verdoppelt sich.

Für die Leute im Dorf, aber auch
für ihren Vater, ist sie nun nicht nur
die Abtrünnige, die der Heimat den
Rücken kehrte, sondern auch die
«Walsche», die mit den verhassten
Italienern zusammenlebt. Aber auch
deren laute und gesellige Lebensart bleibt
Olga fremd; schwerfällig empfindet sie
sich im Kreis von Silvanos Freunden,
zumal sie deren Sprache nur
unvollkommen spricht: «Wie oft hatte sie

sich, wenn auch meist nur für Augenblicke,

bei Silvano allein oder, noch
öfter, mit ihm inmitten seiner lärmenden

Freunde plötzlich fremd und ohne
Halt, auf jeden Fall heimatlos gefühlt,
als ob sie, Silvano und sie, nie ganz
zusammenkommen, nie durch eine
letzte Trennwand hindurch und mit
den Köpfen endlich zueinanderstossen
könnten.»

Zoderer hat seinen Roman gebaut
wie eine Sonate, die ihr Grundthema
«Fremdheit», konstituierend umspielt
von den Themen «Beharren» und
«Verändern», variantenreich durchführt.

Er hat diesem Thema eine
Geschichte gegeben, hat sie in ein Bild
gestellt, um dessen, mit Kluge zu
sprechen, «Kristallgitter sich ein ganzer

Zusammenhang» bilden liess. Olgas
Rückkehr ins Dorf, das Ineinander von
Begegnungen dort mit Erinnerungen
an die alten Zeiten und an ihr Leben
mit Silvano, legt Schicht um Schicht
den Prozess vielfältiger Entfremdungen

frei, macht ihr die Bedingungen
ihrer Fremdheit bewusst - noch ein¬

mal erlebt Olga bewusst, was sie unbewusst

geprägt hat. Die Fremdheit, die
sie empfindet, weil alle im Dorf auf
Distanz gehen zu ihr, der Waischen,
wächst in ihr zur bewussteren Befremdung,

wird schliesslich zum gewollten
Akt der Distanzierung, der sie endlich
frei machen könnte für ein
selbstverständlicheres Leben mit Silvano, und
in seiner Welt.

Die Sonate, um im Bild zu bleiben,
endet mit einer Coda, in deren nun
endgültigem Abschied von einer schon
einmal verlassenen Welt Hoffnung auf
Überwindung der Fremdheit signalisiert

wird: «Als sie sich in ihren Wagen

setzte, sah sie durch das Scheibenglas

die weissgrünen Flechten am
Lattenzaun vor dem Holzschuppen und
dahinter die Wiese bis zum Wald,
Vaters Welt, in milchiger Dämmerung.
Sie startete den Motor und legte den
Rückwärtsgang ein, bevor sie aber den
Fuss von der Kupplung nahm, beugte
sie den Kopf zum Lenkrad hinunter
und küsste den Rücken ihrer Hand.»

Zoderer hat in einer möglichst
einfachen Disposition grundlegende
Bedingungen menschlicher Entfremdung
und Fremdheit in eine Sprache
gebracht, die nicht begrifflich, sondern
erzählerisch argumentiert. Wo seine

Sprache an Kafka erinnert, bleibt sie

gleichwohl souverän, ist Kafkas
Stimmung nicht bloss epigonal eingesetzt.
Literarisch plausibel entfaltet Zoderer
Olgas Bewusstwerdung, die jenes in
dumpfem Empfinden eingeschlossene
Ausgeliefertsein überwindet, dem, als

Ohnmacht gegen Vorurteile, das
Gefühl der Fremdheit entspringt. Nur die
rationale Durchdringung und Erkenntnis

ihrer Grundlagen und
Voraussetzungen vermag von ihm zu befreien

- auch wenn die Sehnsüchte, die noch



ZU JOSEPH ZODERER 345

immer damit verbunden sind, vermutlich

nie ganz abzuschneiden sind.
Zoderers dritter Roman «Lontano» 3

spielt diese Themen auf wiederum
andere Weise durch; nur wandelt sich die
Perspektive, verändert sich das
Personal-aber die Sache, um die es da geht,
bleibt Grundthema: Selbstbestimmung
durch Sprache als Erkenntnisinstrument,

damit Fremdheit überwunden
werde.

Wird in «Die Walsche» von gegebener

und wachsender Fremdheit nicht
erzählt als Prozess und sein Ergebnis,
sondern als konstante Erfahrung und
Erlebnis manifester Strukturen, die
Schicht um Schicht abgelöst, d. h.
erzählend entfaltet werden, so befreit
sich der Erzähler in «Lontano» von
einer Welt, in der ihm die Identität
abhanden gekommen ist, weil alle, die
ihm etwas bedeuten, sich von ihm
entfernen: Mena, seine Frau, will mit
einem anderen zusammenleben; und
die Mutter des Erzählers liegt im Sterben.

Indem sich die ihm vertrauten
Verhältnisse auflösen, in denen er
Sicherheit gewann, wird er sich selbst
zunehmend fremder, gerät in Entfernung

von sich und vermag, erstmals,
sich selbst distanziert zu betrachten.
Und er erkennt, dass die Sicherheit, in
der er gelebt hat, das Mass seiner Identität

begrenzt, ja beengt hat, dass sie
ihm die Möglichkeiten, Neues zu
erleben, genommen hat.

So flieht er die unvertraut gewordene

Umgebung, setzt damit auch für
sich selbst einen möglichen neuen
Anfang; er fliegt nach New York: «Ich
fliege in zwei Wochen, sagte er zu
seinem Freund, hättest Du dir das im
November gedacht, Frankfurt - New
York, ich bin frei, ich fange noch
einmal von vorne an. Alles könne nun

wieder geschehen, alles sei möglich,
jede Veränderung sei besser als keine,
sagte er und hörte sich kichern, er
nehme jedes Risiko auf sich, auch das

Risiko, nicht mehr zurückzukommen,
ja, er wundere sich über sich und frage,
warum er nicht schon früher mehr
riskiert habe.»

Eben um diese Frage geht es Zoderer

in «Lontano»: Worin liegen die
Gründe dafür, dass Menschen, je mehr
sie umstellt sind von ihren Gewohnheiten,

um so weniger riskieren, nichts
Neues mehr erleben - «sie tappen in
dieses Nichts hinein wie in das Aller-
vertrauteste, in ihre Armseligkeit
taumeln sie hinein und seien zeitweilig
sogar glücklich darüber», heisst es da.
Das Thema der Fremdheit wird hier
also durchgespielt als die Möglichkeit,
sich und seinen Gewohnheiten sich zu
entfremden, um in fremder, neuer
Sicht auch eine neue Freiheit zu
gewinnen.

Die gewinnt der Erzähler in «Lontano»

noch nicht sogleich nach seiner
Ankunft in Amerika, wo er im Hause
seiner Schwester lebt und nun, von
aussen, deren Gewohnheiten
wahrnimmt. Zoderer malt hier faszinierend
das Bild des amerikanischen
Durchschnittsbürgers, der in seiner Gewöhnung

an ein normiertes Leben kaum nur
das Leben anderer wahrzunehmen
imstande ist, die Schwester in ihrer
amerikanischen Kleinbürgerlichkeit nicht
einmal die Probleme des Bruders, an
denen sie doch durch den Tod der
Mutter in Gemeinsamkeit gebunden
sein sollte. So flieht der Erzähler - der
übrigens namenlos bleibt - bald auch
diesen Ort einer letzten Bindung und
geht «on the road», ziellos, von keiner
Absicht determiniert, völlig frei.

Ein solcher Ausgang ist natürlich



346 ZU JOSEPH ZODERER

nicht ohne Vorbilder, Amerika als
Land der «unbegrenzten Möglichkeiten»

ist bis hin zu Peter Handke und
Gerhard Roth ein beliebter literarischer

Topos. Aber Zoderer liefert sich
diesem Topos nicht aus, eine solche
Entfernung aus der Enge der unfrei
machenden Gewohnheiten wäre inzwischen

doch allzu platt. Und so führt er
seinen Erzähler auf den letzten Seiten
des Buches über einen Friedhof - «die
Feuchtigkeit des besprengten Rasens
kühlte die Haut unter seinen Füssen,
sie rannten um kaum zwanzig Zentimeter

aus der Erde ragende Namenstafeln

herum, sie zogen ihre Spiralen
über einen kleinen Friedhof, es gab
kein Kreuz und keinen Marmorsockel,
aber wenn er für einige Augenblicke
innehielt, um zu verschnaufen, las er
immer wieder Korea oder Vietnam».
Das auf amerikanische Weise beschworene

Freiheits-Ideal wird so auch wieder

als ideologisch befrachtete, also in
Wirklichkeit unfreie Freiheits-Hülse
dekuvriert: konkret, durch die fast
beiläufige Nennung zweier Namen: Korea,

Vietnam.
Die Entfernung aus der Gewohnheit

also kann gar nicht zu der Freiheit als
einem vorausbestimmten Ziel führen;
denn jedes beabsichtigte Ziel als Vor¬

stellung von einem Endzustand machte
den Begriff «Freiheit» als wirklich
freie Lebensmöglichkeit zunichte.
Zoderer versteht «Freiheit» als Prozess:
als Befreiung. Wie in «Die Walsche»
beschreibt er in «Lontano» das Sich-
Entfernen als Freiheit, den Weg, nicht
sein Ziel. Und so ist auch nicht das
offene Ende des Buches das Ziel des

Erzählens, sondern das Erzählen
selbst: als Entfaltung von Erkenntnis,
als Beschreibung von Befreiung, nicht:
von Freiheit.

Der Schriftsteller Zoderer hat mit
«Lontano» dem Grundthema seiner
Literatur: dem ständigen Fragen und
Suchen nach Selbstbestimmung, eine
neue Variante, eine neue Perspektive
hinzugefügt. Im Grunde gehören die
drei Romane, die er bisher geschrieben
hat, zusammen: Es sind Wegbeschreibungen

von Erkenntnis- als Befreiungsprozessen.

Heinz Ludwig Arnold

1 Joseph Zoderer, Das Glück beim
Händewaschen, Carl Hanser Verlag,
München 1982. - 2 Joseph Zoderer, Die
Walsche, Carl Hanser Verlag, 1984. -
3 Joseph Zoderer, Lontano, Carl Hanser
Verlag, 1984.

Aggressive USA?

Eine Darstellung der amerikanischen Sicherheitspolitik

1973 erschien ein Buch von Raymond
Aron mit dem Titel «République
impériale. Les Etats-Unis dans le
monde 1945-1972». Darin zeigte der
Verfasser auf, wie die USA nach dem

Zweiten Weltkrieg im interstaatlichen
System die erste Rolle spielten, während

ihre Wirtschaft das Zentrum des

Welthandels und des Geldes darstellte.
Nicht zuletzt wurde ihm klar, dass sich



AGGRESSIVE USA? 347

die grosse Politik, die sich in den
Beziehungen zwischen Staaten, im Kalten
Krieg und in der Entspannung
ausdrückte, nicht von den Wirtschaftsbeziehungen,

vom Marshall-Plan, vom
Dollar als internationaler Währung,
von den multinationalen Gesellschaften

und von den Übersee-Investitionen
trennen liess. Der Verfasser ging nicht
zuletzt der Frage nach, bis zu welchem
Punkt die letzteren eine neue Form des

Imperialismus darstellten. Er ortete
auf alle Fälle eine imperiale Haltung,
welche dem ebenfalls starken Hang
zum Isolationismus entgegenstand,
sich aber immer wieder durchsetzte.

Aron hat die Reisen Nixons nach
Peking und Moskau in jenem Buch
noch verarbeitet. Das tragische Ende
des verbündeten Südvietnam, Watergate,

das Geiseldrama von Teheran
und der Wiederaufschwung des
amerikanischen Selbstbewusstseins zu
Beginn der achtziger Jahre kamen später.
Und doch hätte der Autor seine
Folgerungen wohl kaum wesentlich zu
ändern brauchen: Eine Grossmacht dieser

Statur, die sich innert nur 200 Jahren

dank eines ausgeprägten Sendungs-
bewusstseins entwickelt hat, trägt
selbst als Demokratie unweigerlich
imperiale Züge. Herausgefordert durch
einen mächtigen Gegenspieler, und
versehen mit einer wirtschaftlichen
Dynamik ohnegleichen, musste ihr
Verhalten auf der Weltbühne zwangsläufig

selbst ihren Freunden dann und
wann als bedrohlich erscheinen.

Dabei tut nichts zur Sache, dass das
Selbstverständnis der Amerikaner auf
moralischen Kategorien aufbaut, welche

im christlich-europäischen Erbe
wurzeln. Ihre schiere Grösse und
Ausstrahlung machen die USA zu einem
machtpolitischen Faktor, doch Macht,

so wissen wir, birgt immer die Gefahr
des Missbrauchs. Sie kann selbst bei
der Durchsetzung noch so berechtigter
Eigeninteressen zu einer Gefahr für
die Interessen Dritter, ihrer
Selbstbestimmung werden. Noch als Verbündete

schränkt eine Grossmacht den
Spielraum ihrer Alliierten derart ein,
dass Spannungen unausweichlich sind.

Zwischen imperialem Charakter und
Aggressivität besteht nun allerdings ein
gewichtiger Unterschied: Zum ersten
gehört unter anderem die Schutzfunktion

für eine Klientel, die sich allein
nicht zu behaupten wusste. Etwas, das

im heutigen Europa nur zu oft vergessen

wird. Ohne die eigene unersetzbare
Stärke und ohne den imperialen Willen,

bei der Gestaltung der Weltordnung

aus einer Ideologie demokratischfreiheitlicher

Wertvorstellungen heraus
mitzuwirken, hätte es weder im Ersten
noch im Zweiten Weltkrieg ein
Eingreifen der USA zugunsten der
Westeuropäer gegeben.

Aggressivität anderseits muss
unterschiedlich gewichtet werden, wenn sie

im wirtschaftlichen oder im
politischmilitärischen Bereich zum Ausdruck
kommt. Der Kapitalismus als
Wirtschaftsordnung, dessen Dynamik den
Lebensstandard von Millionen zu
steigern vermag, kommt ohne expansive
Erweiterung und Durchdringung der
Märkte nicht aus. Ob und wie weit er
das politische Handeln der Völker
bestimmte, und ob dies zum Nutzen oder
zum Schaden Dritter geschah, ist eine
Streitfrage unter Historikern. Sicher
gibt es, um nur einen Aspekt zu nennen

- auch ausserhalb der USA - den
militärisch-industriellen Komplex, der
nicht nur zur Selbstbehauptung
unerlässlich ist, sondern auch eine
Eigengesetzlichkeit erreichen kann, die po-



348 AGGRESSIVE USA?

litische Lösungen beeinflusst. Doch die
Hauptfrage geht primär danach, ob
sich Aggressivität im strategisch-militärischen

Sinne nachweisen lässt oder
nicht. Konkret gesprochen: Wurden
oder werden Angriffskriege geführt?
Wurden oder werden fremde Nationen
unterdrückt? Wird die eigene
Überlegenheit zur Unterwerfung der
Gegenspieler brutal missbraucht oder
werden moralische Grenzen eingehalten?

Antworten auf solche Fragen können

nicht vordergründig sein; sie
haben insbesondere die Sicherheitspolitik
einer Nation und die sich daraus
ergebenden militärischen und
rüstungstechnischen Massnahmen im einzelnen

zu analysieren. Dies vor allem im
Atomzeitalter, in dem Paradoxes weit
mehr als je zuvor die Strategie
bestimmt. Offensivwaffen können defensiv

sein, Defensivsysteme offensiven
Charakter haben. Risiken garantieren
die Stabilität unter Umständen weit
mehr als ein stabiles Gleichgewicht auf
einer strategischen Ebene, das kriegerische

Handlungsfreiheit auf einer
andern begünstigt. Die Ausrichtung auf
Vergeltung statt auf Verteidigung
beruht nicht auf freiem strategischem
Entschluss und ist deshalb von
moralischen Kategorien weitgehend
unabhängig. Sie war bis anhin vielmehr eine
Funktion der Waffentechnik und ihrer
Möglichkeiten beziehungsweise Grenzen.

«Angst vor den Freunden»

Immer wieder hat daher die Nähe des

Giganten Unbehagen ausgelöst.
Erstaunlicherweise griff aber die «Angst
vor den Freunden» (Oskar Lafontaine)

just in jenem Zeitpunkt um sich, als
die Sowjetunion mit ihrer SS-20-Auf-
rüstung Europa einer neuen, ernsthaften

Bedrohung unterwarf. Die USA
erklärten sich auf Drängen ihrer
westeuropäischen Verbündeten bereit,
ihrerseits «nachzurüsten» und mit der
Aufstellung von eigenen Mittelstrek-
kenwaffen für die Wiederherstellung
des Gleichgewichts zu sorgen. Man
räumte indessen der Sowjetunion eine
Art Mitspracherecht ein, indem die
Stationierung vier Jahre ausgesetzt
wurde, um Zeit für das Aushandeln
einer für beide Seiten annehmbaren
Lösung zu gewinnen.

Es ist im Lichte der heutigen
sowjetischen Abrüstungsvorschläge nicht
ohne Pikanterie, daran zu erinnern, mit
welcher Schärfe sie damals die Reagan-
sche Null-Lösung zurückwies und alles
auf die Karte einer beispiellosen
Propagandakampagne setzte, die auch
prompt verfing. Weiteste Kreise in
Westeuropa überkam ein grosses
Entsetzen, nicht etwa primär vor den
sowjetischen Raketen, die schon stationiert

waren, sondern vor dem amerikanischen

Gegenzug. Man sah in den
USA plötzlich eine kriegslüsterne
Macht, die nach der Weltherrschaft
strebte, den Atomkrieg hiezu als Mittel,

also als führbar betrachtete, und
die sich so provokant benahm, dass
selbst ein sowjetischer Präventivschlag

auf Europa einigen Westeuropäern

als berechtigt erschien und somit
als naheliegend angesehen wurde.

Die geistige Verwirrung nahm die
erstaunlichsten Formen an. Gewisse
Angstmacher sprachen beispielsweise
davon, dass mit der
Mittelstreckenwaffen-Stationierung eine gewollte
amerikanische Abkoppelung von unserem

Kontinent stattfinde, bis sie ausge-



AGGRESSIVE USA? 349

rechnet von der Sowjetunion belehrt
wurden, dass man selbstverständlich
jede auf den Osten abgefeuerte
Mittelstreckenwaffe für eine amerikanische
ansehen und demzufolge die USA dafür

entgelten lassen würde. Entsprechend

wurden auch sowjetische
Atomunterseeboote näher an die amerikanische

Küste herangeschoben.
So ging es also nicht primär um eine

Fundamentalkritik der Vergeltungsstrategie,

für die sich in der Tat viele
Gründe finden lassen, sondern um die
Brandmarkung einer deutlich empfundenen

amerikanisch-militärischen
Aggressivität, die man in der kleinsten
Handlung der USA und jeder Äusserung

ihrer militärischen Exponenten
belegt sah, und vor der man sich
bedroht fühlte, selbst wenn es sich für
jeden Sachverständigen um traditionelle
Elemente der geltenden Atomstrategie
handelte. Der vorläufige Zusammenbruch

der europäischen Friedensbewegung

und die Einsicht einiger ihrer
Exponenten, primär das Spiel der
Sowjetunion gespielt zu haben, bedeutet
nicht, dass dieses Gefühl verschwunden

wäre; es hat sich nur verlagert.
Sein Objekt ist zurzeit die Strategische
Verteidigungsinitiative (SDI), gegen
die im Verein mit der Sowjetunion
Sturm gelaufen wird, obwohl sie
immerhin eine gewisse Chance dafür bietet,

die seit langem - von den gleichen
Leuten - geforderte Abkehr von der
Vergeltungsstrategie der «mutual
assured destruction» zu vollziehen, und
zwar mittels konventioneller, defensiver

Waffen.
Die Gründe für diesen neuen

«Friedenskampf» sind mannigfaltig, und
niemand würde leugnen, dass sich mit
SDI zahlreiche höchst schwierige und
nicht nur technische, sondern auch

strategische Probleme stellen, aber es

muss zu denken geben, dass so viele
westliche Kommentatoren offenbar
ausserstande sind zu erkennen, was
ebenfalls darin liegt: die Chance nämlich

für ein neues strategisches
Gleichgewicht, das sich auf ein
beidseitig ausgewogenes System von
Defensiv- und Offensivwaffen und nicht
mehr ausschliesslich auf Vergeltungsdrohung

stützt. Wäre es nicht bereits
ein Fortschritt, wenn die Bevölkerung
nicht nur der Supermächte,
sondern letztlich der ganzen Welt nicht
mehr als Geisel dienen müsste? Jedenfalls

ein erster, bedeutender Einbruch
in die ebenso unbefriedigende wie
festgefahrene Situation auf globalstrategischer

Ebene, der bereits positive Folgen

zeitigte: Die Sowjets kehrten 1985

an den Verhandlungstisch zurück; sie

bieten zahlreiche Abrüstungsschritte
an, die vorher für sie tabu waren.

Auslöser dieser Entwicklung aber

waren die USA. Aus Aggressivität?
Um die Sowjetunion in die Knie zu
zwingen? Oder gar um einen Krieg
auszulösen, von dem sie im
vornherein ganz klar wissen, dass er auch
zum eigenen Untergang führt?

Veränderungen und Konstanten

Solche und ähnliche Fragestellungen
sind nicht zuletzt darum wichtig, weil
ihre Beantwortung über Kooperation
oder Konfrontation im westlichen Lager

entscheidet. Sie müssen allerdings
über das, was in einem Aufsatz aufgezählt

werden kann, weit hinausführen.
Und die Antworten müssen frei von
demagogischer und propagandistischer
Absicht analysiert werden. So ist es
denn verdienstlich, dass der soeben er-



350 AGGRESSIVE USA?

nannte Ordinarius für Sicherheitspolitik
und Konfliktforschung an der

Eidgenössischen Technischen Hochschule
in Zürich, Kurt R. Spillmann, ein Buch
über die «Amerikanische Sicherheitspolitik

1945-1985»1 vorlegt, worin er
zuhanden eines breiteren Leserkreises
Klischees abbauen und sie durch
Sachinformationen in geschichtlicher
Perspektive ersetzen will. Sein Haupttitel:
«Aggressive USA?» ist somit keineswegs

nur ein Mittel der Verkaufsförderung,

sondern brisanter Hintergrund
für die Beschäftigung mit dem
Buchthema. Dennoch bleibt der Verfasser
bei dieser Grundfrage nicht stehen,
sondern befasst sich über den historischen

Abriss hinaus mit den aktuellen
Themen strategischer Gegenwarts- und
Zukunftsbetrachtung: Wie wird die
Rolle Westeuropas von den USA her
gesehen? Welche Konsequenzen ergeben

sich aus der Veränderung oder
Neuformulierung sicherheitspolitischer
Faktoren und Konstanten für die
Europäer? Was bedeutet der zurzeit wieder

wachsende Unilateralismus der
USA, was ihr Wiedererstarken als
globale Grossmacht? Er berührt aber
auch die nicht zu übersehende
Verlagerung der weltwirtschaftlichen Dynamik

vom stagnierenden Europa weg in
die aufstrebenden, hart arbeitenden
Länder Asiens. Wird diesem Vorgang
auch eine Verlagerung der politischen,
vor allem der sicherheitspolitischen
Interessen folgen?

Spillmann holt mit Recht weit aus.
Auch die heutige amerikanische
Sicherheitspolitik ist ohne die Kenntnis ihrer
Verwurzelung in einer Friedensideologie

nicht zu verstehen. Selbst die
zahlreichen Interventionen in die
lateinamerikanischen Nachbarstaaten von
1903 (Panama) bis 1983 (Grenada)

wurden ohne das Ziel einer bleibenden,

direkt militärischen oder politischen

Beherrschung vorgenommen,
sondern zum Zwecke wirtschaftlicher
Öffnung, auf der Basis amerikanischer
Werte, allenfalls zur Abwehr einer
feindlichen Wertordnung. Auch die
Interventionen in Europa während der
beiden Weltkriege erfolgten in einem
eigentlichen Kreuzzugsgeist. Ihm
entsprach der den Siegen folgende euphorische

Internationalismus, der sich im
Völkerbund und in der UNO
manifestierte.

Um so grösser war die Enttäuschung,
dass der Friede damit nicht gesichert
werden konnte und das von den USA
angebotene demokratische Modell
nicht überall angenommen wurde,
sondern sich allenthalben, nicht zuletzt
mit der Weigerung der Sowjetunion
abzurüsten, neue Gefahren aufbauten.

«Containment» statt Aggression

Die Antwort der USA hiess nun
aber bezeichnenderweise nicht Pochen
auf das Atommonopol beziehungsweise

auf die atomare Überlegenheit,
die sie bis zum Beginn der siebziger
Jahre innehatte; sie hiess vielmehr
«Containment», also Eindämmung
durch einen Ring strategischer Positionen.

Selbst auf offene Übergriffe wie
in Korea und Vietnam reagierten die
USA mit begrenzten konventionellen
Mitteln, wobei gleichsam parallel zu
diesen handgreiflichen Reaktionen die
eigentliche Atomstrategie entwickelt
wurde.

Der Verfasser folgt der amerikanischen

Strategiedebatte, beleuchtet ihre
Wandlungen von der massiven Vergei-



AGGRESSIVE USA? 351

tung zur flexiblen Erwiderung und
schildert insbesondere die Wende von
1979, als das Verhalten der Sowjetunion

zu Präsident Carters jähem
Erwachen aus philanthropischen Träumen

und zur Ablösung der Entspannung

durch eine Neudefinition der
vitalen Sicherheitsinteressen der USA
führte.

Immer wieder wird auch das
Verhältnis zu Europa aus amerikanischer
Sicht beleuchtet: Können die USA
ihrem Anspruch, Europa nuklear zu
beschützen, nach wie vor genügen,
obwohl sie seit geraumer Zeit selbst
nuklear bedroht sind und wenigstens
in der Optik der gegenwärtigen
Administration sogar befürchten müssen,
einem sowjetischen Erstschlag ausgesetzt

zu werden? Entsprechende Zweifel

- hüben und drüben des Atlantiks -
hatten sich schon bald nach dem
«Sputnik-Schock» eingestellt. Und es

war der ehemalige Verteidigungsminister
McNamara, der sich in den sechziger

Jahren als erster zur Einsicht
durchrang, dass die Überlegenheit der
USA nicht endlos aufrechterhalten
werden könne, sondern der Sowjetunion

Parität zugestanden werden
müsse. Bei aller politischen und
ideologischen Gegnerschaft wurden
deshalb noch unter Kennedy
Rüstungskontroll-Verhandlungen eingeleitet.
Und nach dem Vietnam-Debakel wurden

auch die weltweiten
Eindämmungs-Verpflichtungen der USA
durch die Nixon-Doktrin massiv
redimensioniert.

Im Epüog befasst sich Spillmann
schliesslich mit der tiefen Enttäuschung

und Frustration, welche das
Resultat des sowjetischen Ausgreifens
in Afrika, in Afghanistan und ihr
Vorgehen im Rüstungsbereich in den USA

auslöste. Gewisse scharfmacherische
Töne des neuen Präsidenten Reagan
wurden aber in Europa weniger als

Reaktion auf diese Vorkommnisse,
denn als Zeichen kriegerischer
Absichten, ja, als Vorboten einer
heimlichen Erstschlagsplanung gewertet.
Für die Wortführer der Kampagne
gegen die NATO-Nachrüstung ein
Beweis für die Triftigkeit ihrer Befürchtungen.

Demgegenüber notiert der Verfasser
zu Recht: «. solche Interpretationen
sind dem amerikanischen Denken über
den Sinn der eigenen Aussen- und
Sicherheitspolitik fremd. Die
Unterwerfung und direkte Beherrschung
fremder Gebiete und Bevölkerungen
ist auch heute noch mit dem
republikanischen und freiheitlichen Grund-
Credo der amerikanischen Bevölkerung

unvereinbar.» Da der kommunistische

Gegenspieler eingestandener-
massen den Sieg der eigenen Philosophie

und die Herrschaft über die Welt
anstrebe, werde jede amerikanische
militärische und politische
Unterstützungs-Tätigkeit im Ausland als
defensiv angesehen. Unerklärlich sei den
Amerikanern auch die Einschätzung
ihrer überseeischen Wirtschaftstätigkeit

als «imperialistisch». Blauäugigkeit,

Naivität oder gar Zynismus?
Zweifellos ist der letztere nicht die

Grundhaltung der grossen Mehrheit,
die von der Mission und den ehrlichen
Absichten ihres Landes überzeugt ist.
Solche Fragen werden von den
Amerikanern denn auch guten Gewissens
zurückgewiesen, und Befürchtungen,
welche die «imperiale Republik» allein
durch ihre, den Europäer oft störende
politisch-psychologische Undifferenziertheit

auslöst, werden mit ehrlichem
Erstaunen quittiert.



352 AGGRESSIVE USA?

Wertvoller Überblick

Kurt Spillmann ist mit seinem während

eines Forschungssemesters in
Washington entstandenen Buch zwei
Bedürfnissen gerecht geworden. In
einer - auch auf frühere umfangreiche
Arbeiten abgestützten - objektivierenden

Art weist er den Vorwurf der
Aggressivität an die USA anhand ihrer
neueren sicherheitspolitischen Konzeptionen

zurück. Zum andern bietet er
dem strategisch Interessierten eine
leicht fassliche Übersicht über 40 Jahre
amerikanischer Sicherheitspolitik. Dass
auf breitere Behandlung der politischen

Aspekte sowie mancher
Entscheidungspunkte und geistigen
Strömungen verzichtet wurde, ergab sich
aus der Natur eines Handbuches und
eines auf konzise Übersicht angelegten
Werkes.

Wer nach Wertungen oder auch nur
nach näherer Behandlung der strategisch

bedeutenden Ereignisse wie
Koreakrieg, Kubakrise oder Vietnamkrieg
sucht, kann in dieser auf die Entwicklung

strategischer Theorien ausgerichteten

Darstellung nicht auf seine Rechnung

kommen; er verfügt damit
jedoch über einen Einordnungsraster,
der die Positionierung militärstrategischer

Handlungen im amerikanischen
Denken erlaubt und verständlich
macht. Die eingehende Darstellung
eines einzelnen, zweifellos aktuellen
und faszinierenden Rüstungsschrittes
wie der SDI, bildet eine Ausnahme, die
den Rahmen der Darstellung atypisch
erweitert. Man hätte sich hier eine
mehr auf ihre Auswirkungen ausge¬

richtete strategische Analyse
gewünscht, auch wenn zuzugeben ist,
dass gerade eine solche auf zahlreiche
Schwierigkeiten stossen würde, ist die
SDI doch vorläufig noch Gegenstand
erbitterter konzeptioneller
Auseinandersetzungen.

Ein weiterer Wunsch, der sich nach
Lektüre von Spillmanns strategischer
Übersicht aufdrängt, richtet sich nach
einer ähnlichen Darstellung der
sowjetischen Strategie im Wandel der
Jahrzehnte und nach einer Analyse von
Interaktion und Selbständigkeit im
strategischen Denken der beiden
Supermächte. Wahrscheinlich würde daraus

hervorgehen, dass beide wohl
begriffen haben, dass sie die andere Seite
militärsch nicht bezwingen können,
dass sie aber noch weit davon entfernt
sind, die vollen Konsequenzen aus
diesem Sachverhalt zu ziehen. Noch
immer wird Rüstungskontrolle als
Element der primär auf Waffen aufgebauten

Verteidigungspolitik, wenn nicht
sogar als Propagandavehikel betrachtet,

anstatt in der Waffenverminderung
und Systementschärfung ein
eigenständiges Ziel zu erblicken. Vielleicht
lässt sich mindestens auf amerikanischer

Seite die traditionelle «Ideologie
des Friedens» allmählich in dieser
Weise zu einer Handlungsstrategie in
Richtung auf kooperative Rüstungssteuerung

und postatomare Stabilität
entwickeln.

Gustav Däniker

1 Kurt R. Spillmann, «Amerikanische
Sicherheitspolitik 1945-1985», Verlag
Klett-Cotta, Stuttgart 1985.



Hinweise

353

«Die Rättin» parodiert

Fast scheint es, die Ratte als Leit-,
Kult- und Wappentier werde Mode.
Man spricht von ihr als dem
«Lieblingstier einer seismographischen
Literatur», deren Hauptwerk selbstverständlich

jetzt «Die Rättin» von Günter

Grass ist. Es gibt andere Veröffentlichungen,

die von Ratten handeln,
und es gibt, angekündigt als «Das
literarische Bubenstück» im Eichborn
Verlag, Frankfurt am Main, eine in
Buchform erschienene Parodie: Günter

Ratte: Der Grass. Nun ist die
Parodie eine ehrwürdige literarische
Form, und wer sich der brillanten
Muster dieser Gattung erinnert, die
seinerzeit Robert Neumann unter
Sammeltiteln wie «Unter falscher Flagge»
oder «Mit fremden Federn» herausgegeben

hat, weiss zugleich, dass sie hohe
Ansprüche stellt. Der unbekannte
Verfasser, der sich hinter dem Pseudonym
Günter Ratte versteckt, könnte da
noch einiges hinzulernen. Er ahmt
zwar die Form des neuen Buches von
Grass nach, mit Kapitelzusammenfassungen,

Dialogen und eingestreuten
Gedichten; aber dass er seinem Opfer
genau auf den Duktus, auf den
unverwechselbaren Gang seiner Prosa und
seiner Verse geschaut hat und diese
dann parodiert, kann man nicht sagen.
Er bewegt sich in Verballhornungen
des Inhalts. Neumann, seinerzeit, hat
gesagt, Parodie sei etwas anderes als

Nachahmung. Der wahre Parodist ist
ein hochkarätiger Kritiker. Das ist der
Verfasser der hier angezeigten Grass-
Parodie nicht. Trotzdem muss man be-

grüssen, dass die Form überhaupt
gewagt wird. Das literarische Leben wäre
reicher, die Sensibilität für Stil wäre
feiner, wenn wir mehr Parodien
hätten.

Karl Kerényi:
Wege und Weggenossen I

In den von Magda Kerényi betreuten
Werken in Einzelausgaben ist der erste
Teil jener Arbeiten zusammengefasst,
die der Religionshistoriker und
Mythenforscher Karl Kerényi als fünften
Band seiner Werkausgabe zusammengefasst

hat. Diese Studien, Vorträge
und Essays sind so zahl- und umfangreich,

dass eine Teilung in zwei Bände
erforderlich war. Der vorliegende
Band enthält die der Religionsforschung

geltenden Essays «Umgang mit
Göttlichem» (1955) und «Wesen und
Gegenwärtigkeit des Mythos» (1964).
Umfangreicher ist der in einem zweiten

Teil des Bandes zusammengefasste
Komplex, der Kerényis Auseinandersetzung

mit Dichtern und Schriftstellern

gewidmet ist, die ihm wichtig, ja
unentbehrlich waren. Hier ist im
Einzelfall nachzuvollziehen, wie Kerényi
dem Geist des Mythos im zeitgenössischen

Schaffen nachgespürt hat, wie er
Verbindungen und Zusammenhänge
erkannte und ins Gespräch brachte, so
mit Thomas Mann, mit Hermann
Hesse, mit den neugriechischen Schriftstellern

Pendeiis Prevelakis und Nikos
Kazantzakis sowie dem ungarischen
Romancier Laszlo Németh. Zahlreich
sind die Aufsätze und Vorträge, die



354 HINWEISE

sich Friedrich Hölderlin zuwenden, in
dem Kerényi einen Religionsverkünder
erkannte, «dessen Verkündigung durch
keine Religion, die aus ihr entstand,
verdeckt wurde, da sie im festgefügten
dichterischen Wort verblieb und in
keine Religionsgründung überging».
Der Band enthält Anmerkungen sowie
ein Namen- und Sachregister. Die
herausgeberischen Erläuterungen, soweit
sie notwendig sind, hat Magda Kerényi

dem zweiten Band von «Wege und
Weggenossen» mitgegeben, der
demnächst erscheinen soll (Langen Müller
Verlag, München und Wien 1985).

Die Meisterdramen von O'Neill

Eugene O'Neill ist so etwas wir der
Vater des amerikanischen Dramas.
Arthur Miller, Tennessee Williams
und andere konnten auf dem weiterbauen,

was O'Neill fast aus dem
Nichts für das amerikanische Theater
getan hat. Ein Band im Rahmen des
«Klassischen Programms» enthält
dreizehn Meisterdramen, von verschiedenen

Übersetzern ins Deutsche übersetzt.

Ausser knappen bibliographischen

Angaben über Entstehung,
Uraufführung und deutsche Erstaufführung

enthält die Sammlung leider kein
Nachwort, keine Biographie, keinen
auch noch so knappen Apparat. Das
ist eigentlich schade, weil gerade in
diesem Fall Einführung und Erläuterung

wünschbar wären. O'Neill hatte
Vorbilder: Shaw, Gorki, vor allem
Ibsen und Strindberg, den er in seiner
Rede bei der Entgegennahme des
Nobelpreises das grösste Genie unter allen
modernen Dramatikern nannte. Neben
den bekannten grossen Stücken wie
«Trauer muss Elektra tragen», «Der
Eismann kommt» und «Eines langen

Tages Reise in die Nacht» enthält der
Band auch Einakter wie «Im Nebel
vor Cardiff» (S. Fischer Verlag, Frankfurt

am Main 1986).

Else Lasker-Schüler - Biographien
einer deutsch-jUdischen Dichterin

Sie ist eine Legende, eine poetische
Erscheinung und eine tragische Gestalt
dieses Jahrhunderts. Und sie ist, vor
allem, eine Lyrikerin von reinstem
Geblüt. Ihre Dramen werden eher selten
gespielt, aber wenn es geschieht, ist es

ein Tanz auf des Messers Schneide
zwischen Poesie und Lächerlichkeit,
zwischen Naivität und Märchenwelt,
der - man weiss es - nie mehr ohne
den Massenmord zu denken sein wird,
der nach 1933 Wirklichkeit wurde.
Sigrid Bauschingers umfangreiche
Biographie Else Lasker-Schüler. Ihr Werk
und ihre Zeit ist schon 1980 erschienen
(bei Lothar Stiehm in Heidelberg). Wir
ziehen das Buch zum Vergleich bei, da
soeben ein neuer biographischer
Versuch vorgelegt worden ist: Jakob Hes-
sing, Else Lasker-Schüler. Biographie
einer deutsch-jüdischen Dichterin (im
von Loeper Verlag, Karlsruhe 1985).
Hessing behauptet im Vorwort, was
Sigrid Bauschinger vorbringe, trage
wenig zum Verständnis der
Lebenstragödie der Jüdin bei. Ebenso
abschätzig äussert er sich über Dieter
Bänsch, der 1970 einen Beitrag zur
kritischen Rezeption der Dichterin
veröffentlicht hat. Hessings Anliegen ist
schon im Titel seiner Biographie
angedeutet: ihm geht es um kulturelle
Traditionen des Judentums in Deutschland,

um Assimilation und Absonderung,

um Vertreibung und Ausrottung
und dann um jenes «Hebräerland»,



HINWEISE 355

das Else Lasker-Schüler im dichterischen

Wort sich erschaffen hat. Hes-
sings Buch ist gedacht als Interpretation

eines Lebens und eines Werks aus
den historischen und geistigen
Voraussetzungen des deutschen Judentums
heraus. Er wehrt sich gegen die «geistige

Abtötung», die der physischen
vorausgegangen sei, und er will am
Beispiel dieser Dichterin zeigen, wie
sich in ihr ein kollektives Unglück
spiegelt: dass sie in ihrem Werk reflektiert,

was durch Assimilation und
Verdrängung verdeckt ist. Aber muss er
darum die Verdienste einer Sigrid Bau-

schinger abwerten? Ihre grosse
Biographie ist reich an - auch anekdotischem

- Stoff, sie ist reich dokumentiert

durch Quellen, durch Berichte
von Zeitgenossen, und sie geht sehr
ausführlich auf das umfangreiche
Werk der Dichterin ein und setzt sich
detailliert mit Dieter Bänschs Kritik
auseinander, die offensichtlich ihre
schwachen Stellen hat. Sigrid Bau-
schingers Biographie ist nach wie vor
unersetzlich; sie enthält unter anderem
auch einen zum Teil farbigen Bildteil,
der auch das zeichnerische Schaffen
Else Lasker-Schülers vorstellt.

Unbeschwert miteinerguten Versicherung

Schweizerische Mobiliar

..macht Menschen sicher

I A H R E

Neu
von Sprüngli:
Jubiläums-

Konfekt

Paradeplatz, Hauptbahnhof, Shop Ville,

Löwenplatz, Stadelhoferplatz, Glattzentrum

SC-Spreitenbach, Airport-Shopping Kloten


	Das Buch

