
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Freihändig Formuliertes

Randbemerkungen zu einer literarischen Entdeckung

Unmenschlich wäre es, von einem
Kritiker zu verlangen, dass er zu jeder
Neuerscheinung Stellung beziehe, die
von sich reden macht. Wenn er
schweigt, kann das besagen, er habe
von dem betreffenden Titel keine
Kenntnis, oder es kann bedeuten, er
sehe sich nicht veranlasst, ein Votum
dazu abzugeben. Zu einem Phänomen,
das Aufmerksamkeit besonderer Art
verlangt, sind die zwei Textsammlungen

von Helen Meier eigentlich erst
durch das Echo geworden, das ihnen in
den Medien zuteil geworden ist. Seit Peter

Bichsels «M//c/iwann»-Geschichten
sei keine Kurzprosa von der Kritik so
einhellig gefeiert worden wie «Trok-
kenwiese», ihr erstes Buch. So beginnt
eine lobende Besprechung ihrer
dreizehn neuen Geschichten, die unter
dem Titel «Das einzige Objekt in
Farbe» vor kurzem erschienen sind.
Die Behauptung ist vermutlich nicht
falsch. Störend daran ist nur, dass sie
vorauszusetzen scheint, wer zu dieser
Prosa geschwiegen habe, sei mit einer
Kritik einverstanden, die ihre Aufgabe

in diesem Fall vielleicht nicht
mit der gebotenen Verantwortung
wahrnimmt, indem sie eine Entdek-
kung feiert. Seit wann denn darf, weil
Gegenstimmen vereinzelt sind oder
vielleicht ganz fehlen, auf Einhelligkeit

geschlossen werden? Womöglich
war die Zahl derer, die sich der Stimme

enthielten, um einiges grösser als

die Zahl derer, die gefeiert haben.
Aber was eigentlich beweist in
Zusammenhängen dieser Art die grössere

Zahl?
Auf Helen Meier ist die Literaturwelt

anlässlich der Lesungen zum
Klagenfurter Ingeborg-Bachmann-
Preis 1984 aufmerksam geworden.
Niemand hat die Autorin vorher
gekannt; die Texte, die sie las und mit
denen sie dort auffallen musste, weil
sie anders waren als das Gewohnte,
kamen aus ihrer Schublade im
appenzeUischen Heiden. Eine der Auszeichnungen,

die in Klagenfurt vergeben
werden, wurde Helen Meier im Beisein

von Presse und Fernsehen
zugesprochen, und damit hatte die literarische

Öffentlichkeit, was man kaum
noch für möglich gehalten hatte: ein
Wunder. Nämlich dass jemand, der
schreibt, in schon vorgerückteren
Lebensjahren erst, dann aber in einem
einzigen glücklichen Augenblick
entdeckt und berühmt wird. Eine «Leselust»

sei sie, mache «genaue, knappe
Sätze, nur selten einige Worte und
Bilder zuviel, stimmig sonst in
Atmosphäre und Detail». Von dieser Art
sind seit jenem Glücksmoment in
Klagenfurt die Urteile. Als ein Leser,
der den schönen Augenblick nicht
miterlebt hat, reibt man sich die Augen,
wenn man die Texte gedruckt vor sich
sieht. Da müssten doch der eine oder
die andere der verehrten Kolleginnen



242 RANDBEMERKUNGEN

und Kollegen inzwischen festgestellt
haben, dass man um ein paar Korrekturen

an der ersten Begeisterung
schwerlich herumkommt. Es mag ja
schon sein, dass die Themen und die
Verhältnisse, die in diesen Geschichten

aufgegriffen werden, das Spektrum

der Gegenwartsliteratur erweitern,

wenngleich mir das auch schon
etwas zu grosszügig formuliert scheint.
Aber die Sprache, in der das
geschieht, kommt mir nicht nur
merkwürdig vor, nicht nur eigenwillig und
sonderbar, sondern in einer Art
unbeholfen und gar fehlerhaft, die mich
daran zweifeln lässt, es handle sich
um den adäquaten Ausdruck eben der
Sachverhalte und Beziehungen, von
denen da gehandelt wird.

«Was Helen Meier berührt, wird
Literatur, und zwar auf eine weltliterarische

Art Literatur, die ihre Themen

zweitrangig erscheinen lässt.»
Das ist ein schönes Beispiel für die
feiernde Kritik, zu lesen seinerzeit in
der «Süddeutschen Zeitung» und
begreiflicherweise vom Verlag Ammann
in Zürich als Werbespruch benützt.
Möglicherweise um sich gegen
Nörgeleien abzusichern, schreibt eine
Kritikerin in einer Schweizer Zeitung,
sobald ein einzelner Satz aus den langen
rhythmischen Assoziationsketten
herausgerissen werde, erstarre er zu
unsäglichem Pathos. Das wird da aber
nicht etwa im Sinn einer Rüge
vorgebracht, sondern nur als Warnung an
Leser, Helen Meiers Sätze nicht «aus
dem Erzählfluss zu isolieren». Ich
werde es trotzdem tun. Ich widerspreche

nicht, wenn behauptet wird, diese
Autorin halte sich nicht an die Regeln
der Kunst, wie in der gleichen Rezension

geschieht; aber ich würde
vorschlagen, zuerst auf die Regeln der

Sprache zu achten. Die erwähnte
Kritikerin sagt von Helen Meiers Prosa,
«es sei, als würde sie freihändig
formulieren», was immer sie sich
darunter vorstellen mag. Beides, das
freihändige Formulieren und die Weigerung,

sich an Regeln zu halten, wird
gelobt. Ich meine, man müsste sich
etwas genauer anschauen, was dabei
herausgekommen ist. Aber das tut die
Kritik nicht. Sie feiert. Man nennt die
Prosa der kleinen Geschichten «sinnlich»,

man freut sich innig darüber,
dass sich da eine Schriftstellerin «der
schmiegsamen, eingängigen Diktion
verweigert», ja man erkennt in
diesem Wildwuchs «expressionistische
Sprachgesten» und begrüsst es
ausdrücklich, dass hier jemand seiner
Prosa «die Zügel schiessen lässt». In
allem, was da ungehobelt und
ungeschlacht, nicht regelkonform und
jedenfalls ausgesprochen unbekümmert
daherkommt, wird «erhöhte Lebendigkeit»

geortet.
Da sind nun wohl Beispiele fällig,

notgedrungen aus dem «Erzählfluss»
herausgelöst. Ein Mann und eine Frau
sitzen sich gegenüber; die Situation ist
dadurch gekennzeichnet, dass er
soeben ihren Antrag abgelehnt hat, mit
ihr zu schlafen. Dann steht da zu
lesen: «Er redete zwar nicht ungern
mit ihr, er sass da und spann ihr seine
Gedankengänge zum Computersystem
und die Vergleiche zum menschlichen
Denken vor, sie konnte gut zuhören,
das machte ihn zu ihr zu kommen, er
brauchte jemand, der ihm zuhörte.
Wenn ihm jemand aufmerksam
zuhörte, so konnte er einen ganzen Vortrag

aus dem Stegreif hinlegen, einen
Strang von irgendwelchen Ideen, von
Feststellungen, in Vergleiche gehend,
in Abstraktionen kristallisierend.»



RANDBEMERKUNGEN 243

Vielleicht hat er ihr Ähnlichkeiten
und Unterschiede zwischen Computer
und menschlichem Gehirn erklärt,
gleich nachdem er ihr in delikater
Sache einen Korb gegeben hat, und
das heisst dann eben bei Helen Meier,
dass er der Frau «Gedankengänge
zum Computersystem und die
Vergleiche zum menschlichen Denken
Vorspann», freihändig formuliert wie
der schöne Satz: «Das machte ihn zu
ihr zu kommen.» Worin denn liegt
der Gewinn an erhöhter Lebendigkeit,
wenn da steht, er habe ihr einen ganzen

Vortrag «aus dem Stegreif hingelegt»!

Was ist «ein Strang von
irgendwelchen Ideen»! Das Subjekt des ganzen

Satzgebildes ist übrigens er, der
Mann also, und folglich beziehen sich
die beiden Partizipialkonstruktionen
«in Vergleiche gehend» und «in
Abstraktionen kristallisierend» auf ihn
und nicht etwa auf seine Feststellungen:

er ist es, der kristallisiert und in
Vergleiche geht. Das erinnert beinahe
an den kleinen Vers, den man
boshafterweise dem König Ludwig I. von
Bayern zugeschrieben hat:

«Süss und labend
war der Abend
es sich ausgeregnet habend.»

Das deutsche Partizip ist mit einem
Fluch behaftet. Es kann nicht allein
stehen, sondern muss sich anlehnen,
bei Helen Meier etwa wie folgt:
«Bleiben wir beim Mann, auf der Bank
sitzend.»

Indem sie das freihändig formuliert
hat, ist ihr entgangen, dass sie ja nicht
sagen will, wir, das erzählende Subjekt,

seien auf der Bank sitzen geblieben.

Aber dies und nichts anderes sagt
ihr Sätzchen aus.

Diese Beispiele, ich gebe es zu, sind
aus dem Zusammenhang herausgelöst
und vielleicht auch etwas willkürlich
ausgewählt, man könnte sie durch
andere ergänzen oder auch ersetzen.
Aber ich frage, wie man mir denn
erklären könnte, was sich an ihnen
ändert, wenn sie «im Erzählfluss» belassen

werden. Es ändert sich nämlich
nichts. Man erkennt allenfalls nur,
dass in dieser Prosa die sinngemässen
Einheiten konsequent ignoriert werden.

Alles fliesst da ineinander, wie
etwa in diesen Zeilen:

«Er liebte diesen Kristallisationsvorgang

sehr, etwas zu klassieren, in
seinen ergebnislosen abstrusen Bezügen
zu zeigen, machte ihm Spass, ich liebe
das Unnütze, sagte er, das Naturhafte
stösst mich ab, die Naturhaften reizen
mich nicht» und so weiter nach Belieben.

Ob darin schon eine erhöhte
Lebendigkeit» liege, dass in dieser Weise
«Assoziationsketten» gebildet werden,
mag Ansichtssache sein. Fragen wird
man aber dürfen, was unter den

«ergebnislosen abstrusen Bezügen»
eigentlich zu verstehen sei. Wie
«genau» und wie «knapp» ist denn dieser
Satz, in den sich immerfort neue Sätze
oder Bruchstücke von Sätzen
hineinschieben? Was soll ich mir als Leser
unter einer «schamlos geschmückten
Kirche» vorstellen, und wie, bitte, ist
die nachfolgende Passage denn zu
deuten? Sie findet sich in der
Geschichte «Spaziergang», die von einem
Priester handelt, der aus seinem Amt
ausscheidet, nachdem er Vater geworden

ist. Wie es dazu kam, erzählt
Helen Meier an entscheidender Stelle
mit folgenden Worten:



244 RANDBEMERKUNGEN

«Das Mädchen verschwieg ihm vieles,
nachdem sie eine gute Schülerin
gewesen war, belog sie ihn, mit der
Unterleibslüge der Natur, immerhin eine
starke Verbündete.»

Die Übersetzung dieser Stelle ins
Deutsche dürfte selbst Experten Mühe
machen. Man ahnt zwar einiges; aber
die Natur, denke ich, lügt doch nicht,
auch nicht mit dem Unterleib.

Genug! Die Beispiele sind alle der
neuen Sammlung von Kurzprosa
entnommen, einem schmalen Buch von
wenig über hundert Seiten. Wenn das

angeblich einhellige Lob der Kritik in
diesem Fall begründet ist, wird man
mir mühelos nachweisen können, dass

jede dieser Stellen ihren genauen Sinn
hat und eben in ihnen «auf eine
weltliterarische Art» Literatur entstanden
ist. Ich wäre dankbar dafür. Wenn es

dann gleich noch möglich wäre, mir
zu erklären, wie es zur Qualifikation
dieser Prosa als «sinnlich» kommen
konnte, wäre meine Freude vollkommen.

Denn auch da beschleichen mich
Zweifel. Meint man damit, es werde
in den kleinen Geschichten vorwiegend

von Sinnengenuss, Erotik und
Triebhaftigkeit gehandelt, so will ich
das gern bestätigen und gleich auch
noch sagen, die schöne Rückhaltlosigkeit,

mit der die Autorin sich diesem
Erfahrungsbereich zuwendet, sei ohne
Frage ein Gewinn. Aber kann man
eine Prosa sinnlich nennen, die zu oft
zur Abstraktion neigt, zum Beispiel,
wenn da zu lesen ist: «Das ängstliche
Betrachten der kahlen Bäume stand in
keinem Verhältnis zu den Kräften, die

dann immer wieder über Nacht
aufbrachen, die Welt mit Grün
überschwemmten, an das sich der Mensch
alsogleich gewöhnte, als könnte es nie
anders sein»? Dass die Natur «in
jenem Schwanken verfangen» sei, das
dem Frühling vorausgeht, ist ebenso
unsinnlich ausgedrückt, wie dass ein
Duschhahnen in einem alten Haus
«bräunliche Flüssigkeiten spie», wo es

sich doch wohl einfach um Rostwasser

gehandelt haben muss. Sinnverwirrend

weit eher als sinnlich kommt mir
ein Satz aus «Spaziergang» vor, dessen

NachVollzug jeden Mimen und
Schauspieler zur Verzweiflung bringen

muss: «Mit der Helle auf seinen
Lidern, verzog er die Lippen zu einem
Lächeln.» Nein, diese Prosa ist zu
ungenau, sie ergeht sich zu oft in
substantivierten Verben und verliert sich
in syntaktischer Wirrnis, als dass sie
die Kraft hätte, uns riechen, hören
und sehen zu lassen, wovon sie

spricht. Es mag Unterschiede geben,
Texte, die Gebrechen der hier belegten

Art weniger aufweisen als andere.
Man hätte sie sorgfältig auswählen
müssen. Denn Helen Meiers Stärke
und vielleicht Einzigartigkeit, die das
schöne Glück von Klagenfurt 1984

halbwegs verständlich machen, hätten
sorgfältigere Prüfung wohl gerechtfertigt.

Ihr rascher Erfolg ist eine
Katastrophe.

In den «Notizen» sagt Ludwig Hohl,
die ganze Kunst des Schreibens
bestehe darin, dass man kein Wort
verwende ohne volle Verantwortung. Das
gilt für alle, die schreiben -, auch für
Kritiker.

Anton Krättli



ZU MOZARTS BÜHNENFIGUREN 245

Mozarts Bühnenfiguren

Joachim Kaiser: «Mein Name ist Sarastro»

Die publizistische Tätigkeit Joachim
Kaisers ist weitgespannt und facettenreich.

Seine Berufung an die Stuttgarter
Hochschule für Musik und darstellende

Kunst kam 1977 nicht von ungefähr,

denn der geistvolle Kritiker,
gescheit und sensibel in einem, hatte
neben seiner journalistischen Tätigkeit
Werke über Musik und Literatur
geschrieben, die eine Habilitation mehrfach

rechtfertigten. Er ist nirgends nur
halb dabei, niemals nur Liebhaber der
Materie, sondern stets auch fundierter
Kenner, ob es sich um Dichtung und
Dichter, Theater und Schauspieler oder
Musik und Musikinterpreten handle.

In seinem Buch: «Mein Name ist
Sarastro»1 mutet zunächst die Disposition

fast launig verspielt an: Die
sämtlichen Gestalten aus Mozarts
sieben Meisteropern: «Idomeneo», «Die
Entführung aus dem Serail», «Le
nozze di Figaro», «Don Giovanni»,
«Così fan tutte», «Die Zauberflöte»,
«La clemenza di Tito» erscheinen
hintereinander, alphabetisch aufgelistet,
eine jede eingefangen in einer Porträtstudie;

Don Alfonso steht am Anfang,
und Zerlina beschliesst den Reigen.
Doch die überraschende Anordnung
hat Methode: Sie bedeutet dem Leser,
dass der Autor für einmal seine ungeteilte

Aufmerksamkeit jeder einzelnen
Gestalt widmet; dass er in der Folge
uns Leser zwingt, in liebenswürdiger
Weise versteht sich, auch unsere
Teilnahme auf die einzelne Person zu
konzentrieren.

Für gewöhnlich ist die Figurenbetrachtung

ja eingebettet in Interpreta¬

tionen ganzer Opern; steht nun eine
jede Figur in Kaisers A-B-C isoliert im
luftleeren Raum? Wie sollte das
angehen! Mozarts Gestalten agieren und
reagieren in dramatischen Situationen;
im Kontext gewinnen sie die Kontur
und das vielfältige Leben realer
Menschen. Das Besondere hier ist die Fülle
des Lichts, die auf die analysierte Figur
fällt, ähnlich wie auf der Bühne der
Scheinwerfer einen Protagonisten
einfängt und die Umgebung in massigere
Helligkeit taucht. Die Figur behauptet
und sonnt sich in diesem Licht, und
nur auf ihren Blickpunkt, ihre
Sichtweise, ihr Erleben, Erleiden, Empfinden

kommt es an. Und so gibt es kaum
Überschneidungen: Es ruft beispielshalber

Donna Annas Porträt
natürlicherweise auch Don Giovanni auf
den Plan; aber da sie im Zentrum
steht, erfahren wir ganz anderes, als

wenn uns die gleiche Donna Anna im
Kapitel über Don Giovanni wieder
begegnet.

Diese so hell beleuchteten Figuren
sind plastisch gegenwärtig. Es
kennzeichnet Kaisers Analysen, dass er in
Musik und Text jeden charakterisierenden

Einzelzug aufspürt und so zu
farbigen Beschreibungen von
Menschen gelangt, die man nicht mit einem
Epitheton erfasst, von eigenwilligen
Menschen mit ihrem Widerspruch, von
Menschen, die in kein Schema passen,
in welcher von Mozarts Mischformen
der Gattungen: Opera seria, Opera
buffa oder Singspiel sie sich auch
immer entfalten.

«Die Rollen sind natürlich nicht da-



246 ZU MOZARTS BÜHNENFIGUREN

für ersonnen in einer Porträtgalerie
ausgestellt zu werden Aber sie halten

es aus!», stellt Kaiser lapidar fest.
Wir meinen, sie verdanken diese
Robustheit dem Genie eines Musikdramatikers

wie Mozart. Harnoncourt
bemerkte kürzlich in einem öffentlichen
Gespräch in pointierter Weise, es gebe
nur drei geniale Musikdramatiker:
Mozart, Monteverdi und - in einzelnen
seiner Werke - Verdi. (Wagner
apostrophierte er ironisch.) Wie immer
Mozarts Figuren sind keine Marionetten,

sondern unverkennbare Individuen.

Joachim Kaiser geht phänomenologisch

vor; Historie, Quellen und
Werdegang der Libretti und der Kompo-
sitionsprozess bleiben ausgespart; auch
die Wirkungsgeschichte wird nur ab
und zu einbezogen. Musikwissenschafter

aus der Vergangenheit und der
Gegenwart jedoch zitiert Kaiser gerne, in
Übereinstimmung oder in polemischem
Widerspruch. An welche Leser nun
richtet sich das Buch? Trotz allem
didaktischen Geschick des Autors, der
zu jeder Figur einen kleinen Vorspann
mitliefert, um ihren Standort im Hand-
lungsgefüge zu fixieren, und der im
Anhang auch den Inhalt der sieben

Opern von Karin Heindl-Lau
nachzeichnen lässt, wäre ein
voraussetzungsloser Leser überfordert. Wer
aber die Opern schon gesehen und
gehört hat, dessen Wissen wird bereichert
und vertieft, gleichgültig ob er mit Kaisers

Sichtweite übereinstimme oder
nicht. Kaisers schriftstellerische Gabe,
elegant und vergnüglich, mit Feuer
und Liebe für seine Sache zu schreiben,

nie verbissen theoretisch, sondern
mit feuilletonistischer Lockerheit
seinen Gegenstand einzukreisen, bereitet

dem Liebhaber von Mozarts Opern
einen höchst anregenden Lesegenuss.

Greifen wir zur Veranschaulichung
einige wenige signifikante Beispiele
aus den 56 Porträts heraus. Unscheinbaren

und gewichtigen Gestalten, allen
sucht der Autor gerecht zu werden.
Beginnen wir mit Barbarina aus dem
Figaro, die Otto Jahn einst als völlig
naiv und kindlich bezeichnete; ihr
Schmerz um die verlorene Nadel
berührte ihn komisch, und die starken
Akzente der Musik schienen ihm das

Unverhältnismässige des kindlichen
Affekts auszudrücken. Der stets gern
das Zweideutige mutmassende Hildesheimer

findet, die von sordinierten
Streichern begleitete, zauberhafte f-
Moll-Cavatina könnte nicht nur von
einer verlorenen Schmucknadel,
sondern von allzu früh verlorener
Unschuld handeln. Was wohl die
zwölfjährige Darstellerin in der Uraufführung

dabei gedacht habe? «Wer weiss,
vielleicht war auch sie ein kleines
Luder.» Kaiser sieht das freundlicher und
wesentlicher: Barbarina «sucht eine
Nadel, die sie verlor. Sie hat Schuld.
Sie hat Angst. Mozart liefert etwas
Wunderbares nach. Er fügt dem Bild
jener Barbarina, die bisher wie ein
bunter Schmetterling durch die Oper
getaumelt war, eine dunkle Dimension
hinzu. Wir ahnen etwas von animalischer

Trauer, von der Melancholie auf
dem Grund des naiven Triebes, von
der Reinheit solchen Unglücklichseins.
Es ist ein f-Moll, das in sich selber
kreist. .»

Vom reizenden Nebenfigürchen zur
grossen dramatischen Gestalt: Eine
umstrittene, immer wieder neu
interpretierte Protagonistin ist die psychologisch

höchst komplizierte Donna
Anna aus der Oper Don Giovanni.



ZU MOZARTS BÜHNENFIGUREN 247

Man weiss es: im 18. Jahrhundert sah
sie jeder als Opfer Don Giovannis, der
sie besessen habe; im 19. Jahrhundert
prägte E.T.A Hoffmann das Bild einer
in Leidenschaft zu Giovanni entbrannten

Frau. Alfred Einstein findet es in
seinem 1945 erschienenen Mozartbuch
ganz selbstverständlich, dass Don
Giovanni ans Ende seiner Wünsche
gelangt sei. Liebe von Annas Seite
erklärt er für Unsinn. Eine sehr einläss-
liche Analyse hat der Opernregisseur
Walter Felsenstein zum Thema
beigesteuert. Besessen habe der Verführer
Anna nicht. Aber Felsenstein glaubt an
die unwiderstehliche Magie Don
Giovannis, die Anna psychisch erschüttert
habe. Nicht das Wort, die Musik verrät

es: Verzauberung geschah ihr, und
die Musik offenbart auch, dass sie das
Jahr bis zur Eheschliessung nicht
überleben wird (2. Akt, letzte Szene). Schon
das Larghetto der Arie: «Crudele-Ah
no, mio bene» sei mehr Abschied denn
Gelöbnis.

Alle widerstreitenden Interpretationen
deuten wohl auf Geheimnisvolles

in Mozarts Partitur hin, das sich nicht
rational erschliessen lässt. Davon geht
Joachim Kaiser aus. Don Giovanni hat
Donna Anna «berührt», und mit
diesem im Deutschen so vieldeutigen
Verb, das enthüllt und verschleiert
zugleich, entzieht sich der Autor einer
Präzisierung, welche der widersprüchlichen

- expressiven und labilen - Natur

Annas doch nicht gerecht würde.
Die Schlussfolgerungen anderer
Interpreten aber: ungeliebter Ottavio,
todessüchtige Anna, teilt er nicht. «Was
immer sie auch erlitten hat: Am Ende
wirkt sie sicher.» Das «G-Dur-Lar-
ghetto-Duettieren von Donna Anna
und Don Ottavio lässt musikalisch
nicht die geringste Differenz zwischen

den beiden Verlobten erkennen. Die
Kantilene des «Dem, der innig liebend
bittet» klingt in Donna Annas Mund
wie eine ruhige, sinn- und ausdrucksgleiche

Reaktion auf Don Ottavios
Bitte. Dann bleiben die Stimmen innig
und liniengleich zusammen (Takt 727),
und Mozart sorgt bei der Wiederholung

des «Al desio» —die Takte 724-25
werden von den Takten 730-31 repetiert

— sogar dafür, dass Donna Anna
fetzt Don Ottavios Phrase übernimmt
und Ottavio Annas Antwort wiederholt.»

Die Musik bestätigt «Eintracht
und widerspruchsfreie Harmonie».

Behält demnach Shaw recht, der
dem Paar in schnurriger Laune zehn
Kinder prophezeit? (Gegenstandslos
freilich wird die Interpretation des

Finales, wenn man - was mitunter zu
Unrecht geschieht - ohne den Schluss

inszeniert.) Auf jeden Fall entwirft
Kaiser ein nuanciertes Bild, dessen
Ausführlichkeit die Substanz nicht
verwässert, sondern verdichtet.

Ein drittes und letztes Beispiel sei

angefügt, weil es gewisse Tendenzen
zusätzlich verdeutlicht: die Königin der
Nacht! Nochmals eine Frau? Als - zu-
gegebenermassen etwas fadenscheinige

- Entschuldigung diene folgende
Feststellung von Kaiser: «In den meisten
Opern von Mozart agieren die Frauen
temperamentvoller, aufregender,
charakteristischer.» Aufregend genug ist
die Rolle der Königin der Nacht, die
man nach Felsenstein nie einer
Koloratur-Sopranistin anvertrauen sollte,
sondern einer dramatischen Sängerin.
Weil die Königin grundböse sei. Ihre
erste Arie stelle eine ganz verlogene
Maskierung dar. Sie spiele bloss die
traurige Mutter.

Einspruch von Kaiser: «Hier irrt
Felsenstein.» Im Rahmen des Patriar-



248 ZU MOZARTS BÜHNENFIGUREN

chats sei Sarastros Stolz legitim;
«. der Stolz, der Machthunger und
der Fanatismus der Königin der Nacht
hingegen müssen - selbstverständlich,
man braucht doch gar nicht darüber
zu reden, der weibliche Wirkungskreis
ist eben begrenzter, meine Herrn — böse
sein». Vielleicht fange die Königin mit
der Emanzipation an: «ein exzentrisches

Opfer von Gleichheits- und
Gleichberechtigungsvorstellungen, die
nicht durchzusetzen waren». Ihre
hysterisch-exaltierte Reaktion zeige,
dass sie «nicht war, was sie auch sein
wollte: Realpolitikerin». Dieser
Begriffskatalog aus Soziologie und Politik

wirkt befremdlich, andere mögen
sagen: originell. Er bekräftigt Kaisers
Tendenz, uns die Gestalten über die
Schranken der stilisierenden Opernkunst

hinweg so nah als möglich zu
rücken, bis hinein in unsere Alltäglichkeit.

Dieser Tendenz begegnen wir da
und dort. Nur keine Mystifikation;
lieber nimmt der Autor eine leicht
kumpelhafte Vertraulichkeit in Kauf. Da
gibt es etwa die nicht «kleinlichclevere»

Königin neben der «cleveren»
Susanne. Letztere wäre «in einer
Heiratsanzeige, einem Stellengesuch» mit
ihren «enorm positiven Eigenschaften
eine ebenso ideale Ehefrau wie
Hausgehilfin, Urlaubspartnerin wie
Mitarbeiterin». Da erscheint Graf Almaviva

als «ein junger Unhold, seiner
Gattin total überdrüssig», da «nimmt
der Ehekrach bei den Almavivas
riesige Dimensionen an». Geschmäcklerische

Saloppheiten! Man könnte sie
entbehren in der im ganzen so
erfrischend inspirierten, einfallsreichen
Schreibweise des Autors.

Eine weitere Tendenz spiegelt das

Porträt der Königin der Nacht, die
hinwiederum didaktisch sehr geschickt

anmutet. Um die eigene Position zu
beziehen, legt sich der Autor gern mit
einem Widersacher an. Das ergibt
dann meist einen belebenden Streit. Im
Fall der Königin der Nacht hat Kaiser
gegen Felsensteins verlogene Mutter
gute Gründe auf seiner Seite, freilich
im Einvernehmen mit den meisten
Interpreten. Nur: Kaisers Beweisführung
für die Wahrheit der Gefühle ist
besonders differenziert... Seine von
Bewunderung getragene, sehr subtile
Ausdeutung von Mozarts g-Moll-Arie der
Pamina: «Ach, ich fühl's ...» und der
dazugehörigen Instrumentierung setzt
er in zwingende Parallele zum Schmer-
zens-Gesang der Königin, der eine

Steigerung all jener musikalischen
Momente bedeute. Von Verlogenheit also
keine Spur. «Man könnte sogar in
,denn meine Hilfe war zu schwach'
motivische Analogien zum Kopfsatz
des c-Moll-Klavierkonzerts KV 491

annehmen, das ja wahrlich keinesfalls
ironische oder vortäuschende Musik
sein will.» Und wieder bleibt Kaiser

- ohne willkürliche Spekulationen -
nahe bei der Sache.

«Wer die Musik, wer die Oper, wer
Mozart liebt, für den ist Kaisers Buch
ein Muss», so suggeriert es uns der
Klappentext. Eine unabsehbare Fülle
von ernstzunehmender Sekundärliteratur

über Mozart wäre demnach ein
Muss. Sucht man indessen im Sinne
von Horaz das Belehrende mit dem
Vergnüglichen zu verbinden, ist man
mit der Lektüre von «Mein Name ist
Sarastro» tatsächlich gut beraten.

Irma Voser

1 Joachim Kaiser, Mein Name ist
Sarastro. Piper Verlag, München 1984.



ZU MOZARTS BÜHNENFIGUREN 249

Kurzhinweise auf weitere Mozart-Literatur

Erich Valentin:
Mozart - Weg und Welt

Der Verfasser zieht die Bilanz einer
lebenslangen Zwiesprache mit Mozart:
Valentin, 1906 geboren, war bis 1972
Professor an der Hochschule für Musik

in München. Es gibt von ihm
frühere Arbeiten zum Thema. Sein neues
Mozart-Buch verzichtet auf Werkdeutung,

konzentriert sich auf Biographie
und Charakterisierung der
Lebenssituationen. Kein Buch ausschliesslich
für Fachleute, sondern eines für
Mozart-Liebhaber. Der Anhang enthält
eine originelle Tabelle mit
zeitgeschichtlichen Parallelen zur Literatur,
bildenden Kunst, Naturwissenschaft
und Weltgeschichte (Paul List Verlag,
München 1985).

Gunthard Born:
Mozarts Musiksprache

Gunthard Born ist nicht Musikwissenschaftler,

sondern Physiker. Er hat
über sein Fachgebiet mehrere Publikationen

veröffentlicht. Aber sein
Mozart-Buch mit dem Untertitel «Schlüssel

zu Leben und Werk» hat seit
seinem Erscheinen vielleicht mehr Auf¬

sehen erregt, hat die Geister geschieden

und die Diskussion um Mozarts
Werk auf ein Thema konzentriert, in
dem die musikwissenschaftlichen Fachleute

«keinen wissenschaftswürdigen
Gegenstand» gesehen haben. So wenigstens

sieht es Wolfgang Plath, ein
Mitglied der Editionsleitung der Neuen
Mozart-Ausgabe, der zu Borns Buch
das Vorwort geschrieben hat. Es geht
in diesem originellen Versuch um
nichts Geringeres als um die «Sprach-
haftigkeit» der Musik Mozarts. Born
ist ein Aussenseiter, der aber seinen
Mozart sehr genau kennt und der nun
an zahlreichen Notenbeispielen seine
Theorie darlegt, dass der geniale
Komponist in Tonsymbolen lesbare Sprache

geschrieben hat. Born liest aus diesen

Symbolen abstrakte Begriffe wie
Zweifel, Hoffnung, Freiheit, Schicksal,
und er glaubt gar den «Schlüssel» dazu
zu haben, in Mozarts Musiksprache
Ideen zu erkennen: Friedensbewegung
und Frauenbefreiung, revolutionäre
Manifeste gegen ungerechtfertigte
Herrschaft. Man wird es mit Skepsis
und kritischer Aufmerksamkeit zur
Kenntnis nehmen. Aber spannend und
kühn ist das Vorhaben Gunthard
Borns auf jeden Fall und erst noch
imponierend durchgeführt (Kindler Verlag,

München 1985).



250 ISLAM

Islamische Wandlungen

Von der Reform zur Ideologie

Kaum haben die Ethnologen und
Soziologen Zeit, uns zu erklären, wie
genau Macht, Religion und
Lebensverhältnisse in Nordafrika, sowohl
unter den Stämmen wie auch in den
Städten, einander ergänzen, ablösen,
gegeneinander kontrastieren - ist es

auch schon Vergangenheit und für
die Gegenwart nicht mehr relevant.
Die Stämme haben ihre Macht verloren;

die Städte und der auf ihnen
beruhende sogenannte moderne Staat
sind allmächtig geworden. Eine ganze
Hälfte des bisherigen Lebensgleichgewichtes

wurde abgeschafft und ist
nur in Restbeständen übrig, die
eigentlich nur darum fortdauern, weil
es noch an Geld fehlt, um sie gänzlich
zu absorbieren. Von einem
Machtgleichgewicht zwischen Stadt und
Stamm kann längst nicht mehr die
Rede sein.

Dennoch ist es gut, genau zu erfahren,

wie es damals war, als Ibn Khal-
dun seine zyklische Theorie schuf,
und was das für den Islam, einerseits
in den Städten und andrerseits unter
den Stämmen, bedeutete. Damals sind
die Zeiten nicht so eilig gerannt. Was
Ibn Khaldun im 14. Jahrhundert schildert

und zu seiner grossen Theorie
von der Machtübernahme und
Reichsbildung durch die Stämme, ihrer
Verweichlichung und Desolidarisierung
im Stadtleben und in der «Zivilisation»

sowie der Bildung von neuen
Reichen durch neue Stämme,
verarbeitete, konnte Ernest Gellner1 im
Hohen Atlas in den vierziger und
fünfziger Jahren noch soweit im le¬

bendigen Zusammenhang studieren,
dass es ihm ermöglichte, eine
allgemeine Theorie über die Religion der
Stämme und jene der Städte
aufzustellen und zu schildern, wie sich der
Islam der Stammesleute wundergläubig

in «Heilige» inkarniert, die als
Vermittler zwischen Gott und den
Stammesleuten, aber auch unter den
Stämmen selbst als Friedensstifter und
Vertragsgaranten auftraten - und
der Islam der Städte, Buch- und
Gesetzesreligion einer schriftkundigen
Bürgerschicht, ohne Vermittlung
zugänglich, puritanisch ausgerichtet,
strenggläubig, «pendelartig» von
einem in den anderen verwandelte,
wenn die «Zeit reif war», ein schwaches

Regime in den Städten herrschte
und ein vom prophetischen Geist
besessener Gottesgelehrter zu den Stämmen

zog, sie mit dem puritanischen
Feuer seiner «gereinigten» Religion
erregte, miteinander verschmolz und
im Glücksfall zu einer erfolgreichen
Eroberung der Städte anführte. Sie

konnte in Siegeszüge über ganz Nordafrika

einmünden, wenn die Anfangserfolge

erreicht waren; ein Lawineneffekt

konnte dann die «Stammespuritaner»

manchmal bis nach Kairo
(damals hiess es noch al-Fustat) und
andere Male bis nach Sevilla tragen.

Dies hatte mit der «Segmentation»
der Stämme zu tun, der auch eine
«Segmentation» ihrer Ordensleute
und Heiligen entsprach. Wenn ein
Schriftgelehrter und Fundamentalist
aus der Stadt die den Stämmen ge-
mässe Religionsform «re-formierte»,



ISLAM 251

hat er auch ihre Lebensform neu
ausgerichtet, nämlich auf Eroberung der
Städte und auf eine neue Reichsgründung

hin. Der Ethnologe und
Religionssoziologe ergänzt Ibn Khaldun
mit Hilfe von Hume (der von einer
Pendelbewegung zwischen mittelbarer
und unvermittelter Religion spricht)
und mit Seitenblicken auf Max Weber,

um uns deutlicher zu machen, wie
sich der periodische Wandel vom
Stammeskreislauf zum Eroberungszug

vollzog.

Ende der Wunder

Ein Pendelumschwung im religiösen
Bereich hat ihm entsprochen. Doch
heute ist ein solcher Pendelumschwung

unmöglich geworden. Die
Stämme sind in die Bidonvilles gezogen.

Was von ihnen in den Bergen
noch übrigbleibt, wird von der Regierung

mit Maschinengewehren dominiert,

und wenn sie nicht genügen,
nimmt sie Helikopter zu Hilfe. Wenn
sie aber einmal im Bidonville wohnen,

nimmt der Bedarf an heiligen
Männern schnell ab; was die
Wunderheilungen angeht, so verwendet man
Penizillin, das von der Klinik des
Staates ausgegeben wird; für die
anderen im Stammesleben wichtigen
Funktionen der heiligen Marabouts
besteht kaum mehr Bedarf, es gibt
keine Weidelandgrenzen mehr, keine
Solidaritätseide und Blutrache. Man
braucht nicht einmal mehr den Markt,
wo man früher die eigenen
Herdenprodukte gegen stadtgefertigte
austauschte und gleichzeitig Kontakt mit
Nachbarn und Bruderstämmen
aufnahm, denn im Bidonville sitzt man
nur zu nah beisammen; und in den

Läden kann man sich, sobald man
Geld hat, versorgen.

Man lebt mehr in einer Massen- als

in einer segmentierten Gesellschaft,
und man sieht sich als Masse der
Wirkung einer neuen Kraft ausgesetzt, die
als Neo-Kolonialismus oder gar
Imperialismus bezeichnet wird. So
unbestimmt der Namen, so deutlich
spürbar der Sog. Das eigene Leben
ist in ihn geraten und kommt nicht
mehr frei. Man muss sich ihm beständig

anpassen; wenn man es nicht tut,
wird man immer ärmer und elender.
Die Quellen des Wohllebens, an dem
man doch auch, und sei es in bescheidenem

Masse, teilhaben möchte,
liegen dort, im «reichen» Westen und in
seinen Techniken und Methoden. «La
civilisation, ma Mère!» ruft Driss
Chraibi ermunternd auf. Wer es sich
leisten kann, geniesst sie ja auch in
vollen Zügen.

Aber das sind nur Dutzende unter
Zehntausenden. Unter den Zehntausenden

wirkt ein neuer Religionsein-
fluss. «Die Reform» beherrscht Algerien

vollständig; in Marokko gibt es

noch Taschen von vor-reformiertem
Islam; so schildert es Gellner. Die
Reform, die aus dem islamischen
Osten kam und nach der Jahrhundertwende

in Nordafrika eintraf, richtete
sich von Beginn an, so sagt es Gellner
zu Recht, sowohl gegen die traditionellen

und stammesmässigen Formen
des Islams als auch gegen den Westen.
Zuerst liegt der Akzent auf der
«Reinigung» von den «Auswüchsen» des

Heiligenkults und allen Mittlertums.
Sie kann nicht allzu direkt gegen den
Westen einschreiten, denn dieser ist
allmächtig präsent in der Form der
Kolonialbehörden und ihrer Armeen.
Die Reform findet Anklang, weil sie



252 ISLAM

den Entwurzelten eine neue Identität
verschafft, die der neuen Massengesellschaft

entspricht, in die sie sich
eingefügt finden. Sie sind «Muslime»,
im Gegensatz zu den Fremden, die
sich vorübergehend als Herrscher
aufspielen. Jeder, der arabisch lesen lernt,
kann an der neuen Identität teilhaben;
wenn er sie ernst nimmt, wird er sich
in den Koran vertiefen. Wer sich mit
geringerem Einsatz begnügt, kann
einem der Gelehrten und seinen
Erklärungen des Korans und des
Gottesgesetzes folgen. Wenn er sich nicht
besonders für religiöse Belange
interessiert, kann er sich mit dem Bekenntnis

begnügen, er sei Muslim und
gehöre zu dieser für die menschliche
Kultur und Entwicklung so wichtigen
Glaubensgemeinschaft. In all diesen
Fällen dient ihm seine neue,
reformierte Religion als eine Identität, die
ihn mit den anderen Bürgern seines
Landes gleichsetzt, oder doch mit der
überwältigenden Mehrzahl, besonders
in Nordafrika, wo es nur noch ganz
wenige arabische Juden und schon
lange keine nordafrikanischen Christen

mehr gibt, so dass die reformierte
Religion zu dem neuen, nationalistischen

Staatswesen passt und gleichzeitig

abhebt von den bisherigen
Kolonialisten und noch gegenwärtig
wirkenden Kulturkolonialisten des anderen

Mittelmeerufers. Die alte, segmentierte,

Religion der Stämme und ihrer
jeweiligen heiligen Männer konnte
diesen Zwecken nicht dienen. Sie war
ja auch kein wahrer Islam, so
versichern die Leute der Reform, und sie
hat sogar mit den Kolonialherren
zusammengearbeitet. (Gellner bringt
freilich ein schönes Zitat, aus dem
hervorgeht, dass dies auch den
bestausgewiesenen muslimischen Refor¬

matoren geschehen konnte, p. 251; die
Zeitschrift, die er zitiert, hiess Schihab,
nicht Schihah.)

Religion und Industrie

Wo das Buch praktisch aufhört, bei
der Unabhängigkeit, die meist nur
noch kurz gestreift wird, beginnt die
heutige Zeitgeschichte. Sie ist bereits
ein Stück weitergerückt in den
Bereich, der bei Gellner den Hypothesen
gewidmet ist. Der Verfasser glaubt,
ohne es fest voraussagen zu wollen,
dass das puritanische Element, die
Schriftreligion, mit der Selbstdisziplin,
die sie erfordere, ähnlich wie im
europäischen Bereich (jedenfalls nach der
berühmten These von Max Weber),
dazu dienen könnte, eine geeignete
Grundlage für eine Industriegesellschaft

zu werden. Die islamische sei

eigentlich dazu besser ausgestattet als

jede andere Religion, meint er. Und in
der Theorie mag das auch so
aussehen. Die Praxis jedoch pflegt in der
Geschichte und in der Soziologie die
Theorie zu überraschen.

Derzeit sieht es so aus, als ob die
zweite Abwehrfront der islamischen
Reform, jene, die gegen den Westen
gerichtet ist, recht virulent werden
könnte. So sehr, dass sie möglicherweise

den Übergang in eine
Industriegesellschaft erschwert oder gar verun-
möglicht. Die Virulenz ist dort zu
spüren, wo sie an die Macht kommen
will, oder an die Macht gekommen ist
und sich an ihr zu verteidigen gedenkt.
Die islamische Reform wandelt sich
unter der Machtverlockung zur
islamischen Ideologie (sie bezeichnet sich
selbst so); das heisst, sie entwickelt
sich zu einem Machtinstrument, das



ISLAM 253

dazu dient, Herrschaft einzurichten
und aufrechtzuerhalten. Sie geht über
den Nationalismus hinaus im Namen
eines Fundamentalismus, d. h. Rückkehr

zu Ursprüngen, die keine Nation
kannten, sondern nur die damals neu
entstandene Gemeinschaft der
Gläubigen. Diesem Fundamentalismus (es

gibt nun auch schon ein arabisches
Prägewort für den Begriff: Usuliqa)
ist auch die Reform verdächtig, insofern

sie versucht, den Islam mit der
heutigen Zeit und ihren Massstäben
von Recht und Unrecht, gut und böse,
auf den gleichen Nenner zu bringen.
Diesen Massstab, so fordert der
Fundamentalist logisch, dürfe nur die
Schari'a liefern, das um 900 nach
Christus herum ausgearbeitete Gottesgesetz,

das von den Gelehrten auf den
Koran und auf die Zeugnisse von
Lebenden und Äusserungen des Propheten

gegründet worden ist und heute
eine weit verzweigte Rechtsliteratur
bildet, deren Obhut den Gottesgelehrten

anvertraut ist.
Die Experimente der Schari'a

Gottesgesetz)-Gesellschaften sind
heute bereits weit genug getrieben
worden, dass Zweifel darüber
aufkommen, ob sie überhaupt lebensfähig
sein werden. Im Falle von
Erdölstaaten (wie Iran) mögen sie sich dank
dem Erdölkissen, das sie gegen die
Realitäten der heutigen Welt abpolstert,

relativ lange Zeit halten. In
Nicht-Erdölstaaten können sie, so
scheint Pakistan zu zeigen, entweder
nur in unvollkommener und
unvollständiger Weise durchgeführt werden
(Zakat, Almosensteuer, wurde vom
«islamischen» Staat obligatorisch
erklärt und von den Kleinsparern
eingezogen, aber nicht von den
Grossverdienern), oder aber sie drohen,

rasch zusammenzubrechen, wie das

Experiment Numeiris im Sudan zeigte,
das freilich unter besonders verzweifelten

Umständen, als eine Art letzter
Rettungsanker versucht worden war.

Die Flucht in den Krieg, ohne den
weder Khomeiny noch Numeiri noch

- ein dritter Schari'a-Herrscher unserer

Tage - Scheich Scha'ban von
Tripolis (Nordlibanon) ausgekommen
sind (Zia ul-Haq vermochte ihn dank
für ihn günstiger Umstände auf
Afghanistan abzuwälzen und dank
seiner Hinterlandposition Waffen von
den Amerikanern und Geld von den
Saudis zu erhalten), stellt so etwas wie
ein Eingeständnis des Versagens dar.
Der Krieg bedeutet, dass es nicht
gelungen ist, die Schari'a-Gesellschaft in
den Verband der benachbarten
Gesellschaften einzugliedern, nicht
einmal soweit, dass Koexistenz möglich
wurde. Der Krieg aber kann nur
gewonnen werden, ja nur durchgehalten,

wenn man sich doch mit den
nicht-islamischen Mächten versteht,
die man öffentlich als «Grosse Teufel»

bezeichnet. Mit dem Krieg
spätestens hat man das Stadium erreicht,
in dem der Zweck die Mittel zu
heiligen beginnt. Je weiter man auf der
Strasse der vom Zweck geheiligten,
aber nicht besonders heiligen Mittel
voranschreitet, desto wahrscheinlicher
wird es, dass das Schari'a-Regime am
Schluss überlebt.

Klerikalismus

Im Zentrum der sich neu abzeichnenden

Problematik steht die «Machtausübung

durch den Gottesgelehrten»,
wie die Doktrin Khomeinys lautet. Sie
hat sich bisher als unheilvoll erwiesen,



254 ISLAM

weil die Gottesgelehrten der Erziehung

und ihrem Herkommen nach
«nicht von dieser Welt sind». Sie sind
vielmehr in noch bestehenden Winkeln

und im dort immer noch festgefügten

Zusammenhang einer traditionellen

Welt aufgewachsen und
ausgebildet, die mit ihren Vor- und Nachteilen

als «prä-modern» oder gar
«mittelalterlich» bezeichnet werden
kann. Als Herrscher jedoch sind sie

herausgefordert, mit der heutigen
Welt und Umwelt fertig zu werden.

Sie wissen sehr genau, wie zu regieren

wäre und was das Resultat ihrer
Regierungsbemühungen sein sollte;
nämlich eine Welt, die jener, in der
der Prophet mit seinen Gefährten
gelebt hat, so ähnlich wie möglich sehen
soll. Je genauer sie ihr Ziel kennen
und je mehr Hindernisse sich vor
ihnen erheben, wenn sie es zu erreichen

suchen, desto mehr wächst die
Versuchung, den gordischen Knoten
der «Moderne» mit Gewalt zu
durchhauen, um die gesetzlich
vorgeschriebene Gottesgesellschaft zu erreichen.

Die Versuchung ist besonders

gross, weil man als Regierende über
Waffen und Soldaten verfügt, sogar
über begeisterte und opferfreudige
Freiwillige. Krieg gehört ja auch zur
traditionellen Kultur; der Prophet hat
Kriege geführt. Was man als
Gottesgelehrter nicht so genau weiss, sind
die verheerenden Folgen, die ein
Krieg auf eine heutige Gesellschaft
ausübt. Wenn man beginnt, sie zu
ermessen, hat die von den Geistlichen
angeführte Gesellschaft schon soviele
Opfer gebracht, dass weitergekämpft
werden muss, damit nicht alle Opfer
sinnlos werden. Es ist ja auch theologisch

gesehen undenkbar, dass die
Gesellschaft Gottes den Krieg an Ge¬

folgsleute Satans verlieren könnte.
Ginge er verloren, würde das sowohl
die konkrete Machtstellung der
regierenden Geistlichen untergraben wie
auch das Prinzip überhaupt, nach
dem die Gottesgelehrten, als die
eigentlichen Fachleute des
Gottesrechtes, den Gottesstaat, den das heilige

Gesetz fordert, regieren sollten.
«Der Islam» - warnt Khomeiny -
würde leiden.

Die Machtausübung durch die
Gottesgelehrten erwies sich bisher gerade
deshalb als besonders gefährlich, weil
in Funktion und nach den Vorschriften

der Schari'a regiert wird, eines

unbeugsamen göttlichen Gesetzes, das

für alle Zeiten gültig sein soll und dessen

Anwendung zum Erfolg führen
muss, falls die Grundprinzipien richtig

sind, auf denen das Regiment der
islamischen Gottesgelehrten beruht.

Max Webers Puritaner hatten es

leichter; nur selten kamen sie an die
Macht. Wenn sie es taten, besassen sie

zwar eine Bibel, aus der sie allgemeine
Grundsätze ableiten konnten um zu
regieren. Sie waren jedoch nicht mit
einem gegen tausend Jahre alten, im
feinsten Detail ausgearbeiteten
Gesetzeskodex an die Macht gekommen,
für dessen Auslegung und Anwendung

sie Fachleute waren und den sie

mit ihrer Religion identifizierten.
Vielleicht suchten die Protestanten

der europäischen Geschichte, insoweit
sie wirklich als Gründer und Motoren
des modernen Kapitalismus in
Betracht kommen, gerade deshalb im
wirtschaftlichen Bereich Bestätigung
und Erfolg für sich und ihren Glauben,

weil sie politisch nicht dominierten.

Arbeiten im protestantischen
Sinne tut wohl nur der, dem die
politische Karriere verwehrt ist - jeden-



ISLAM 255

falls in der Frühperiode, in der ein
«Arbeitsethos» noch nicht besteht,
sondern erst eingepflanzt wird.

Der Islam der vergangenen
Jahrhunderte hatte eine alte Übung darin,
die Schari'a zwar anzuerkennen, sie

aber nicht - jedenfalls nicht in allen
Einzelheiten und unter allen Umständen

- anzuwenden. Viele Einzelheiten
differieren ohnehin je nach Schule,
Autorität und Auslegung der gegebenen

Umstände. Zu den Mechanismen,
die eine gewisse Anwendungsanpassung

erlaubten, gehört der von Gellner

erforschte und dargestellte des

«Stammesislams» mit seinen «Heiligen»,

der nicht viel mit dem offiziellen

Islam und noch weniger mit der
Schari'a zu tun hat.

Das verlorene Gleichgewicht

Ein anderer Mechanismus ist die
de facto spätestens seit dem Zerfall
des Abbasidischen Kalifates (also seit
rund 1000 Jahren) bestehende Trennung

zwischen Religion und Politik,
die es eben doch gab, obgleich die
Fundamentalisten erklären, dass «der
Islam» sie nicht kenne. Die Regierenden

hiessen Sultan (ein Abstraktum
ursprünglich, wie unser «Regime»)
und Emire (Befehlshaber). Die wirklich

frommen Muslime mieden sie wie
die Pest; sich ihnen auch nur als ein
Qadi (Schari'a-Richter) zur Verfügung

zu stellen, galt als unfromm und
gefährlich für das eigene Seelenheil.
Ein Gleichgewicht zwischen «Qanûn»
(dem Gesetz des Herrschers) und
«Schari'a» (dem Gottesgesetz),
bestand über Jahrhunderte hinweg. Die
kriminelle und politische Gerichtsbarkeit

pflegte der Herrscher ohnehin
von sich aus auszuüben.

Die Fundamentalisten beabsichtigen

von all diesen Kompromissen der

letzten 1000 Jahre (und es gab sie

auch schon vorher!) tabula rasa zu
machen. Ein dermassen rasantes
Vorgehen ist nur verständlich, wenn man
den Druck von aussen in Rechnung
stellt, dem sie ausgesetzt sind. Es ist

ohne Frage der andringende Westen

mit seiner alles überflutenden Lebensweise,

der sie dazu zwingt, sich in
Positionen einzugraben und sie zu
verteidigen, wenn es sein muss durch
Kriegsgewalt, die schon seit alten Zeiten

elastisch, nicht statisch verteidigt
worden waren. Dies ist die wahre
Bedeutung ihrer Ideologisierung der
Religion.

«Es gibt keinen Zwang in der
Religion» ist ein koranischer Grundsatz

(neben anderen, denn Religionen
erlauben sich Widersprüche, wie das

Leben), den alt Ministerpräsident Ba-

zargan seinem ehemaligen Herrn,
Khomeiny, entgegenhielt, als er noch

zum Parlament gehörte (aus dem er
inzwischen verdrängt worden ist).

Ideologien hingegen kennen nur
Zwang, dulden keine inneren
Widersprüche, weil sie mit ihrer eigenen

Logik stehen oder fallen. Sie sind

nicht wie eine Religion «an Gott
aufgehängt», sondern ein blosses

Gedankengebäude, das einzig dadurch
überzeugend wirkt, dass es seiner eigenen

Logik folgt, gleich was die praktischen

Folgen sein mögen.
Der Druck der sogenannten

westlichen Zivilisation hat die
fundamentalistischen Gottesgelehrten von der

Religion in die Ideologie getrieben.
Sie versuchen, wo sie zur Macht
gelangen, diese im Namen der Ideologie
auszuüben. Die Reform des Islams hat
sich ohne Schaden für die Buchreli-



256 ISLAM

gion (mit Schaden allerdings für die
Volksreligion) gegen den Islam der
Stämme durchsetzen können. Denn
diese und ihre Welt waren durch die
verwestlichte Modernisierung
geschwächt, ja verurteilt. Als die gleiche

Reform jedoch gegen den Westen
antrat, hatte sie einen viel härteren
Kampf zu bestehen. Er war so hart,
dass die Religion sich - vorübergehend?

für einen Teil ihrer Vorkämpfer?

- in Ideologie verwandelte, sich
selbst als solche verstand und als solche

zu agieren begann. Doch zur
Bewältigung der Aufgaben, die ihr durch

die heutige Zeit und Welt gestellt werden,

ist eine starr ideologische Position

keine gute Voraussetzung. Das
hier und da anklingende optimistische
Urteil Gellners über die Zukunftsaussichten

des Islams muss wohl - zu-
mindestens für die nächste Zukunft -
revidiert werden. Die Reform, soweit
sie Ideologie wurde, dürfte in eine
Sackgasse führen.

Arnold Hottinger

1 Ernest Gellner: Leben im Islam,
Religion als Gesellschaftsordnung. Klett-
Cotta, Stuttgart 1985.

Ein Streiter im Nahbereich

Neue Texte von Klaus Merz1

Welch passender Einstieg in das neue
Buch des Aargauers Klaus Merz:
«Hinausfahren, sagte die Frau am Steg,
könnt ihr in meinen Booten. Die
Stunde zum Preis einer Stunde. Aber
wie eng ihr die Maschen der Netze
knüpft, darüber will ich nicht wachen.»
Drei Sätzchen, die vom Gestaltungswillen

eines Autors künden, der das
poetische Heil schon immer in der
graden Benennung sah, in der launigen
Stimmigkeit. Eng sind die Maschen der
Netze, die er mit strammer Zuversicht
in den Tageslauf wirft; erheblich ist
die Beute, frappierend die Leichtigkeit,
mit der sie zu literarischer Verbindlichkeit

gelangt:

Seit fünf Uhr
fällt Regen.
Der Horizont macht
kein Aufhebens

von sich.
Überhaupt braucht
ein Liebesgedicht
gar kein Wetter,
Geliebte.

Neben der innigen Beschaulichkeit die
Konzentration auf das profane Alltägliche,

der Blick auf die verwirrenden
Kleinigkeiten, die es bisweilen schwer
machen, «still und gelassen auf dem
Stuhl sitzen zu bleiben», der Bericht
vom gewohnten Gewöhnlichen: «All-
tagsgeräte, alter Schmuck. I In den
Vitrinen spiegelt sich I zwischen den
Dingen I dein eigenes Gesicht. I Am
Fenster steht der Wärter I und betrachtet

die Welt.» («Museum»). Betrachtung

des Stillen und Langsamen, der
gängigen Absonderlichkeit, der uns
wohl oder übel mitspielenden
Daseinsfragmente, der schleichenden Verän-



ZU KLAUS MERZ 257

derungen: «Im Handumdrehen weiss

man I über nichts mehr Bescheid.»
Klaus Merz führt Buch über das

Verhalten des von Zeit und Umstand
gegängelten Menschen, über die «ohne
besondere Vorkommnisse» abspulenden

Vor- und Nachmittage, über
phantastische Traumreisen ins Überallhin:
«In einer Kuh durch die Nacht geflogen,

es waren auch Kinder dabei. Aus
den Flugzeugen grüssten die Passagiere

herüber, und die Fleischwände
hielten uns warm. Aber als wir im
Baumgarten landeten, stand wieder
der Zwerg an der Ecke des Hauses
und betrachtete mit steinernen Augen
den nahenden Tag.»

Nennenswerte Bereicherung der in
unsern Tagen so aufsässig blühenden
Kürzestgeschichten-Literatur? Der
nunmehr vierzigjährige Merz im
Windschatten gestandener Detaillisten wie
Heinrich Wiesner («Kürzestgeschichten»,

1980), Gerhard Meier («Kübelpalmen

träumen von Oasen», 1969;
«Es regnet in meinem Dorf», 1971)
oder Walter Helmut Fritz («Cornelias
Traum», 1985)? Schon wieder ein
Keuner-Enkel; ein weiterer Messmer

(Martin Walser: «Messmers Gedanken»,

1985)?
Die schöne Behutsamkeit, mit der

Klaus Merz die daseinsprägenden
Zufälligkeiten auf Belang und Gehalt hin
abklopft und registriert, erübrigt die
Leitbild-Suche im vornherein. Auch
wenn sich verkappte Vordergründe
mitunter (zu) vordergründig präsentieren

(«Vor dem Kaufhaus I stand ein
Mann I ohne Arme. I Auch die
Passanten I blieben wie immer I sich selbst
überlassen.»), ist von einem Autor zu
berichten, dessen Sinn für die speziellen

Eclat-Situationen sich von Wort zu
Wort mitteilt und auslebt. Ein Schreiber,

der Zurückhaltung und Misstrauen
als geistige und schöpferische Tugenden

pflegt; ein gespüriger Streiter im
Nahbereich, dessen Winkel-Geschichten

die Kombinationskraft des

erlebniswilligen Lesers begünstigen.

Dieter Fringeli

1 Klaus Merz: Bootsvermietung. Prosa
und Gedichte. Mit zehn Paraphrasen von
Heinz Egger. Edition Howeg, Zürich 1985.

Hinweise

Kafkas Werke in sieben Bänden

Im Rahmen des

gramms» des S
«Klassischen Pro-
Fischer Verlages,

Frankfurt am Main, ist in einer
Kassette in sieben handlichen, gebundenen
Bändchen das Werk Kafkas neu
aufgelegt worden, wie es Max Brod zuerst

im Schocken Verlag herausgegeben
hat. Unabhängig von der im Entstehen
begriffenen grossen kritischen
Ausgabe, die ebenfalls im S. Fischer Verlag

erscheint, ist dies eine willkommene
Präsentation dieses wichtigen Klassikers

der Moderne. Der letzte Band
enthält die Tagebücher 1910 bis 1923.



258 HINWEISE

Schlösser und Landsitze
der Schweiz

Christian Renfer (als Herausgeber)
und Eduard Widmer (als Photograph)
haben ein reich dokumentiertes,
grossformatiges Buch über die Schlösser

und Landsitze der Schweiz
geschaffen, zu dem verschiedene andere
Autoren Texte beigesteuert haben.
Geschichte und Kunstgeschichte werden

ausführlich beigezogen, die
verschiedenen Typen der Herrensitze
werden beschrieben, und der Betrachter

und Leser wird staunen, was da
alles an Herrschaftsgütern,
Weindomänen, Sennhöfen und Herrenalpen,

Jagdsitzen und Landsitzen der
Geistlichkeit in der Westschweiz, der
Nordwest- und der Innerschweiz, vor
allem auch in der Nordostschweiz
und in Graubünden zu finden ist. Die
prachtvollen Farbaufnahmen zeigen
nicht nur die Gesamtansicht oder
Planskizzen, sondern zahlreiche
Details, die von den Textautoren
sachkundig erläutert werden (Ex Libris
Verlag, Zürich 1985).

Sagen der Schweiz

In einer auf viele Bände geplanten
Edition soll, herausgegeben von Peter
Keckeis, eine Sammlung der «Sagen
der Schweiz» erscheinen, an der
Volkskundler und Kenner mitarbeiten.

Jeder Band ist illustriert, enthält
womöglich auch Texte in Mundart
und verzeichnet im Anhang die Quellen

oder frühere Sammlungen. Uns
liegt, als Beispiel, der Band «Uri» vor,
zu dem Felix Aschwanden ein Vorwort

geschrieben hat. Der Band
enthält unter anderem auch die Sage vom

Sennentuntschi, die durch Hansjörg
Schneiders Bühnenstück bekannt
geworden ist. Die Reihe «Sagen der
Schweiz» erscheint im Ex Libris Verlag,

Zürich.

Literaturszene Zürich

In Grossformat und reich bebildert
stellt Gustav Huonker das literarische
Leben in Zürich von 1914 bis 1945
dar. Es geht ihm nicht um tiefschürfende

Analyse, auch nicht um akkurate

Geschichtsschreibung. Er will
dokumentieren und erzählen, und es

gelingen ihm allgemein interessierende

Schilderungen wichtiger Epochen
und Ereignisse. Über Dada gibt es

natürlich profundere Deutungen, zu
Albin Zollinger gewichtigere
Kommentare. Aber dies ist ein bebildertes
Lesebuch, das Vergessenes oder nicht
mehr Gegenwärtiges in Erinnerung
ruft. Die «Ehrenzeit des Hauses
Rascher» zum Beispiel ist bei Huonker

überzeugend herausgestellt. Der
Verlag hat Spittelers Rede «Unser
Schweizer Standpunkt» verlegt, er
war vor 1920 schon die literarische
Heimstatt von Jakob Bossart, Adolf
Frey, Heinrich Federer, Paul Ilg,
Maria Waser und anderer, und während

des Ersten Weltkrieges entfaltete
er über die Landesgrenzen hinaus
Aktivitäten, die dem Frieden dienen
wollten. Der Lesezirkel Hottingen
wird ebenso in seiner Glanzzeit wie
in seinen kritischeren Jahren
vorgestellt wie die Freitagsrunde um
Erwin Jaeckle und Max Rychner, das

Odeon als Literatencafe, der Verlag
Oprecht an der Rämistrasse. Traugott
Vogel, Albin Zollinger, R. J. Humm,
Albert Ehrismann und viele andere



HINWEISE 259

bis hin zum jungen Max Frisch
erscheinen auf der Szene Zürich, die
Gustav Huonker skizziert. Der
«Januskopf» Schweizer Spiegel ebenso
wie die Büchergilde Gutenberg werden

in abwägenden Worten
vorgestellt. Es ist, alles in allem, ein
verdienstvolles und aus umfassender
Kenntnis heraus gestaltetes
Kaleidoskop literarischer Vorgegenwart

Zürichs, was da entstanden ist. Man
möchte dem schönen Buch viele Käufer

und Leser wünschen. Für eine
zweite Auflage eine kleine Korrektur:
Die Lyrikerin und Erzählerin, die

Traugott Vogel in ihren Anfängen
gefördert hat, schreibt sich Erika Burkart

(und nicht Burkhard). Erschienen
ist «Literaturszene Zürich» im Unionsverlag,

Zürich 1985.

150
\HR

;

Neu von Sprüngli
Jubilaums-

Pralinés-Sortiment

Paradeplatz, Hauptbahnhof. Shop Ville,

Löwenplatz. Stadelhoferplatz. Glattzentrum

SC-Spreitenbach, Airport-Shopping Kloten


	Das Buch

