
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 3

Artikel: Platon heute : die List zu fragen

Autor: Schmitz, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164331

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164331
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Schmitz

Platon heute

Die List zu fragen

«Die Wirkungsgeschichte Piatons ist die Geschichte der Philosophie.»
Wenn dieser Satz von Jürgen Mittelstrass1 richtig ist, dann wäre für eine

Behandlung des Themas «Piaton heute» eine enzyklopädische Kenntnis
der Gegenwartsphilosophie vorauszusetzen. Derartiges kann freilich hier
nicht erwartet werden; einige Aspekte des Problems müssen genügen. Dabei

soll nicht die vordergründige Aktualität betont werden («Schon die
alten Griechen und Römer ...»). Die philosophische Bedeutung eines
Werks bemisst sich schliesslich nicht danach, wie sehr es mit aktuellen
Tendenzen übereinstimmt, sondern nach seiner Kraft, im Wechsel von
Übereinstimmung und Widerspruch neue Gedanken zu erzeugen.

Piaton heute - zwei gegensätzliche Zeugen, ein indischer Guru und
ein Wörterbuch, mögen illustrieren, was dies bedeuten kann. Nach dem
Grossen Duden bedeutet «platonisch» 1. «die Philosophie Piatons
betreffend», 2. (bildungssprachlich) a) «nicht sinnlich, rein seelisch-geistig»
(mit einem Beleg «Ich war ein paarmal verliebt, allerdings nur platonisch»,
aus einem Buch Alexander Zieglers); b) (ironisch) «zu nichts verpflichtend,

nichts besagend». - Beim Spiegel-Gespräch, das am 5. August 1985
veröffentlicht wurde, sagte der Bhagwan Shree Rajneesh auf den Einwand,
er predige den Egoismus: «Ja, weil Egoismus natürlich ist. Das ist keine
Frage von Gut und Böse. Der Tüchtigste überlebt, und der Tüchtigste soll
die Macht haben. Und wer die Macht hat, der hat recht. Als Deutsche
sollten Sie das verstehen.» Das stammt natürlich - mittelbar oder
unmittelbar - aus Nietzsche2, der es seinerseits dem «Gorgias» Piatons
entnommen hat. Die Gesetze, so verkündet dort der Sophistenschüler Kallikles,

seien von den Schwächeren gemacht, um die Stärkeren einzuschüchtern.

«Die Natur aber, glaube ich, zeigt selbst, dass es gerecht ist, dass der
Bessere mehr hat als der Geringere und der Mächtigere mehr als der
Schwächere. Sie zeigt vielenorts, dass es sich so verhält, dass der
Stärkere über den Schwächeren herrscht und mehr hat als dieser» (483 c).
Es ist dies die bekannte Position einiger Sophisten, gegen die Piaton ein
Leben lang gekämpft hat - weder «zu nichts verpflichtend, nichts
besagend», noch «rein seelisch-geistig», sondern mit Leib und Seele.



234 PLATON HEUTE

Zerfall der Werte; das Gute

Piatons Wirken fällt in eine Zeit des Umbruchs. Der Peloponnesische
Krieg endet 404 mit einer Katastrophe für Athen, das an der abenteuerlichen

Politik seiner Demagogen zugrundegegangen war - seither gilt im
Altertum die Demokratie in weiten Kreisen als untaugliche Staatsform.
Mit dem «Königsfrieden» von 386, garantiert vom persischen Grosskönig,
beginnt eine der dunkelsten Epochen der griechischen Geschichte, in der
die verhasste Grossmacht im Osten ihren Einfluss ungehindert in Griechenland

ausübt. Nicht nur die politische Grösse der Vaterstadt des Aristokraten

Piaton ist dahin, dahin ist auch, seit der Sophistik, das sichere
Vertrauen in die alten Massstäbe bei der Unterscheidung von Gut und Böse.

Schon Sokrates war zumindest vom Postulat, dass es doch feste ethische
Werte wie Gerechtigkeit, Tapferkeit, Frömmigkeit geben müsse, überzeugt.
Für Piaton steht fest, dass der Mensch - genügende Begabung sowie
kundige und ausdauernde Unterweisung vorausgesetzt - das Gute (identisch

mit dem Einen, dem höchsten Sein) zu erkennen vermag, und dass

der Mensch, der das Gute erkannt hat, auch gut handelt. Nur eine
oberflächliche Kritik kann hier, mit einem Schlagwort aus der Philosophiegeschichte,

vom «Intellektualismus» eines sogenannten «Tugendwissens»
sprechen. Das Höhlengleichnis, der Zentraltext der Platonischen
Erziehungslehre3, spricht deutlich davon, dass eine Umkehr des ganzen
Menschen Voraussetzung ist für diese Erkenntnis (Staat 518 c): die
Erkenntnis des Guten ist nicht nur ein intellektueller Vorgang. (Übrigens
bedeutet «Ich weiss ...» im Griechischen nicht dasselbe wie im Deutschen;
Homer gebraucht Wendungen wie «er weiss Freundliches» im Sinne von
«er behandelt mich freundlich» 4. Das Tun ist bei diesem Wissen mit
eingeschlossen).

Einzelne Elemente dieser Erziehungslehre muten sehr modern an: nur
die Begabung soll für den sozialen Aufstieg massgebend sein (Staat 415bc),
Knaben und Mädchen sollen dieselbe Erziehung erhalten (451 d ff.),
mathematische Spiele dienen zur frühen Erfassung und Förderung
entsprechender Begabungen (536 d ff.). Und doch: wie weit ist diese
Erziehung zu Umkehr des ganzen Menschen vom heutigen Bildungsbetrieb
entfernt! Kaum ein Jahr vergeht, ohne dass neue Forderungen an die
Schule gerichtet werden (Gesundheitspädagogik, Medienerziehung,
Konsumentenschulung, Informatik, um nur einige zu nennen), und zur Überfülle

des Stoffs kommt noch der schon von Kant5 beklagte Umstand, dass

man «genötigt ist, mit der Einsicht den Jahren vorzueilen», die Jugendlichen

mit Stoff zu überschütten, für den sie noch nicht reif sind, woher
dann zu oft diese «frühkluge Geschwätzigkeit junger Denker» kommt, «die



PLATON HEUTE 235

blinder ist, als irgend ein anderer Eigendünkel und unheilbarer als die
Unwissenheit». Freilich: das Rad der Zeit lässt sich auch hier nicht zurückdrehen,

wir könnten uns ein platonisches Erziehungsprogramm schlicht
nicht leisten, und seitdem das Wissen eines der wichtigsten Mittel zum
sozialen Aufstieg geworden ist, besteht schon aus Gründen der Gerechtigkeit

eine Pflicht der möglichst breiten und effizienten Vermittlung des

Wissens. Und doch kann von einer erneuten Beschäftigung mit Piatons
Erziehungslehre eine heilsame Beunruhigung ausgehen: wäre es nicht
wichtiger, den Lernstoff abzubauen und besser zu verarbeiten, als immer
neue Gebiete zu erschliessen? Oder, um auf das Problem des Zerfalls der
Werte zurückzukommen: müssten wir uns nicht wieder vermehrt ins
Bewusstsein rufen, dass alle moralische Erziehung (auch Umwelterziehung!)
nichts fruchtet, wenn sie nicht Erziehung des ganzen Menschen ist,
eingebettet in einen emotionalen Zusammenhang?

Staat

Wenn das Gute und das Wahrhaft Seiende als Einheit erkannt werden
müssen, sind Ethik und Metaphysik letztlich eins - und Metaphysik
gehört nicht gerade zu jenen Themen, in denen eine sprachanalytisch orientierte

Philosophie ein sinnvolles Betätigungsfeld sehen kann. Die Mode der
analytischen Philosophie, die sich, ausgehend vom atemberaubenden
Denklabyrinth der Spätphilosophie Wittgensteins, immer mehr in Belanglosigkeiten

verstrickt hat, hat zwar anscheinend ihren Zenith überschritten. Aber
die Staatsphilosophie Piatons, die mit dieser Ethik und Metaphysik eng
verbunden ist, kann heute auch bei wohlwollenden Lesern nur Verlegenheit
auslösen.

Gewiss: der Grundgedanke ist schlüssig. Wenn nur wenige das Gute zu
erkennen vermögen und wenn diese Erkenntnis den Menschen verwandeln
soll, dann müssen diese Wenigen autoritär herrschen. Durch demokratische
Abstimmung wird ja nicht bestimmt, was gerecht ist und was nicht, sondern
welche Regeln innerhalb einer Gemeinschaft gelten sollen, und es sind sehr
wohl Gesetze denkbar, die zwar auf legale Weise zustandegekommen, aber
dennoch ungerecht sind (erinnert sei an die geltende Regelung des
Problems der Dienstverweigerer). Darin weiss man sich wohl in weiten Kreisen
mit Piaton einig, doch wird die Prämisse seiner Staatskonstruktion wohl
höchstens noch von vereinzelten Lesern geteilt: dass es «das Gute» in
dieser Form gibt, dass es auf die von ihm beschriebene Weise erkannt
werden kann, dass diese Erkenntnis zum guten Handeln führt. Dann kann
man dieses System, in dem die Philosophen ihre autoritäre Herrschaft



236 PLATON HEUTE

ausüben - sie dürfen z.B. auch die Bürger belügen, wenn das
Staatsinteresse dies erfordert (389 b) - nur noch als «intellektuelle Anmassung»
bezeichnen, wie dies Karl Popper 6 getan hat. An diesem Verdikt vermögen
auch die im letzten Abschnitt genannten «progressiven» Elemente seiner
Erziehungslehre nichts zu ändern.

Diese Theorie hat freilich, dank ihrer Geschlossenheit, durch die
Jahrhunderte eine ungeheure Faszination ausgeübt. Die Beschäftigung mit ihr
kann ein historisches Lehrstücke ersten Ranges sein. Dies betrifft nicht nur
einzelne Elemente dieser Theorie, sondern auch die Fragestellung, von der
sie ausgeht. Ob man nun Piaton widersprochen hat oder nicht, man blieb
bei der Überzeugung, dass die Frage «Wer soll herrschen?» die
grundlegende Frage der Staatstheorie ist. Die überlieferten Fragen bestimmen die
Denkgewohnheiten noch mehr als die Antworten. Heute ist es an der Zeit,
dass wir uns mit Karl Popper7 auf die bescheidenere, aber nicht minder
wichtige Frage beschränken: «Wie können wir unsere politischen
Einrichtungen so ausbauen, dass auch unfähige und unredliche Machthaber
keinen grossen Schaden anrichten können ?» - Wir sind heute, so scheint
es, Piatons Staatstheorie ferner denn je.

Naturphilosophie

Weniger fremd, aber dennoch nicht unmittelbar verwendbar, sind für uns
Elemente von Piatons Naturphilosophie, die hier nur im Vorbeigehen
erwähnt werden kann. Piatons grosses Programm, alle Naturerscheinungen
auf geometrische Grundformen zurückzuführen, hat naturphilosophische
Köpfe stark beeindruckt. Werner Heisenberg berichtet in «Der Teil und
das Ganze», wie er während der chaotischen Zustände im München der
Räterepublik auf dem Dach des Priesterseminars Piatons «Timaios» las
(im griechischen Originaltext, der heute sogar Studenten der Klassischen
Philologie Mühe macht und dabei von der Vorstellung, dass man bei den
kleinsten Teilchen der Materie schliesslich auf geometrische Formen
stossen sollte, beunruhigt und fasziniert war8. Das letzte Kapitel dieses
Buchs trägt denn auch den Titel «Elementarteilchen und Platonische
Philosophie». Heisenbergs Schüler Carl Friedrich v. Weizsäcker hat gar eine

ganze Sammlung von Aufsätzen unter dem Titel «Ein Blick auf Piaton»
veröffentlicht9. Tatsächlich gehört Piaton zu den Vätern der neuzeitlichen
mathematisch formulierten Naturwissenschaft, was freilich heute, wo man
gern das Kind mit dem Bade ausschüttet, in den Augen vieler nicht als

Empfehlung wirkt. Dazu kommt noch, dass er für das heute so drängende
Problem der praktischen Philosophie, eine philosophische Durchdringung



PLATON HEUTE 237

der Ökologie-Diskussion, kaum Argumente zu liefern vermag. Gross ist

zwar seine Ehrfurcht vor der Natur, doch geht es ihm dabei letztlich immer
um die göttliche Ordnung, die hinter den Erscheinungen steht - die Frage
aber, ob der herzige Panda-Bär ausstirbt oder nicht, hätte ihn wohl kaum

beunruhigt.

Wegleitung zum Philosophieren

Was ist denn also heute noch, jenseits der blassen Philosophiegeschichte,
lebendig von dieser Philosophie? - Man nehme irgendeinen Dialog zur
Hand, den bekannten «Phaidon» etwa, und lasse sich auf ihn ein.

Sokrates unterhält sich am Tag, an dem er sterben wird, mit seinen
Freunden über die Unsterblichkeit der Seele, oder mit anderen Worten:
über das Verhältnis von Seele und Leib, «Ich» und «Gehirn» - ein grosses,
heute noch längst nicht «erledigtes» Thema10. Vier Anläufe werden
unternommen, um die Unsterblichkeit der Seele zu beweisen. Darin eingebettet
ist ein wichtiges Stück Erkenntnistheorie: Jede Erkenntnis beruht auf einer
Gleichsetzung (man verbindet z.B. ein gemaltes Pferd mit dem Begriff
«Pferd»). Der Begriff der Gleichheit («das Gleiche selbst», «das genau
Gleiche» oder «die Idee des Gleichen», wie Piaton sagt) ist immer schon

vorausgesetzt, wenn ich ein A als A identifiziere («Das da ist das gleiche
wie ein A»). Als Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung kann dieser

Begriff nicht aus der Erfahrung stammen (Der Ausweg, dass dieser und
die anderen Allgemeinbegriffe durch Abstraktion gewonnen werden, lässt
die Frage offen, nach welchen Kriterien beim Abstraktionsprozess das
Wesentliche vom Unwesentlichen geschieden werden soll). Da wir diesen

(und die anderen Allgemeinbegriffe) schon vor der ersten Erkenntnis in
unserem Geist haben mussten, muss dieser schon vorher existiert haben
und mithin unsterblich sein.

Freilich bleiben auch nach den vier Anläufen bei einem der Gesprächspartner

noch Zweifel am Gesagten, worin ihn Sokrates noch unterstützt
(107 b), und der Schlussmythos über das Schicksal der Seele nach dem
Tod vermag diese auf philosophischer Ebene nicht auszuräumen. Darin
zeigt sich Piatons Skepsis gegenüber jedem Versuch, Philosophie durch
Geschriebenes zu vermitteln, ist doch der Philosoph, wie die neuere
Forschung zu Recht betont, nach Piaton wesentlich einer, der noch über
wertvollere Erkenntnisse verfügt, die sich nicht schriftlich vermitteln lassen.
Es gibt zwar eine endgültige Lösung für die im «Phaidon» erörterten
Fragen (107 b, 5—9), doch liesse sich diese nur in einer ausführlichen
mündlichen Belehrung, im Wechsel von Frage und Antwort des Philo-



238 PLATON HEUTE

sophen mit einer «geeigneten Seele» entwickeln11. Die Offenheit des

Dialogs ist also nur eine scheinbare - daran mag der moderne Leser
ebenso Anstoss nehmen wie an der Stimmung der Körperfeindlichkeit, die
den ganzen Dialog durchzieht.

Aber das ist ja nicht das Entscheidende. Entscheidend ist die Art und
Weise, wie hier philosophiert wird: ohne Fremdwörter und Imponiergehabe,

mit einfachen Beispielen werden Probleme formuliert, die heute
noch die Denkenden beschäftigen. Die Frage, wie Erkenntnis möglich sei,
ist im «Theätet» und «Sophist» nochmals mit aller Gründlichkeit
aufgeworfen, der «Parmenides» stellt Piatons eigene Ideenlehre radikal in
Frage, der «Gorgias» fragt nach dem Verhältnis von Macht und Recht, die
«Apologie» setzt den Massstab dafür, was unter einem intellektuell
redlichen Dasein zu verstehen sei - die Liste liesse sich fortsetzen. Durch die
Dialogform wird der Leser immer wieder direkt angesprochen, sich am
Spiel von Frage und Antwort selbst zu beteiligen, wobei er, fast ohne es zu
merken, selbst ins Philosophieren gerät - Wittgensteins «Philosophische
Untersuchungen» könnten mit dieser Art, das Philosophieren voranzutreiben,

noch am ehesten verglichen werden. Entscheidend ist schliesslich
auch der Ernst, mit dem hier - bei aller Urbanität und Ironie im
Umgangston - philosophiert wird. Im «Phaidon» philosophiert Sokrates im
Angesicht des Todes, und auch in vielen anderen Dialogen lässt Piaton
keinen Zweifel daran, dass alles Philosophieren sich im Leben und Sterben
bewähren muss. Wie weit ist doch so oft unsere Professorenphilosophie
von dieser Ernsthaftigkeit entfernt

In summa: philosophische Lösungen für unsere Probleme sind bei Piaton
kaum zu holen. Wer aber mit Kant der Meinung ist, Philosophie lasse sich

gar nicht lernen, wohl aber das Philosophieren, verstanden als «selbsteigener

Gebrauch der Vernunft»12, der wird immer wieder zu Piaton
zurückkehren. Die Frage, ob «Piaton uns heute noch etwas zu sagen hat»,
ist identisch mit der Frage, ob wir heute noch zu seiner radikalen Art des

Philosophierens bereit sind - die Frage richtet sich an uns, nicht an ihn.
Und wenn das oben Dargelegte richtig ist, dann kann keine auch noch so
gelungene Zusammenfassung seiner Lehre die Beschäftigung mit dem Werk
selbst ersetzen. Piatons Weg ist nicht mehr der unsere, und doch hat schon
mancher mit ihm selbständig gehen gelernt. Eine Rückkehr zu ihm ist
immer gleichbedeutend mit einer Rückkehr zu elementaren
philosophischen Problemen. Eine solche Orientierung ist in einer Zeit, da die
Weltanschauungen so schnell ändern wie die Rocklänge, in ihrem Wert
kaum zu überschätzen. In der «Apologie» (30 e) lässt Piaton Sokrates über
sich sagen: «Ihr werdet nicht leicht einen anderen solchen finden, der vom
Gott der Stadt beigegeben wurde wie eine Bremse einem Pferd, das zwar



PLATON HEUTE 239

gross und edel ist, aber doch wegen seiner Grösse zu träge geworden ist
und von einer Bremse gestochen und geweckt werden muss. So, scheint mir,
hat mich der Gott der Stadt beigegeben, damit ich einen jeden einzelnen
von Euch aufwecke, überzeuge und tadle, euch unablässig und überall den

ganzen Tag lang aufsitzend.»

1 In: Klassiker der Philosophie, hrsg.
von O. Hoffe, Bd. 1 (München 1981), 61.

- 2Vgl. etwa: Aus dem Nachlass der
achtziger Jahre (III, 788 ff. Schlechta). -
3 Vgl. K. Gaiser, Das Höhlengleichnis.
Thema und Variationen von Piaton bis
Dürrenmatt, Schweiz. Monatshefte 65

(1985), H. 1, 55 ff. - 4 W. Schadewaldt,
Iliasstudien (3. Auflage. Darmstadt 1966),
129, vgl. auch 62 f. - 5 Nachricht von der
Einrichtung seiner Vorlesungen in dem
Winterhalbjahr von 1765-1766 (Werke in
6 Bänden, hrsg. von W. Weischedel,

Darmstadt 1960, Bd. I), 907. - 6 Auf der
Suche nach einer besseren Welt (München

1984), 43. (Grundlegend: Der Zauber

Piatons, Bern 1957). - 7a.a.O. 249. -
8 Der Teil und das Ganze (München
1969), 20 f. - 9 Stuttgart 1981. - 10 Karl R.
Popper - John C. Eccles, Das Ich und
sein Gehirn (München 1982). - » Th. A.
Szlezâk, Piaton und die Schriftlichkeit
der Philosophie (Berlin 1985), 247. -
12 Logik (Werke, hrsg. von W. Weischedel,
Bd. III), 448.

Tiqer-Schibe,
gabig, guet

U gSdlWind «Sandwich», die milde
...aus Emmentaler

«Toast extra», die rezente ^
...aus Gruyère, Appenzell*
und Emmentaler

«Delicrem», die rahmige. Neu!
...besonders leicht schmelzend

er v.
5m >**SKs wmP«S***** "«SÄK«H «S

><
SS

S3 \%
o3°\JS

\?Pmst*es?
W.V.as

h«\eSC


	Platon heute : die List zu fragen

