Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 2

Artikel: Wertschopfung gegen die Natur? : Zwischen zwei Verabsolutierungen
Autor: Lutz, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164327

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christian Lutz

Wertschopfung gegen die Natur?

Zwischen zwei Verabsolutierungen

«Macht Euch die Erde untertan!» Das alttestamentarische Gebot wurde
wihrend allen Phasen der Industrialisierung dieser Welt ohne Riicksicht
auf Verluste durchgehalten. Das grosse Erwachen kam am Ende jenes
Vierteljahrhunderts der jiingsten Nachkriegszeit, das im nachhinhein als die
bisher reinste Verkorperung des Industriezeitalters gelten kann. Der Club
of Rome ist 1971 zum Symbol dieses Erwachens geworden, auch wenn das
Aha-Erlebnis der Grenzen des Wachstums schon in den sechziger Jahren
vielfach vorbereitet worden war. Die Erkenntnis war die, dass die indu-
strielle Welt im Begriff war, das Opfer ihres eigenen Erfolgs zu werden. Die
von ihr verursachten, aber nicht in Rechnung gestellten Kosten wandten
sich zunehmend gegen den Verursacher: Die fortschreitende Zerstorung
der natiirlichen Lebensgrundlagen, der Qualitdt von Luft, Wasser, Boden
und Landschaft, die entwurzelten, verhungernden Millionen der Dritten
Welt, aber auch die Verdringungen eines durchrationalisierten Produk-
tionsapparates.

Viele haben inzwischen diesen Zusammenhang begriffen. Einige wollen
ihn nicht begreifen, weil er Sand im Getriebe der wohlgeschmierten Indu-
striemaschinerie bedeutet. Aber unter jenen, die den Zusammenhang be-
geriffen haben, gibt es eine Kategorie, die ebenso gefahrlich ist wie die, die
nicht begreifen wollen. Es sind jene, die unsere Gesellschaft von einer Ver-
absolutierung in die andere treiben mochten, indem sie die Natur an die
Stelle der Wirtschaftsmaschinerie setzen. Beidemal bleibt der Mensch
auf der Strecke.

Unsere Fragestellung enthdlt zwei Begriffe: Wertschopfung und Natur.
Manchmal sind wir in der gliicklichen Lage, dass schon eine Begriffs-
kldrung ausreicht, um den Losungsweg zu weisen; die Titelfrage scheint mir
dafiir ein Beispiel zu sein. Es geht um einen vermuteten Konflikt zwischen
zwei Prinzipien — im schlimmsten Fall um das Dilemma: die Natur zu
zerstoren oder mit der Wertschopfung aufhoren, oder, in einer weniger
dramatischen Fassung des Problems, um die Frage, welche Art von Wert-
schopfung nicht gegen die Natur gerichtet sei.

Was meinen wir denn in diesem Zusammenhang mit «Wertschopfung»



128 WERTSCHOPFUNG

und mit «Natur»? Natur ist lateinisch das, was geboren wird. Gemeinhin
stellt man die Natur dem Menschen und seinen Werken gegeniiber, das
Natiirliche dem Kiinstlichen, das nicht geboren, sondern von Menschen-
hand geschaffen wird. Auch die menschliche Natur ist jener Teil des
Menschen, der sozusagen ohne sein Zutun ist und sich entwickelt, der vom
menschlichen Geist oder von der Moral beherrscht werden muss, damit er
nicht mit dem Menschen durchgeht — das «Es» der Psychoanalyse, das
vom «Uber-Ich» in Zaum gehalten, beziehungsweise verdrédngt werden
muss, wenn es das Ich zu iiberrollen droht.

Das, was den Menschen von der Natur unterscheidet, ist definitions-
gemass gegen die Natur gerichtet — und zwar gegen die Natur in ihm
selbst sowohl wie gegen jene um ihn herum. Kultur und Zivilisation sind,
so gesehen, Antithesen der Natur. Menschliche Wertschopfung richtet sich
somit zwangsldufig gegen die Natur, und die Riickkehr zur Natur entpuppt
sich als eine ihrem Wesen nach menschenfeindliche Parole — ob sie nun
von Jean Jacques Rousseau oder von den griinen Romantikern unseres
Zeitalters stammen moge. Natur ist, so verstanden, gleichzusetzen mit
Wildnis, die sich eben dadurch auszeichnet, dass sie fiir den Menschen
unwirtlich ist — also dem Begriff der Lebensqualitit diametral entgegen-
steht. Der «edle Wilde» ist ein Konstrukt, dem Rousseau selbst in reiferem
Alter den miindigen Biirger des Contrat Social gegeniiberstellte.

Gleichwohl fiihrt die Kunstfigur des «edlen Wilden» weiter, verkorpert
sie doch den Traum einer menschlichen Kultur, die in Harmonie mit der
Natur lebt. Die Okologische Bewegung unseres Zeitalters sieht diesen
Traum in gewissen indianischen Kulturen Realitdt geworden, die bezeich-
nenderweise von jener «Cowboy-Wirtschaft> iiberrollt worden sind, die
zum Inbegriff einer riicksichtslos, scheinbar unbegrenzte Naturreserven
ausbeutenden westlichen Zivilisation erhoben worden ist. Thr hat der
okologische Pionier Kenneth Boulding das Bild der Raumschiff-Wirtschaft
gegeniibergestellt, die sich keinen Nettoverbrauch natiirlicher Ressourcen
ausser der Sonnenenergie mehr leisten kann.

Der Versuch, den Gegensatz zwischen Mensch und Natur zu iiber-
winden, indem die Vorstellung einer Symbiose an seinen Platz gesetzt wird,
beinhaltet die Uberwindung des gesamten abendlindischen Welt- und
Menschenbildes, dessen Anfinge in der griechischen Antike zu erkennen
sind, und dessen Eckpunkte mit den Namen Descartes, Newton und Freud
markiert werden konnten. Es handelt sich um das Bild einer mechanisti-
schen Objektwelt, die vom rationalen Menschenverstand seziert, ver-
standen, beherrscht und fiir seine Zwecke ausgebeutet werden kann. Dabei
verlduft die Grenze zwischen dem Objekt Natur und dem rationalen Sub-
jekt Mensch durch diesen selbst hindurch, beherrscht doch die Kultur des



WERTSCHOPFUNG 129

Uber-Ichs das wilde «Es», dessen unterschwellige Rebellion eben das
uniiberwindbare Freudsche «Unbehagen in der Kultur» schafft.

Das naturwissenschaftliche Weltbild der Gegenwart hat den Untergang
des Abendlandes inzwischen langst vollzogen. Mit der Quantentheorie sind
der Beobachter und sein Objekt in ein dialogisches Verhiltnis der gegen-
seitigen Beeinflussung iibergetreten, in dem die objektive Materie sich zu
Moglichkeiten der Wahrnehmung verfliichtigt hat, die je nach Fragestellung
diese oder jene Wirklichkeit spiegeln. Und C. G. Jungs Individuations-
prozess beschreibt eine Integration des kollektiven und individuellen Un-
bewussten mit dem Bewussten in einem Selbst, das den Dialog mit der
Umwelt schliesslich in einer fiir abendlédndische Geister mystisch anmuten-
den Uberwindung von Raum und Zeit aufgehen ldsst.

Wenn jener rational-analytische Geist, der die Natur einschliesslich
seiner eigenen als auszubeutendes Objekt betrachtet, selbst Teil einer
Gesamtnatur wird, so verliert die eingangs gestellte Frage ihren Sinn.
Sinnvoll wird es dann, zu fragen, wie sich der Mensch, die menschliche
Kultur entwickeln miisse, damit sich der Mensch als Ganzes in seiner Um-
gebung auf die Dauer moglichst wohl fiihle. Oder sollten wir sagen, damit
sich der Mensch und seine Umwelt moglichst wohl fiihlten? Vielleicht wire
dies eine weitere und folgerichtige Stufe zivilisatorischer Ethik, die ja auch
etwa in den starken Tierschutzbestrebungen unserer Zeit durchscheint.
Einstweilen mochte ich mich mit dem Wohlbefinden des Menschen als
Optimierungsziel bescheiden.

Der Mensch als Subsystem

Darin mag ein Rest von abendlandischer Egozentrik stecken. Dennoch sind
die Konsequenzen andere, wenn wir gleichzeitig den Gegensatz zwischen
Natur und menschlicher Nicht-Natur aufheben. Der Mensch als Ganzes,
samt seinen im urspriinglichen Sinn «natiirlichen» Regungen, wird dann,
systemanalytisch gesprochen, zum Subsystem des komplexen, dynamischen
Gesamtsystems Universum. Darin besitzt er zwar eine gewisse Handlungs-
autonomie, wie alle anderen Subsysteme, wenn auch im Bereich unserer
Erde wesentlich mehr als die meisten anderen; aber wenn er diese Auto-
nomie gegen jene Subsysteme richtet, mit denen er in Symbiose lebt, wird
er auf die Dauer entweder mit ihnen zugrunde gehen oder von ihnen zu-
grunde gerichtet werden. Zuriick iibersetzt lautet die Aufgabe also nicht,
die Welt wieder zur Wildnis werden zu lassen, sondern sie zu pflegen und
zu hegen, statt Raubbau zu betreiben. Und beim Ausdruck «Raubbau» sei
daran erinnert, dass zur Welt in diesem Sinn auch die menschliche Natur
gehort.



130 WERTSCHOPFUNG

Nicht die Natur, sondern die Menschenfreundlichkeit der Kultur ist also
das Kriterium, wobei sich von selbst versteht, dass nur jene Kultur men-
schenfreundlich ist, die auch ihre Umwelt in jedwedem Sinn des Wortes
menschenfreundlich zu gestalten vermag. Von hier aus fiihrt ein direkter
Weg zum Begriff der «Wertschépfung», also jener menschlichen Titigkeit,
die Werte schafft. Ein Wert ist seinem Wesen nach etwas Subjektives. Man
konnte etwa sagen, je mehr eine Titigkeit das subjektive Wohlbefinden
eines Menschen erhoht, desto mehr ist sie wert. Dabei sind die Verdnde-
rungen des Wohlbefindens direkt nicht messbar und von Mensch zu Mensch
somit auch nicht vergleichbar. Einen gewissen Anhaltspunkt fiir die Wert-
schétzung einer menschlichen Leistung vermittelt allerdings der Preis ihres
Ergebnisses im Markt, leitet er sich doch ab aus der Summe der subjektiven
Wertschitzungen der Giiter und Dienstleistungen, die fiir diese Leistung
je nach ihrer Menge eingesetzt werden miissen, das heisst der Kosten- oder
Angebotsseite, und der Summe der subjektiven Wertschidtzung von Alter-
nativen, auf welche die Kdufer zugunsten dieser Leistung zu verzichten
bereit sind, das heisst der Nachfrageseite.

Menschliches Handeln schafft dann am meisten Werte, wenn es mit
Hilfe von moglichst entbehrlichen natiirlichen Ressourcen moglichst hoch-
rangige, das heisst intensive und verbreitete Bediirfnisse befriedigt. Das ist
der Kern des Wirtschaftens: Der optimale Einsatz grundsitzlich begrenzter
Mittel zur Befriedigung grundsétzlich unbegrenzter Bediirfnisse. Wirtschaft
ist nichts anderes als der moglichst haushélterische Umgang mit knappen
Mitteln: Rohstoffe, Energie, Landschaft und Arbeitskraft; dabei konnen
diese Mittel grundsitzlich direkt eingesetzt werden oder auf dem Umweg
iiber die Kapitalakkumulation. Wenn wir aber die Natur nicht verabsolu-
tieren, sondern eine moglichst menschenfreundliche Umwelt anstreben —
was ist Okologie denn anderes als dieser haushilterische, und das heisst
auch pflegende und hegende Umgang mit den natiirlichen Ressourcen und
mit uns selbst? Es ist kein Zufall, dass Okologie und Okonomie denselben
griechischen Wortstamm haben, nimlich Oikos = Haushalt, denn im Kern
sind Okologie und Okonomie dasselbe.

Wo ist dann das Problem geblieben? Vermutlich liegt es auf einer ganz
anderen Ebene. Das eingangs skizzierte abendldndische Welt- und Men-
schenbild ist ndmlich nicht nur fiir die wenig fruchtbare Dichotomie
Mensch—Natur verantwortlich, sondern gleichzeitig auch fiir eine zuneh-
mende Perversion des Wertschdpfungsbegriffs. Die Wertschopfung einer
Unternehmung oder einer Volkswirtschaft wird ja gemessen am Marktwert
der Giiter und Dienstleistungen, die sie produziert, abziiglich des Markt-
wertes jener Giiter und Dienstleistungen, die sie von aussen zugekauft hat.

Nun trifft es durchaus zu, dass der Marktwert letztlich etwas mit der



WERTSCHOPFUNG 131

subjektiven Wertschitzung der betreffenden Giiter und Dienstleistungen zu
tun hat. Aber je weniger die grundlegenden Funktionsbedingungen eines
Marktes erfiillt sind, desto loser ist diese Beziehung. Es seien nur die drei
in unserem Zusammenhang wichtigsten dieser Funktionsbedingungen
genannt:

1. Der Marktzugang fiir neue Anbieter oder Nachfrager muss jederzeit
offen sein, ansonsten Kartelle oder Monopole die Moglichkeit haben, das
Angebot kiinstlich zu begrenzen und damit den Marktwert ihrer Leistung
iiber deren Kosten hinaus wachsen zu lassen, oder die Nachfrage ein-
zuschridnken und damit die Anbieter zu zwingen, ihre Leistung unter den
eigenen Kosten zu verkaufen. Das ist das Gebot des funktionierenden
Wettbewerbs.

2. Weder Verkdufer noch Kaufer diirfen die Moglichkeit haben, einen
Teil der Waren und Dienstleistungen auf Kosten anderer einzusetzen, zu
erwerben oder zu verwerten, weil sonst die genutzten Werte weniger knapp
erscheinen, als sie es sind. Das ist das umweltpolitische Verursacherprinzip,
das weit iiber den Bereich der Okologie hinaus Giiltigkeit hat. So verstossen
zum Beispiel auch Subventionen, deren Empféanger keine addquate Gegen-
leistung zu erbringen haben, gegen dieses Prinzip. Es gilt mit Blick auf den
gesamten Wirtschaftszyklus, das heisst vom Rohstoffeinsatz bis zum Miill-
anfall, und gilt auch in der zeitlichen Dimension, das heisst mit Blick auf
die Kosten, mit denen heutige Aktivititen spitere Generationen belasten.

3. Das Subjekt, das iiber den Wert einer Leistung entscheidet, muss
urteilsfahig sein. Hat der Indianer, der eine Biiffelherde gegen eine Flasche
Feuerwasser eintauscht, ein falsches Bewusstsein? Da Wertschétzung ihrem
Wesen nach subjektiv ist, kann sie nicht richtig oder falsch sein. Wir
konnen aber durchaus zwischen verschiedenen Motivationen der Wert-
schiatzung unterscheiden, die nach menschlichem Ermessen mit mehr oder
weniger nachhaltigem menschlichem Wohlbefinden verkniipft sind.

Bei dieser Motivationsanlayse wollen wir zunéchst ansetzen. Der Kern
der Kritik Herbert Marcuses an der Industriegesellschaft war, ihr ein-
dimensionaler Mensch sei als Konsument und als Arbeitskraft, ohne es zu
merken, vollkommen aussenbestimmt durch Priorititen, die ihm im
Interesse der Wirtschaft eingeimpft wiirden. Marcuse hat damit Karl
Marxens Vorwurf verallgemeinert, der Mensch sei als Arbeitskraft nur
Werkzeug, Mittel zum Zweck des Kapitalisten und damit sich selbst, seinen
eigenen Wiinschen und Etnwicklungsmdglichkeiten entfremdet.

Nun sind wir in unseren Breitengraden iiber das Stadium jener Prole-
tariermassen langst hinaus, die vom Besitzer der Produktionsmittel auf dem



152 WERTSCHOPFUNG

Existenzminimum gehalten werden konnten, so dass ihm die gesamte rest-
liche Wertschopfung anheimfillt. Dafiir sorgte schon Henry Fords Ein-
sicht, seine Arbeiter so zu entlohnen, dass ihre Kaufkraft den massenweisen
Absatz und damit die billige Herstellung seiner Autos sicherte. Deshalb
dehnte Marcuse die Entfremdungsthese ja auch auf den Konsumenten aus,
der ebenso Werkzeug der Wirtschaftsmaschinerie geworden sei.

Nun braucht man nicht der Theorie anzuhidngen, die bose Werbung
bestimme iiber das Konsumverhalten, um eine weitgehende Aussen-
bestimmung der Angehorigen unserer Industriegesellschaft zu vermuten.
Schon die sogenannte biirgerliche Gesellschaft des letzten Jahrhunderts
pflanzte ihren Sprosslingen eine starke Aussenleitung ein (verwirrender-
weise von David Riesman «Innenlenkung» genannt), ndmlich in Gestalt
jener Normen, die sich zum erdriickenden Uber-Ich und damit eben zum
kulturerhaltenden Unbehagen auswuchsen. Diese Normenwelt ldsst sich
zuriickfiihren auf die von Max Weber analysierte Ethik des Protestantis-
mus. Thr Postulat der innerweltlichen Askese fiihrte zu jener Kapital-
akkumulation, die ihrerseits sichtbares Zeichen einer gottgefalligen Lebens-
fiihrung war.

Davon hat sich zwar nicht die Verbindung zum Seelenheil erhalten, wohl
aber, dass wirtschaftlicher Erfolg zentraler Massstab der Lebensfiihrung
ist: Je mehr jemand besitzt, je mehr er verdient, je mehr er sich leisten
kann, je weiter oben in der Unternehmenshierarchie er sitzt, desto mehr
hat er aus seinem Leben gemacht. Mit der Verbiirgerlichung des Prole-
tariats ist diese «Haben»-Mentalitdt, wie sich Erich Fromm ausdriickt,
Allgemeingut geworden. Es ist offenkundig, dass diese Mentalitdt ein
ideales Instrument ist, wenn es darum geht, die Wirtschaftsmaschine immer
rascher drehen zu lassen: Jeder einzelne setzt sich als Arbeitskraft dafiir
ein, weil es ja zum Erfolg fiihrt, und hilft gleichzeitig, die steigenden
Leistungen abzusetzen, weil er sich mehr leisten kann.

Soweit diese zugegebenermassen karikierte Werthaltung in der Gesell-
schaft vorherrscht, konnen wir nach bestem Wissen und Gewissen sagen,
dass sie wenig menschenfreundlich sei, weil sie zu einer ganz einseitigen
Entwicklung fithre und zu einer zunehmenden Verdringung jener anderen
Regungen, die dieser einseitig leistungsorientierten Werthaltung zuwider-
laufen. Wir konnen geradezu sagen, dass diese Art der Aussenleitung die
Wirtschaft in ihrem Kern pervertiert habe, weil der Mensch fiir die Bediirf-
nisse der Wirtschaft lebe statt umgekehrt. Alle personlichen Bediirfnisse
werden dem einen Ziel geopfert, die Maschine noch schneller drehen zu
lassen.

Umgekehrt gesagt: Menschenfreundlich ist die Wertschopfung dann,
wenn sie Mittel zum Zweck statt Selbstzweck ist, das heisst, wenn sie nicht



WERTSCHOPFUNG 133

selbst die Werte bestimmt, die sie schafft, sondern wenn Menschen Werte
einsetzen und schaffen, die wissen oder fiihlen, was wirklich zu ihrem
Wohlbefinden beitrigt. Das sind Menschen, die nicht ganze Bereiche ihrer
Personlichkeit unterdriicken oder kanalisieren miissen, weil sie dem Primat
des wirtschaftlichen Erfolgs zuwiderlaufen, und die infolgedessen abzu-
wigen vermogen, ob zum Beispiel eine Arbeit, die zwar mehr Einkommen
und Status bringt, aber die emotionelle, zwischenmenschliche, spielerische
Seite ihres Lebens noch mehr in den Hintergrund drangt, ihnen im End-
effekt wirklich zutréglich ist.

Mittel und Zweck

Von der Verkehrung zwischen Mittel und Zweck im heutigen Wert-
schopfungsbegriff her ist auch zu verstehen, weshalb wir so grosse Miihe
haben mit dem Verursacherprinzip. Das Wirtschaften auf Kosten der
Lebens- und Umweltsqualitdt ist ja im Grunde irrational, denn diese
Kosten fallen ja an, ob sie nun zu Buche schlagen oder nicht. Wir wollen
aber nicht, dass sie zu Buche schlagen, da ihre Beriicksichtigung das Ver-
hiltnis zwischen den in Rechnung gestellten Kosten und Ertrigen ver-
schlechtern und damit die Wertschépfung scheinbar vermindern wiirden.
Wir bringen es fertig, in unserer nationalen Buchhaltung alle negativen
Auswirkungen der Wertschopfung — die Folgekosten von Verkehrs-
unfillen, Zivilisationskrankheiten und Umweltzerstorungen — auf der
Ertragsseite zu verbuchen, wihrend wir die Schmilerungen der Umwelt-
und Lebensqualitit — Larm, Landschaftszerstorung usw. — auf der Auf-
wandseite vergeblich suchen.

Auch jene Subventionen, die zur Aufrechterhaltung gigantischer Ver-
schwendungsapparate wie der Uberschussproduktion in der Landwirtschaft
und Stahlindustrie dienen, wirken sich nicht wertschopfungsmindernd aus.
Und auch die kiinstlich aufgebldhten oder — zugegebenermassen weniger
hdufig — die kiinstlich tief gehaltenen Preise monopolistischer Anbieter
beziehungsweise Nachfrager, die sich kraft ihrer Wirtschaftsmacht dem
Markt entgegenstemmen, gehen voll in die Wertschopfungsrechnung ein.

Wenn also die These der Wertschopfung wider die Natur nur wenig
Sinn ergibt, so kdnnen wir mit Fug behaupten, die Industriegesellschaft
habe iiber weite Strecken Wertschopfung wider die Menschlichkeit be-
trieben, so paradox dies vom Kern des Wertschopfungsbegriffs her gesehen
erscheinen mag. Gerade weil es so paradox erscheint, liegt in dieser Fest-
stellung aber auch der Ansatzpunkt zur Korrektur, denn es liegt nicht im



134 WERTSCHOPFUNG

Wesen der Wertschopfung, dass sie menschenfeindlich ist — ganz im
Gegenteil.

Wie wiirde Wertschdpfung denn aussehen, wenn die genannten Funk-
tionsbedingungen des Marktes — funktionierender Wettbewerb, Ver-
ursacherprinzip, eigensténdig urteils- und handlungsfihige Menschen -
erfiillt wiaren? Statt einem krebsartig wuchernden, seinem urspriinglichen
Sinn entfremdeten Wirtschaftswachstum wiirden wir mehr qualitatives
Wachstum erhalten, das heisst eine wirkliche Nettozunahme der Lebens-
qualitat.

Lebensqualit:it

Es liegt im Wesen des Begriffs Lebensqualitdt, dass sie nicht messbar ist,
da sie von jedem einzelnen wieder nach anderen Kriterien beurteilt wird.
Per Saldo aber konnen wir sagen, dass qualitatives Wachstum eine Zu-
nahme des subjektiven Wohlbefindens der Angehorigen einer Gesellschaft
bedeutet. Diese Zunahme kann sehr wohl auf einer Steigerung der mess-
baren Wertschopfung beruhen. Es ist ja keineswegs so, dass eine Zunahme
der Versorgung mit Giitern und Dienstleistungen oder eine Erhchung ihrer
Qualitét nicht zum Wohlbefinden beitragen wiirden. Allerdings werden die
genannten Funktionsbedingungen dazu beitragen, dass die Minderungen
des Wohlbefindens, die in anderen Bereichen des Wertschopfungsprozesses
dadurch verursacht werden, voll in die Rechnung eingehen, und sie werden
an Gewicht gewinnen, einerseits mit zunehmender Belastung der natiir-
lichen Ressourcen und anderseits aufgrund ihrer Hoherbewertung im Ver-
lauf zunehmender Versorgung mit wirtschaftlichen Leistungen. Die zu-
nehmende Versorgung wird gleichzeitig auch Giiter wie menschenfreund-
liche Arbeit und zusditzliche Freizeit — das heisst auch Raum zur Eigen-
arbeit — in ihrem relativen Wert steigen lassen. Diese Prozesse sind gegen-
wirtig schon zu beobachten, obwohl der Typus des eigenstindig urteils-
und handlungsfihigen Menschen in unserer Gesellschaft noch nicht vor-
herrscht. Gleichzeitig wird sich sowohl die Produktionstechnik als auch die
Struktur der Nachfrage weiter verschieben von jenen Leistungen, die mit
relativ hohem Aufwand an natiirlichen Ressourcen und an wenig menschen-
gerechter Arbeit erbracht werden, zu jenen, deren Wertschopfung im
wesentlichen auf Tatigkeiten beruhen, die den menschlichen Bediirfnissen
entsprechen. Letzteres ist eine besonders interessante Verschiebung im
Wertschopfungsprozess, wird doch menschliche Téatigkeit von der Auf-
wand- zur Ertragsseite verschoben, wenn sie selbst zum Wohlbefinden
beitragt.



WERTSCHOPFUNG 135
Innovation

Daher sind also folgende Verschiebungen im Wertschopfungsprozess ab-
zusehen: Das Bruttosozialprodukt kann durchaus weiter steigen. Aber ein
zunehmender Teil der Versorgung mit materiellen Giitern und Dienst-
leistungen — ndmlich die Eigenarbeit — wird sich dort nicht mehr nieder-
schlagen. Ein wachsendes Gewicht wird Vorgingen zukommen, die zwar
das Wohlbefinden, die Lebensqualitit erhohen, ohne aber mit einer
Erhohung der materiellen Leistungen verbunden zu sein. Und — last not
least — wird die Zunahme materieller Leistungen zunehmend abgekoppelt
werden von der Beanspruchung natiirlicher Ressourcen und menschen-
feindlicher Arbeit.

Den Kern dieser Vorginge konnte man gesamtgesellschaftliche Pro-
duktivitdtssteigerung nennen, eine Produktivitédtssteigerung, die auf Inno-
vation beruht. Innovation hat eine technische Seite. Technik ist ja nichts
anderes als die Suche nach Wertschopfungsprozessen und -leistungen,
welche das Verhiltnis zwischen Ressourcen- und Arbeitseinsatz einerseits
und dem Ertrag anderseits erhdhen. Die Innovation wird aber zunehmend
auch eine menschlich-gesellschaftliche Seite haben, indem sie die Art
menschlichen Zusammenwirkens dahingehend verbessert, dass mit Hilfe
menschenfreundlicherer Tatigkeiten auf sich wandelnde Bediirfnisse besser
zugeschnittene Leistungen erbracht werden. Gerade die Informations-
technologie bietet da ungeahnte Moglichkeiten, sofern die Arbeitsteilung
zwischen Mensch und Maschine sich konsequent in einer Richtung ent-
wickelt, die dem Menschen die ihm und der Maschine die ihr gemissen
Tatigkeiten zuweist. Das wére ein sich selbst verstarkender Prozess, weil
er dazu beitragen wiirde, dass die Menschen eigenstandiger urteils- und
handlungsfihig wiirden.

In letzter Konsequenz konnen wir uns eine Gesellschaft denken, in der
nur noch ein geringer Teil der Wertschopfung der Versorgung mit
physischen Giitern dient, und wo aufgrund eines praktisch vollstindigen
Recyclings dafiir per Saldo kaum mehr materielle Ressourcen aufgewandt
werden miissen, und in der Routinearbeiten auch im Dienstleistungsbereich
weitgehend automatisiert sind, wihrend der Lowenanteil menschlicher
Tatigkeiten sich in einem immer vielfiltigeren Spektrum von Kommuni-
kation, Kultur und personlichen Dienstleistungen abspielt. Es wire eine
Gesellschaft der Symbiose — sowohl zwischen dem Menschen und seiner
physischen und sozialen Umwelt wie zwischen dem homo faber und den
heute noch so weitgehend verdréngten anderen Wesenselementen der
menschlichen Ganzheit. Eine Utopie? Vielleicht nicht, wenn wir uns mit
ihr auseinandersetzen.



	Wertschöpfung gegen die Natur? : Zwischen zwei Verabsolutierungen

