
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 2

Artikel: Wertschöpfung gegen die Natur? : Zwischen zwei Verabsolutierungen

Autor: Lutz, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164327

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164327
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christian Lutz

Wertschöpfung gegen die Natur?

Zwischen zwei Verabsolutierungen

«Macht Euch die Erde Untertan!» Das alttestamentarische Gebot wurde
während allen Phasen der Industrialisierung dieser Welt ohne Rücksicht
auf Verluste durchgehalten. Das grosse Erwachen kam am Ende jenes
Vierteljahrhunderts der jüngsten Nachkriegszeit, das im nachhinhein als die
bisher reinste Verkörperung des Industriezeitalters gelten kann. Der Club
of Rome ist 1971 zum Symbol dieses Erwachens geworden, auch wenn das

Aha-Erlebnis der Grenzen des Wachstums schon in den sechziger Jahren
vielfach vorbereitet worden war. Die Erkenntnis war die, dass die
industrielle Welt im Begriff war, das Opfer ihres eigenen Erfolgs zu werden. Die
von ihr verursachten, aber nicht in Rechnung gestellten Kosten wandten
sich zunehmend gegen den Verursacher: Die fortschreitende Zerstörung
der natürlichen Lebensgrundlagen, der Qualität von Luft, Wasser, Boden
und Landschaft, die entwurzelten, verhungernden Millionen der Dritten
Welt, aber auch die Verdrängungen eines durchrationalisierten
Produktionsapparates.

Viele haben inzwischen diesen Zusammenhang begriffen. Einige wollen
ihn nicht begreifen, weil er Sand im Getriebe der wohlgeschmierten
Industriemaschinerie bedeutet. Aber unter jenen, die den Zusammenhang be-
gériffen haben, gibt es eine Kategorie, die ebenso gefährlich ist wie die, die
nicht begreifen wollen. Es sind jene, die unsere Gesellschaft von einer
Verabsolutierung in die andere treiben möchten, indem sie die Natur an die
Stelle der Wirtschaftsmaschinerie setzen. Beidemal bleibt der Mensch
auf der Strecke.

Unsere Fragestellung enthält zwei Begriffe: Wertschöpfung und Natur.
Manchmal sind wir in der glücklichen Lage, dass schon eine Begriffsklärung

ausreicht, um den Lösungsweg zu weisen; die Titelfrage scheint mir
dafür ein Beispiel zu sein. Es geht um einen vermuteten Konflikt zwischen
zwei Prinzipien - im schlimmsten Fall um das Dilemma: die Natur zu
zerstören oder mit der Wertschöpfung aufhören, oder, in einer weniger
dramatischen Fassung des Problems, um die Frage, welche Art von
Wertschöpfung nicht gegen die Natur gerichtet sei.

Was meinen wir denn in diesem Zusammenhang mit «Wertschöpfung»



128 WERTSCHÖPFUNG

und mit «Natur»? Natur ist lateinisch das, was geboren wird. Gemeinhin
stellt man die Natur dem Menschen und seinen Werken gegenüber, das

Natürliche dem Künstlichen, das nicht geboren, sondern von Menschenhand

geschaffen wird. Auch die menschliche Natur ist jener Teil des

Menschen, der sozusagen ohne sein Zutun ist und sich entwickelt, der vom
menschlichen Geist oder von der Moral beherrscht werden muss, damit er
nicht mit dem Menschen durchgeht - das «Es» der Psychoanalyse, das

vom «Über-Ich» in Zaum gehalten, beziehungsweise verdrängt werden

muss, wenn es das Ich zu überrollen droht.
Das, was den Menschen von der Natur unterscheidet, ist definitionsgemäss

gegen die Natur gerichtet - und zwar gegen die Natur in ihm
selbst sowohl wie gegen jene um ihn herum. Kultur und Zivilisation sind,
so gesehen, Antithesen der Natur. Menschliche Wertschöpfung richtet sich
somit zwangsläufig gegen die Natur, und die Rückkehr zur Natur entpuppt
sich als eine ihrem Wesen nach menschenfeindliche Parole - ob sie nun
von Jean Jacques Rousseau oder von den grünen Romantikern unseres
Zeitalters stammen möge. Natur ist, so verstanden, gleichzusetzen mit
Wildnis, die sich eben dadurch auszeichnet, dass sie für den Menschen
unwirtlich ist - also dem Begriff der Lebensqualität diametral entgegensteht.

Der «edle Wilde» ist ein Konstrukt, dem Rousseau selbst in reiferem
Alter den mündigen Bürger des Contrat Social gegenüberstellte.

Gleichwohl führt die Kunstfigur des «edlen Wilden» weiter, verkörpert
sie doch den Traum einer menschlichen Kultur, die in Harmonie mit der
Natur lebt. Die ökologische Bewegung unseres Zeitalters sieht diesen
Traum in gewissen indianischen Kulturen Realität geworden, die
bezeichnenderweise von jener «Cowboy-Wirtschaft» überrollt worden sind, die
zum Inbegriff einer rücksichtslos, scheinbar unbegrenzte Naturreserven
ausbeutenden westlichen Zivilisation erhoben worden ist. Ihr hat der
ökologische Pionier Kenneth Boulding das Bild der Raumschiff-Wirtschaft
gegenübergestellt, die sich keinen Nettoverbrauch natürlicher Ressourcen
ausser der Sonnenenergie mehr leisten kann.

Der Versuch, den Gegensatz zwischen Mensch und Natur zu
überwinden, indem die Vorstellung einer Symbiose an seinen Platz gesetzt wird,
beinhaltet die Überwindung des gesamten abendländischen Welt- und
Menschenbildes, dessen Anfänge in der griechischen Antike zu erkennen
sind, und dessen Eckpunkte mit den Namen Descartes, Newton und Freud
markiert werden könnten. Es handelt sich um das Bild einer mechanistischen

Objektwelt, die vom rationalen Menschenverstand seziert,
verstanden, beherrscht und für seine Zwecke ausgebeutet werden kann. Dabei
verläuft die Grenze zwischen dem Objekt Natur und dem rationalen Subjekt

Mensch durch diesen selbst hindurch, beherrscht doch die Kultur des



WERTSCHÖPFUNG 129

Uber-Ichs das wilde «Es», dessen unterschwellige Rebellion eben das

unüberwindbare Freudsche «Unbehagen in der Kultur» schafft.
Das naturwissenschaftliche Weltbild der Gegenwart hat den Untergang

des Abendlandes inzwischen längst vollzogen. Mit der Quantentheorie sind
der Beobachter und sein Objekt in ein dialogisches Verhältnis der
gegenseitigen Beeinflussung übergetreten, in dem die objektive Materie sich zu
Möglichkeiten der Wahrnehmung verflüchtigt hat, die je nach Fragestellung
diese oder jene Wirklichkeit spiegeln. Und C. G. Jungs Individuations-
prozess beschreibt eine Integration des kollektiven und individuellen
Unbewussten mit dem Bewussten in einem Selbst, das den Dialog mit der
Umwelt schliesslich in einer für abendländische Geister mystisch anmutenden

Überwindung von Raum und Zeit aufgehen lässt.
Wenn jener rational-analytische Geist, der die Natur einschliesslich

seiner eigenen als auszubeutendes Objekt betrachtet, selbst Teil einer
Gesamtnatur wird, so verliert die eingangs gestellte Frage ihren Sinn.
Sinnvoll wird es dann, zu fragen, wie sich der Mensch, die menschliche
Kultur entwickeln müsse, damit sich der Mensch als Ganzes in seiner
Umgebung auf die Dauer möglichst wohl fühle. Oder sollten wir sagen, damit
sich der Mensch und seine Umwelt möglichst wohl fühlten? Vielleicht wäre
dies eine weitere und folgerichtige Stufe zivilisatorischer Ethik, die ja auch
etwa in den starken Tierschutzbestrebungen unserer Zeit durchscheint.
Einstweilen möchte ich mich mit dem Wohlbefinden des Menschen als

Optimierungsziel bescheiden.

Der Mensch als Subsystem

Darin mag ein Rest von abendländischer Egozentrik stecken. Dennoch sind
die Konsequenzen andere, wenn wir gleichzeitig den Gegensatz zwischen
Natur und menschlicher Nicht-Natur aufheben. Der Mensch als Ganzes,
samt seinen im ursprünglichen Sinn «natürlichen» Regungen, wird dann,
systemanalytisch gesprochen, zum Subsystem des komplexen, dynamischen
Gesamtsystems Universum. Darin besitzt er zwar eine gewisse Handlungsautonomie,

wie alle anderen Subsysteme, wenn auch im Bereich unserer
Erde wesentlich mehr als die meisten anderen; aber wenn er diese
Autonomie gegen jene Subsysteme richtet, mit denen er in Symbiose lebt, wird
er auf die Dauer entweder mit ihnen zugrunde gehen oder von ihnen
zugrunde gerichtet werden. Zurück übersetzt lautet die Aufgabe also nicht,
die Welt wieder zur Wildnis werden zu lassen, sondern sie zu pflegen und
zu hegen, statt Raubbau zu betreiben. Und beim Ausdruck «Raubbau» sei

daran erinnert, dass zur Welt in diesem Sinn auch die menschliche Natur
gehört.



130 WERTSCHÖPFUNG

Nicht die Natur, sondern die Menschenfreundlichkeit der Kultur ist also
das Kriterium, wobei sich von selbst versteht, dass nur jene Kultur
menschenfreundlich ist, die auch ihre Umwelt in jedwedem Sinn des Wortes
menschenfreundlich zu gestalten vermag. Von hier aus führt ein direkter
Weg zum Begriff der «Wertschöpfung», also jener menschlichen Tätigkeit,
die Werte schafft. Ein Wert ist seinem Wesen nach etwas Subjektives. Man
könnte etwa sagen, je mehr eine Tätigkeit das subjektive Wohlbefinden
eines Menschen erhöht, desto mehr ist sie wert. Dabei sind die Veränderungen

des Wohlbefindens direkt nicht messbar und von Mensch zu Mensch
somit auch nicht vergleichbar. Einen gewissen Anhaltspunkt für die
Wertschätzung einer menschlichen Leistung vermittelt allerdings der Preis ihres
Ergebnisses im Markt, leitet er sich doch ab aus der Summe der subjektiven
Wertschätzungen der Güter und Dienstleistungen, die für diese Leistung
je nach ihrer Menge eingesetzt werden müssen, das heisst der Kosten- oder
Angebotsseite, und der Summe der subjektiven Wertschätzung von
Alternativen, auf welche die Käufer zugunsten dieser Leistung zu verzichten
bereit sind, das heisst der Nachfrageseite.

Menschliches Handeln schafft dann am meisten Werte, wenn es mit
Hilfe von möglichst entbehrlichen natürlichen Ressourcen möglichst
hochrangige, das heisst intensive und verbreitete Bedürfnisse befriedigt. Das ist
der Kern des Wirtschaftens: Der optimale Einsatz grundsätzlich begrenzter
Mittel zur Befriedigung grundsätzlich unbegrenzter Bedürfnisse. Wirtschaft
ist nichts anderes als der möglichst haushälterische Umgang mit knappen
Mitteln: Rohstoffe, Energie, Landschaft und Arbeitskraft; dabei können
diese Mittel grundsätzlich direkt eingesetzt werden oder auf dem Umweg
über die Kapitalakkumulation. Wenn wir aber die Natur nicht verabsolutieren,

sondern eine möglichst menschenfreundliche Umwelt anstreben -
was ist Ökologie denn anderes als dieser haushälterische, und das heisst
auch pflegende und hegende Umgang mit den natürlichen Ressourcen und
mit uns selbst? Es ist kein Zufall, dass Ökologie und Ökonomie denselben
griechischen Wortstamm haben, nämlich Oikos Haushalt, denn im Kern
sind Ökologie und Ökonomie dasselbe.

Wo ist dann das Problem geblieben? Vermutlich liegt es auf einer ganz
anderen Ebene. Das eingangs skizzierte abendländische Welt- und
Menschenbild ist nämlich nicht nur für die wenig fruchtbare Dichotomie
Mensch-Natur verantwortlich, sondern gleichzeitig auch für eine zunehmende

Perversion des Wertschöpfungsbegriffs. Die Wertschöpfung einer
Unternehmung oder einer Volkswirtschaft wird ja gemessen am Marktwert
der Güter und Dienstleistungen, die sie produziert, abzüglich des Marktwertes

jener Güter und Dienstleistungen, die sie von aussen zugekauft hat.
Nun trifft es durchaus zu, dass der Marktwert letztlich etwas mit der



WERTSCHÖPFUNG 131

subjektiven Wertschätzung der betreffenden Güter und Dienstleistungen zu
tun hat. Aber je weniger die grundlegenden Funktionsbedingungen eines

Marktes erfüllt sind, desto loser ist diese Beziehung. Es seien nur die drei
in unserem Zusammenhang wichtigsten dieser Funktionsbedingungen
genannt:

1. Der Marktzugang für neue Anbieter oder Nachfrager muss jederzeit
offen sein, ansonsten Kartelle oder Monopole die Möglichkeit haben, das

Angebot künstlich zu begrenzen und damit den Marktwert ihrer Leistung
über deren Kosten hinaus wachsen zu lassen, oder die Nachfrage
einzuschränken und damit die Anbieter zu zwingen, ihre Leistung unter den

eigenen Kosten zu verkaufen. Das ist das Gebot des funktionierenden
Wettbewerbs.

2. Weder Verkäufer noch Käufer dürfen die Möglichkeit haben, einen
Teil der Waren und Dienstleistungen auf Kosten anderer einzusetzen, zu
erwerben oder zu verwerten, weil sonst die genutzten Werte weniger knapp
erscheinen, als sie es sind. Das ist das umweltpolitische Verursacherprinzip,
das weit über den Bereich der Ökologie hinaus Gültigkeit hat. So Verstössen

zum Beispiel auch Subventionen, deren Empfänger keine adäquate
Gegenleistung zu erbringen haben, gegen dieses Prinzip. Es gilt mit Blick auf den

gesamten Wirtschaftszyklus, das heisst vom Rohstoffeinsatz bis zum
Müllanfall, und gilt auch in der zeitlichen Dimension, das heisst mit Blick auf
die Kosten, mit denen heutige Aktivitäten spätere Generationen belasten.

3. Das Subjekt, das über den Wert einer Leistung entscheidet, muss
urteilsfähig sein. Hat der Indianer, der eine Büffelherde gegen eine Flasche
Feuerwasser eintauscht, ein falsches Bewusstsein? Da Wertschätzung ihrem
Wesen nach subjektiv ist, kann sie nicht richtig oder falsch sein. Wir
können aber durchaus zwischen verschiedenen Motivationen der
Wertschätzung unterscheiden, die nach menschlichem Ermessen mit mehr oder
weniger nachhaltigem menschlichem Wohlbefinden verknüpft sind.

Bei dieser Motivationsanlayse wollen wir zunächst ansetzen. Der Kern
der Kritik Herbert Marcuses an der Industriegesellschaft war, ihr
eindimensionaler Mensch sei als Konsument und als Arbeitskraft, ohne es zu
merken, vollkommen aussenbestimmt durch Prioritäten, die ihm im
Interesse der Wirtschaft eingeimpft würden. Marcuse hat damit Karl
Marxens Vorwurf verallgemeinert, der Mensch sei als Arbeitskraft nur
Werkzeug, Mittel zum Zweck des Kapitalisten und damit sich selbst, seinen
eigenen Wünschen und Etnwicklungsmöglichkeiten entfremdet.

Nun sind wir in unseren Breitengraden über das Stadium jener
Proletariermassen längst hinaus, die vom Besitzer der Produktionsmittel auf dem



132 WERTSCHÖPFUNG

Existenzminimum gehalten werden könnten, so dass ihm die gesamte
restliche Wertschöpfung anheimfällt. Dafür sorgte schon Henry Fords
Einsicht, seine Arbeiter so zu entlöhnen, dass ihre Kaufkraft den massenweisen
Absatz und damit die billige Herstellung seiner Autos sicherte. Deshalb
dehnte Marcuse die Entfremdungsthese ja auch auf den Konsumenten aus,
der ebenso Werkzeug der Wirtschaftsmaschinerie geworden sei.

Nun braucht man nicht der Theorie anzuhängen, die böse Werbung
bestimme über das Konsumverhalten, um eine weitgehende Aussen-
bestimmung der Angehörigen unserer Industriegesellschaft zu vermuten.
Schon die sogenannte bürgerliche Gesellschaft des letzten Jahrhunderts
pflanzte ihren Sprösslingen eine starke Aussenleitung ein (verwirrender-
weise von David Riesman «Innenlenkung» genannt), nämlich in Gestalt
jener Normen, die sich zum erdrückenden Über-Ich und damit eben zum
kulturerhaltenden Unbehagen auswuchsen. Diese Normenwelt lässt sich
zurückführen auf die von Max Weber analysierte Ethik des Protestantismus.

Ihr Postulat der innerweltlichen Askese führte zu jener
Kapitalakkumulation, die ihrerseits sichtbares Zeichen einer gottgefälligen Lebensführung

war.
Davon hat sich zwar nicht die Verbindung zum Seelenheil erhalten, wohl

aber, dass wirtschaftlicher Erfolg zentraler Massstab der Lebensführung
ist: Je mehr jemand besitzt, je mehr er verdient, je mehr er sich leisten
kann, je weiter oben in der Unternehmenshierarchie er sitzt, desto mehr
hat er aus seinem Leben gemacht. Mit der Verbürgerlichung des
Proletariats ist diese «Haben»-Mentalität, wie sich Erich Fromm ausdrückt,
Allgemeingut geworden. Es ist offenkundig, dass diese Mentalität ein
ideales Instrument ist, wenn es darum geht, die Wirtschaftsmaschine immer
rascher drehen zu lassen: Jeder einzelne setzt sich als Arbeitskraft dafür
ein, weil es ja zum Erfolg führt, und hilft gleichzeitig, die steigenden
Leistungen abzusetzen, weil er sich mehr leisten kann.

Soweit diese zugegebenermassen karikierte Werthaltung in der Gesellschaft

vorherrscht, können wir nach bestem Wissen und Gewissen sagen,
dass sie wenig menschenfreundlich sei, weil sie zu einer ganz einseitigen
Entwicklung führe und zu einer zunehmenden Verdrängung jener anderen
Regungen, die dieser einseitig leistungsorientierten Werthaltung zuwiderlaufen.

Wir können geradezu sagen, dass diese Art der Aussenleitung die
Wirtschaft in ihrem Kern pervertiert habe, weil der Mensch für die Bedürfnisse

der Wirtschaft lebe statt umgekehrt. Alle persönlichen Bedürfnisse
werden dem einen Ziel geopfert, die Maschine noch schneller drehen zu
lassen.

Umgekehrt gesagt: Menschenfreundlich ist die Wertschöpfung dann,
wenn sie Mittel zum Zweck statt Selbstzweck ist, das heisst, wenn sie nicht



WERTSCHÖPFUNG 133

selbst die Werte bestimmt, die sie schafft, sondern wenn Menschen Werte
einsetzen und schaffen, die wissen oder fühlen, was wirklich zu ihrem
Wohlbefinden beiträgt. Das sind Menschen, die nicht ganze Bereiche ihrer
Persönlichkeit unterdrücken oder kanalisieren müssen, weil sie dem Primat
des wirtschaftlichen Erfolgs zuwiderlaufen, und die infolgedessen
abzuwägen vermögen, ob zum Beispiel eine Arbeit, die zwar mehr Einkommen
und Status bringt, aber die emotionelle, zwischenmenschliche, spielerische
Seite ihres Lebens noch mehr in den Hintergrund drängt, ihnen im
Endeffekt wirklich zuträglich ist.

Mittel und Zweck

Von der Verkehrung zwischen Mittel und Zweck im heutigen
Wertschöpfungsbegriff her ist auch zu verstehen, weshalb wir so grosse Mühe
haben mit dem Verursacherprinzip. Das Wirtschaften auf Kosten der
Lebens- und Umweltsqualität ist ja im Grunde irrational, denn diese
Kosten fallen ja an, ob sie nun zu Buche schlagen oder nicht. Wir wollen
aber nicht, dass sie zu Buche schlagen, da ihre Berücksichtigung das
Verhältnis zwischen den in Rechnung gestellten Kosten und Erträgen
verschlechtern und damit die Wertschöpfung scheinbar vermindern würden.
Wir bringen es fertig, in unserer nationalen Buchhaltung alle negativen
Auswirkungen der Wertschöpfung - die Folgekosten von Verkehrsunfällen,

Zivilisationskrankheiten und Umweltzerstörungen - auf der
Ertragsseite zu verbuchen, während wir die Schmälerungen der Umwelt-
und Lebensqualität - Lärm, Landschaftszerstörung usw. - auf der
Aufwandseite vergeblich suchen.

Auch jene Subventionen, die zur Aufrechterhaltung gigantischer
Verschwendungsapparate wie der Uberschussproduktion in der Landwirtschaft
und Stahlindustrie dienen, wirken sich nicht wertschöpfungsmindernd aus.
Und auch die künstlich aufgeblähten oder - zugegebenermassen weniger
häufig - die künstlich tief gehaltenen Preise monopolistischer Anbieter
beziehungsweise Nachfrager, die sich kraft ihrer Wirtschaftsmacht dem
Markt entgegenstemmen, gehen voll in die Wertschöpfungsrechnung ein.

Wenn also die These der Wertschöpfung wider die Natur nur wenig
Sinn ergibt, so können wir mit Fug behaupten, die Industriegesellschaft
habe über weite Strecken Wertschöpfung wider die Menschlichkeit
betrieben, so paradox dies vom Kern des Wertschöpfungsbegriffs her gesehen
erscheinen mag. Gerade weil es so paradox erscheint, liegt in dieser
Feststellung aber auch der Ansatzpunkt zur Korrektur, denn es liegt nicht im



134 WERTSCHÖPFUNG

Wesen der Wertschöpfung, dass sie menschenfeindlich ist - ganz im
Gegenteil.

Wie würde Wertschöpfung denn aussehen, wenn die genannten
Funktionsbedingungen des Marktes - funktionierender Wettbewerb,
Verursacherprinzip, eigenständig Urteils- und handlungsfähige Menschen -
erfüllt wären? Statt einem krebsartig wuchernden, seinem ursprünglichen
Sinn entfremdeten Wirtschaftswachstum würden wir mehr qualitatives
Wachstum erhalten, das heisst eine wirkliche Nettozunahme der
Lebensqualität.

Lebensqualität

Es liegt im Wesen des Begriffs Lebensqualität, dass sie nicht messbar ist,
da sie von jedem einzelnen wieder nach anderen Kriterien beurteilt wird.
Per Saldo aber können wir sagen, dass qualitatives Wachstum eine
Zunahme des subjektiven Wohlbefindens der Angehörigen einer Gesellschaft
bedeutet. Diese Zunahme kann sehr wohl auf einer Steigerung der
messbaren Wertschöpfung beruhen. Es ist ja keineswegs so, dass eine Zunahme
der Versorgung mit Gütern und Dienstleistungen oder eine Erhöhung ihrer
Qualität nicht zum Wohlbefinden beitragen würden. Allerdings werden die

genannten Funktionsbedingungen dazu beitragen, dass die Minderungen
des Wohlbefindens, die in anderen Bereichen des Wertschöpfungsprozesses
dadurch verursacht werden, voll in die Rechnung eingehen, und sie werden
an Gewicht gewinnen, einerseits mit zunehmender Belastung der
natürlichen Ressourcen und anderseits aufgrund ihrer Höherbewertung im Verlauf

zunehmender Versorgung mit wirtschaftlichen Leistungen. Die
zunehmende Versorgung wird gleichzeitig auch Güter wie menschenfreundliche

Arbeit und zusätzliche Freizeit - das heisst auch Raum zur Eigenarbeit

- in ihrem relativen Wert steigen lassen. Diese Prozesse sind gegenwärtig

schon zu beobachten, obwohl der Typus des eigenständig urteils-
und handlungsfähigen Menschen in unserer Gesellschaft noch nicht
vorherrscht. Gleichzeitig wird sich sowohl die Produktionstechnik als auch die
Struktur der Nachfrage weiter verschieben von jenen Leistungen, die mit
relativ hohem Aufwand an natürlichen Ressourcen und an wenig menschengerechter

Arbeit erbracht werden, zu jenen, deren Wertschöpfung im
wesentlichen auf Tätigkeiten beruhen, die den menschlichen Bedürfnissen
entsprechen. Letzteres ist eine besonders interessante Verschiebung im
Wertschöpfungsprozess, wird doch menschliche Tätigkeit von der
Aufwand- zur Ertragsseite verschoben, wenn sie selbst zum Wohlbefinden
beiträgt.



WERTSCHÖPFUNG 135

Innovation

Daher sind also folgende Verschiebungen im Wertschöpfungsprozess
abzusehen: Das Bruttosozialprodukt kann durchaus weiter steigen. Aber ein
zunehmender Teil der Versorgung mit materiellen Gütern und
Dienstleistungen - nämlich die Eigenarbeit - wird sich dort nicht mehr
niederschlagen. Ein wachsendes Gewicht wird Vorgängen zukommen, die zwar
das Wohlbefinden, die Lebensqualität erhöhen, ohne aber mit einer
Erhöhung der materiellen Leistungen verbunden zu sein. Und - last not
least - wird die Zunahme materieller Leistungen zunehmend abgekoppelt
werden von der Beanspruchung natürlicher Ressourcen und
menschenfeindlicher Arbeit.

Den Kern dieser Vorgänge könnte man gesamtgesellschaftliche
Produktivitätssteigerung nennen, eine Produktivitätssteigerung, die auf
Innovation beruht. Innovation hat eine technische Seite. Technik ist ja nichts
anderes als die Suche nach Wertschöpfungsprozessen und -leistungen,
welche das Verhältnis zwischen Ressourcen- und Arbeitseinsatz einerseits
und dem Ertrag anderseits erhöhen. Die Innovation wird aber zunehmend
auch eine menschlich-gesellschaftliche Seite haben, indem sie die Art
menschlichen Zusammenwirkens dahingehend verbessert, dass mit Hilfe
menschenfreundlicherer Tätigkeiten auf sich wandelnde Bedürfnisse besser

zugeschnittene Leistungen erbracht werden. Gerade die Informationstechnologie

bietet da ungeahnte Möglichkeiten, sofern die Arbeitsteilung
zwischen Mensch und Maschine sich konsequent in einer Richtung
entwickelt, die dem Menschen die ihm und der Maschine die ihr gemässen
Tätigkeiten zuweist. Das wäre ein sich selbst verstärkender Prozess, weil
er dazu beitragen würde, dass die Menschen eigenständiger Urteils- und
handlungsfähig würden.

In letzter Konsequenz können wir uns eine Gesellschaft denken, in der
nur noch ein geringer Teil der Wertschöpfung der Versorgung mit
physischen Gütern dient, und wo aufgrund eines praktisch vollständigen
Recyclings dafür per Saldo kaum mehr materielle Ressourcen aufgewandt
werden müssen, und in der Routinearbeiten auch im Dienstleistungsbereich
weitgehend automatisiert sind, während der Löwenanteil menschlicher
Tätigkeiten sich in einem immer vielfältigeren Spektrum von Kommunikation,

Kultur und persönlichen Dienstleistungen abspielt. Es wäre eine
Gesellschaft der Symbiose - sowohl zwischen dem Menschen und seiner
physischen und sozialen Umwelt wie zwischen dem homo faber und den
heute noch so weitgehend verdrängten anderen Wesenselementen der
menschlichen Ganzheit. Eine Utopie? Vielleicht nicht, wenn wir uns mit
ihr auseinandersetzen.


	Wertschöpfung gegen die Natur? : Zwischen zwei Verabsolutierungen

