
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 1

Artikel: Skorpion und Salamander : eine emblematische Deutung der Vita des
Benvenuto Cellini

Autor: Güntert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164325

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164325
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Güntert

Skorpion und Salamander

Eine emblematische Deutung der Vita des Benvenuto Cellini

Cellinis Vita ist die Selbstdarstellung eines Künstlers1. Sie ist nicht die erste,
die wir dem an Lebensbeschreibungen so reichen Renaissance-Zeitalter
verdanken, aber bei weitem die originellste. Als Cellini sich anschickt, der
Nachwelt über sein bewegtes Leben Bericht zu erstatten, ist ihm bekannt,
dass andere Künstler dies ebenfalls versucht hatten. Ein Jahrhundert zuvor
hatte Lorenzo Ghiberti, der Schöpfer der Bronzetüren am Florentiner
Battistero, in seinen Commentari das Ansehen der bildenden Künste
verteidigt und dieser Abhandlung einen kurzen Lebensbericht sowie ein Inventar

seines eigenen Schaffens angefügt. Er hatte ferner auf das Leben und
Wirken seiner berühmten Vorgänger aus Florenz und Siena verwiesen und
damit den Grundstock zu einer toskanischen Kunstgeschichte gelegt, wie sie

Vasari im 16. Jahrhundert erarbeiten und vervollständigen sollte.
Die Selbstdarstellung Ghibertis enthält einen merkwürdigen kunsthistorischen

Stammbaum. In einer Einleitung, welche auf die Lücke zwischen dem
Ende der Antike und dem Auftreten Giottos hinweist, verbindet Ghiberti
die Reihe der toskanischen mit den griechischen Künstlern, die er gleichsam
als seine Ahnen vorstellt. Der Bildhauer und Maler wollte es offensichtlich
den Humanisten gleichtun, welche in ihren Schriften ein neues - und
gleichermassen schon antikes - Bildungsideal vertraten und dessen Bedeutung

für ihr eigenes Leben mit persönlichen Zeugnissen untermauerten.
Biographien von Humanisten und Dichtern gab es schon lange. Für diese

war Boccaccios Trattatello in laude di Dante Alighieri wegweisend, ein
Werk, das neben dem ausführlichen Lebensbericht auch ein Lob der Dichtkunst

enthielt. Auch autobiographische Texte von Dichtern waren seit
Petrarkas Briefen keine Seltenheit mehr.

Die Selbstdarstellung des Künstlers in ihrer Tradition

Spricht man dagegen von den frühesten Selbstdarstellungen bildender
Künstler, so sollte man zugleich die Entstehung und zunehmende Verbrei-



52 ZU BENVENUTO CELLINI

tung des Selbstporträts verfolgen. Die Phasen künstlerischer Selbstdarstellung

lassen sich in der Malerei der Renaissance leicht erkennen. Es zeichnet
sich deutlich eine Entwicklung ab, in deren Verlauf der Maler zunächst nur
als kleinproportionierte Nebenfigur am unteren Bildrand oder auf der Bildseite

erscheint, dann aber auf einmal als Hauptfigur in die Bildmitte rückt.
In den Selbstbildnissen eines Dürer, Tizian oder auch Vasari hat die

Auseinandersetzung mit dem Ich eine Intensität erreicht, wie sie noch ein
Jahrhundert zuvor nicht denkbar gewesen wäre.

Möglich wurde diese rasche Entwicklung durch die Hebung des
künstlerischen Selbstbewusstseins, das wiederum von der Stellung des Künstlers
in der Gesellschaft abhing. Eine spürbare Aufwertung des Künstlertums
brachte das 15. Jahrhundert. Das ganze Quattrocento hindurch wurde in
den Schriften der bildenden Künstler und der mit ihnen sympathisierenden

Autoren der Anspruch erhoben, die Malerei als eine der freien - und
nicht der mechanischen - Künste zu betrachten 2. Diese Forderung war ein
bedeutsamer Versuch, die gesellschaftliche Stellung der bildenden Künste
zu heben und ihnen dasselbe Ansehen zu verschaffen, dessen sich Musik,
Rhetorik und Dichtung schon längst erfreuten. Vollends erfolgreich war
dieser Versuch um die Mitte des 16. Jahrhunderts, als 1563 in Florenz -
unter dem Einfluss Vasaris - die Maler, Bildhauer und Architekten ihre
noch bestehenden Beziehungen zu den Handwerkerzünften lösten und eine
Accademia del disegno gründeten, die als erste ihrer Art für spätere
ähnliche Einrichtungen in Italien und anderswo als Vorbild dienen sollte.
Gerade zu der Zeit, als Benvenuto Cellini an seiner Autobiographie schrieb,
wurde im Medici-Staat der bildende Künstler offiziell auf die Stufe der
Dichter und Gelehrten gestellt, so dass der alte Ausspruch des Horaz Ut
pictura poesis nun nicht mehr nur einseitig zum Vorteil der Dichtkunst,
sondern auch zugunsten der Malerei verwendet werden konnte.

Leonardo da Vinci hatte es gar gewagt, die Überlegenheit der Malerei
über die Dichtkunst, Musik und Bildhauerei zu vertreten. Michelangelo und
Cellini waren hier anderer Meinung und stellten sich entschieden auf die
Seite der Bildhauer. Der Streit um das Prestige der bildenden Künste schien
nicht abbrechen zu wollen. Wie dem auch sei, nie zuvor waren die Künstler
dermassen geschätzt und geehrt worden 3.

Doch die mühsam erlangte Rangerhöhung bot Anlass zu neuen Konflikten.

Dadurch, dass sich der Künstler von seinen früheren sozialen Bindungen

löste, trat er, wie Arnold Hauser schreibt, «in die grosse Leere der Freiheit»

4. Er war nun vermehrt den Launen des Mäzens und den Angriffen
der Konkurrenz ausgesetzt. Er stand allein da, ganz auf sein eigenes Können
angewiesen, ohne sich auf die Solidarität einer Gruppe stützen zu können. -
Neue Gefahren erwuchsen ihm zudem von einer anderen Seite. Der sich



ZU BENVENUTO CELLINI 53

stark entwickelnde Kunsthandel drohte, das Kunstwerk zum jederzeit
käuflichen Sammelobjekt oder Statussymbol zu machen und den Künstler in ein

neues Abhängigkeitsverhältnis zu bringen. Für ihn war es daher von grösster

Wichtigkeit, dass das Kunsthandwerk nicht mit Geld allein aufgewogen
werden konnte. Gerade jetzt galt es, den Vorrang der ideellen Werte zu
betonen. Man denke nur an die Auseinandersetzungen Cellinis mit dem
Grossherzog Cosimo de' Medici, der ihm für die Statue des Perseus zehntausend

Dukaten auszahlen wollte, mit dem Kommentar, für so viel Geld könne

man ja ganze Städte und Fürstenpaläste bauen. Darauf antwortete unser
Künstler: «Seine Excellenz würde sehr viele Menschen finden, die ihre
Städte und Paläste zu vollenden verstünden, aber Statuen, wie den Perseus,

möchte wohl niemand in der Welt so zu machen imstande sein.»

Cellinis Lebensbericht entsteht in diesem Spannungsverhältnis zwischen
seinem zweifellos überhöhten Selbstbewusstsein und der ständigen Bedrohung

von aussen, seitens einer materialistisch denkenden Gesellschaft,
deren Anmassungen er mit einem unbändigen Willen zur Selbstbehauptung
begegnet. Der Goldschmied Cellini fühlt sich als Künstler. Er ist zutiefst
beleidigt, wenn sein Rivale Baccio Bandinelli dem Papst, der ihm soeben

einen Auftrag gegeben hat, sagt: «Diesen Goldschmieden muss man zu
solchen schönen Arbeiten die Zeichnungen erst machen!» Wie anders doch
Giulio Romano, ein Maler von Rang, der am Hof zu Mantua dem Herzog
zuraunt: «Benvenuto ist ein Mann, der keiner fremden Zeichnung bedarf,
und Sie werden es, gnädiger Herr, sobald Sie sein Modell sehen, selbst

gestehen!»
Cellinis autobiographisches Unternehmen ist einmalig, aber dennoch

kein Sonderfall für seine Zeit. In seiner nächsten Umgebung war es unter
Künstlern üblich, Werkinventare zu erstellen und für die Nachkommen -
oft in Form einer Familienchronik - die eigenen Memoiren zu verfassen. Im
gleichen Umkreis - am Hof der Medici und der Farnese - entstanden die
ersten Sammlungen von Künstlerbiographien. Dem herausragenden Genie

Michelangelos wurden noch zu seinen Lebzeiten gleich zwei Viten,
diejenige von Vasari (1550) und die von Condivi (1552), gewidmet5. Die 1564
zu seinen Ehren veranstalteten Begräbnisfeierlichkeiten wurden zu einem

Triumph der bildenden Künste. Die Feier musste übrigens um einige Tage
verschoben werden, damit auch der damals erkrankte Cellini daran
teilnehmen konnte6. Cellinis Freund, der Literat Varchi, hielt die Orazione
funebre, die feierliche Trauerrede, die wiederum sehr einer Künstler-Vita
glich. Neben solchen biographischen Texten gab es die verschiedensten
Formen der Selbstdarstellung: Briefe und Traktate von Alberti oder
Leonardo; Gedichte von Michelangelo; Tagebücher wie dasjenige von
Pontormo; ferner die uns unbekannten Schriften von Ghirlandaio und



54 ZU BENVENUTO CELLINI

Raffael, die Vasari erwähnt7. Man kannte aber auch schon eigentliche
Autobiographien, sei es die lateinisch verfasste Vita des Mailänder Arztes
Cardano, seien es - um bei den Künstlern zu bleiben - die Familienchroniken

und die Memoiren der Florentiner Meister. So schrieb Cellinis Erzfeind,
der Bildhauer Baccio Bandinelli, seit 1552 an seinem Memoriale, anscheinend

aus Wut darüber, dass ihn Vasari in der Erstausgabe der Viten
übergangen hatte. Cellini wusste von diesem ehrgeizigen Plan, und als er sich
selber zur Niederschrift eines Lebensberichtes entschloss, ging es ihm auch

darum, Bandinelli zu übertreffen. Ausschlaggebend für sein autobiographisches

Vorhaben war aber vielleicht doch sein - beileibe nicht immer
freundschaftlicher - Umgang mit Vasari (Giorgetto Vasellaio nennt er ihn
verächtlich), welcher seit der Mitte der vierziger Jahre an einer umfangreichen
Biographiensammlung schrieb und darin eine Kunstidee vertrag, die Cellini

sich zu eigen machte.
Vasaris Auffassungen von Kunst und Künstlertum dienen Cellini als

gewichtiges Argument für die persönliche Selbstaufwertung. Was der
Kunstkritiker aus Arezzo von Leonardo, Raffael oder Michelangelo erzählt, weiss

Cellini für die eigene Sache zu verwenden. Nicht nur behauptet er, «nach
der schönen Manier des Michelangelo gebildet zu sein und sich niemals von
ihr getrennt zu haben» (womit er, ganz im Sinne Vasaris, sich an den
Grössten der Grossen hält), er wird auch den auf Raffael angewandten
Ausspruch «Non visse da pittore, ma da principe» im richtigen Moment in seiner

Vita (dort nämlich, wo er über sein Verbleiben am französischen Hof
berichtet) zu plazieren wissen. Für Vasari ist der grosse Künstler ein Naturtalent

und, da in der Natur selbst schon göttliche Kräfte wirken, ein
Gottbegnadeter, von der Vorsehung auserwählt, der Menschheit die Idee des

Vollkommenen zu offenbaren. Diese religiös anmutende Wertung findet
sich schon in der Einleitung zur ersten Künstler-Vita, wo es heisst, Gott
habe sich, als in Italien alle Kunst elend darniederlag, der Menschheit
erbarmt und ihr den Cimabue gesandt, damit dieser in der Finsternis die
ersten Lichter entzünde und den Menschen den Weg zur Malkunst weise 8.

Von Cimabue bis Michelangelo war freilich ein weiter Weg zurückzulegen,
wie Vasari in seinem-den drei Epochen und drei Malweisen entsprechend-
dreiteiligen Werk vermerkt. Im letzten, Michelangelo gewidmeten, Lebensbericht

hören wir deutlich messianische Töne heraus. Es steht da geschrieben,

Gott habe endlich wieder seine Augen der Welt zugewandt und ihr
einen universell begabten Geist gesandt, der sich in allen Bereichen der
Kunst als führend erweisen sollte. Vom Namen des Künstlers heisst es, er
sei ihm vom Vater gegeben worden, damit jedermann die himmlischen und
göttlichen Aspekte des Michel-Angelo erkenne. So lautet der Text in der
Erstausgabe von 1550. In der zweiten, veränderten Ausgabe von 1568



ZU BENVENUTO CELLINI 55

spricht Vasari sogar von göttlicher Eingebung: «Al quale pose nome Michelangelo,

perché, non pensando più oltre, spirato da un che di sopra, volse
inferire costui essere cosa celeste e divina oltre all'uso mortale.»9 Michelangelo

erscheint als Halbgott. Die antike Heldenbiographie, die hier Modell
stand, wird durch biblische Elemente ergänzt und aufgewertet, wozu der
gehobene, fast prophetische Stil der Einleitung das Seinige beiträgt.
Entsprechendes finden wir in der Vita Cellinis, mit dem bezeichnenden
Unterschied, dass der Autor solche erhabene Inhalte kurzerhand auf sich selbst
bezieht, diese dem Leser jedoch in einer Weise vermittelt, die mit Vasaris
literarischem Gehabe kaum mehr verglichen werden kann.

Textbetrachtung

Wenn wir nun mit der Textbetrachtung beginnen, so wollen wir auf drei
Aspekte näher eingehen. Erstens soll gezeigt werden, dass Cellinis Vita sich
zum Teil stark an bereits vorhandene Modelle von Lebensbeschreibungen -
etwa die Künstlerviten - anlehnt, dabei aber auch einer mehr volkstümlichen

Literatur (Bibel, Predigten, Heiligenlegenden) verpflichtet bleibt10.
Das soll aber keine Aussage sein gegen die unbestreitbare Originalität des
Werkes. Zweitens wollen wir die Bedeutung der emblematischen Erzählung
hinsichtlich ihrer Funktion bei der Textgestaltung ergründen. Und drittens
werden wir den für die Autobiographie wesentlichen Problemen der Wahrheit

und der Identität Beachtung schenken.
Bereits in den einleitenden Kapiteln der Vita, in denen Cellini über die

Herkunft seiner Familie und über seine Geburt berichtet, wird klar, wie
er seinen Lebensbericht durch bewusste Mythisierung mit der Aura des

Ungewöhnlichen versieht. Cellini stellt zwar fest, die persönliche Leistung
allein berechtige den Menschen dazu, einen Lebensbericht zu verfassen;
dann aber fügt er einschränkend hinzu, zunächst müsse bei der Niederschrift

einer Biographie gezeigt werden, «che l'uomo ha la linea sua da

persone virtuose e antichissime». Ganz nach dem Vorbild anderer Künstlerviten,

derjenigen Brunelleschis oder Michelangelos, schildert Cellini also
zunächst das Leben seiner edlen Vorfahren. Wichtig erscheint dabei deren

enge Bindung an die Antike. Cellini stellt zuerst die beiden Städte Rom und
Florenz einander gegenüber. Die Verbindung seiner Sippe mit der Antike
stellt er dadurch her, dass er daran erinnert, Julius Caesar, den man als
Gründer Fiesoles betrachte, habe zu seinen ersten und tapfersten Hauptleuten

einen Fiorino da Cellino gezählt, nach welchem das heutige Florenz
benannt worden sei. Dass daneben auch auf eine andere Namendeutung,
nämlich, Florenz gehe auf «flos» (Blume) zurück, hingewiesen wird, tut der



56 ZU BENVENUTO CELLINI

ersten Behauptung keinen Abbruch. Cellini verficht seine Stammbaumthese

auch gegen die Auffassung der Humanisten, die den Namen der Stadt
Florenz von «fluentia» herleiten. Woher er die Nachricht von einem
römischen Capitano seines Namens hat, bleibt rätselhaft. Der von ihm zitierte
Chronist Giovanni Villani spricht zwar von einem «capitano Fiorini, nobile
cittadino di Roma della schiera dei Fracchi o Floracchi»; von einem «da
Cellino» ist dort aber nicht die Rede.

Der Bericht über die Eheschliessung der Eltern und über Benvenutos
Geburt ist im Stil einer frommen Familienchronik verfasst. Wir hören hier
von der Liebesgeschichte seiner Eltern, zweier Nachbarskinder, deren Väter
die Zustimmung zur Heirat erst abgerungen werden musste, und denen
schliesslich nach vielen kinderlosen Ehejahren doch noch ein Sohn
geschenkt wird. Dieser erhält den bedeutungsvollen Namen Benvenuto, weil
er eben, wie es ausdrücklich heisst, hochwillkommen war. Damit nun steht

er in einer andern erlauchten Ahnenreihe: wie dem biblischen Isaak, wie
Johannes dem Täufer, wie den Helden so vieler Legenden, die ihren Eltern
erst nach langen Jahren des Betens und des Wartens geschenkt wurden, so
widerfuhr es auch ihm, Benvenuto. Diese Besonderheit müsste allein schon

genügen, ihn auszuzeichnen und hervorragende Eigenschaften, Fähigkeiten
und Taten von ihm erwarten zu lassen. Cellini greift hier zurück auf das

Motiv der lange erwarteten, mühevollen Geburt. Die Verwendung dieses

«Topos» wirkt aber forciert, zumal Benvenuto noch mehrere Geschwister -
unter anderem die um ein Jahr ältere Schwester und einen jüngeren Bruder

- hatte, die alle in der Lebensgeschichte vorkommen. Dass ausserdem das

Geburtsdatum um einige Stunden auf Allerheiligen zurückdatiert wird
(Cellini sagt «finito il dì d'Ognissanti, a 4 ore e mezzo»), wo er in Wirklichkeit

doch erst am 3. November auf die Welt kam, erscheint als weiterer Akt
der Mystifizierung. Wenn Michelangelo - laut Vasari - an einem Sonntag
und Leonardo gar an einem Karfreitag geboren wurden, so kann Benvenuto
unmöglich an einem gewöhnlichen Werktag im November zur Welt gekommen

sein.
Die Künstlerviten sind aber nicht die einzigen literarischen Vorlagen, auf

die unser Autor zurückgreifen konnte. Für einen gläubigen Christen wie
Cellini, der seine ausserordentliche Begabung dem «Iddio della natura»
verdankt, gab es noch eine andere Quelle, die Bibel; genauer gesagt, das

Lukas-Evangelium, das von der wunderbaren Geburt Johannes' des Täufers
berichtet. Diese Bibelstelle drängte sich Cellini schon deshalb auf, weil seine
Eltern die Namen Elisabetta und Giovanni (nicht Zacharias!) trugen; denn,
wo soviel Gewicht auf die Bedeutung des einen Namens gelegt wurde, konnten

die anderen nicht belanglos sein. Von Cellinis Eltern heisst es, sie hätten
sich «ihrer heiligen Liebe 18 Jahre lang erfreut, mit dem grossen Verlangen,



ZU BENVENUTO CELLINI 57

Kinder zu besitzen». Als schliesslich nach mehreren Fehlgeburten (und
einem Mädchen, das bescheiden Cosa genannt wird) völlig unerwartet ein
Sohn geboren wird, erscheint dieser als Himmelsgabe. «Signore, io ti
ringrazio con tutto '1 cuor mio: questo m'è molto caro, e sia il Benvenuto»,
stammelt der überglückliche Vater, und sein Dankgebet erinnert an das

biblische «Benedictus Dominus, Deus Israel!» Wenn Vater Giovanni später
eine prophetische Gabe zeigt und seinem begabten Sohn durch weise
Ratschläge den Weg ebnet, so scheint dies ebenfalls an die Geschichte Johannes'

des Täufers anzuklingen.
Das Lukas-Evangelium hat in unserem Text noch weitere Spuren hinterlassen.

Cellini erzählt aus seiner Kindheit zwei kurze, dafür um so
bedeutungsvollere Ereignisse, wie sie zu einer Heldengeschichte passen. Es handelt

sich um Vorausdeutungen, um erste Zeichen eines bedeutenden Schicksals.

Wir lesen:

«Noch war Andreas Cellini, mein Grossvater, am Leben, als ich etwa drei Jahre alt
sein mochte, er aber stand im hundertsten. Man hatte eines Tages die Röhre einer
Wasserleitung verändert, und es war ein grosser Skorpion, ohne dass ihn jemand
bemerkte, heraus und unter ein Brett gekrochen. Als ich ihn erblickte, lief ich drauf
los und haschte ihn. Der Skorpion war so gross, dass, wie ich ihn in meiner kleinen
Hand hielt, auf der einen Seite der Schwanz, auf der andern die beiden Zangen zu
sehen waren. Sie sagen, ich sei eilig zu dem Alten gelaufen und habe gerufen: Seht,
lieber Grossvater, mein schönes Krebschen! Der gute Alte, der sogleich das Tier für
einen Skorpion erkannte, wäre fast für Schrecken und Besorgnis des Todes gewesen;
er verlangte das Tier mit den äussersten Liebkosungen. Aber ich drückte es nur
desto fester, weinte und wollte es nicht hergeben. Mein Vater lief auf das Geschrei
herzu und wusste sich vor Angst nicht zu helfen, denn er fürchtete, das giftige Tier
werde mich töten. Indessen erblickte er eine Schere, begütigte mich und schnitt dem
Tiere den Schwanz und die Zange ab, und nach überstandener Gefahr hielt er diese
Begebenheit für ein gutes Zeichen.
Ungefähr in meinem fünften Jahr befand sich mein Vater in einem kleinen
Gewölbe unseres Hauses, wo man gewaschen hatte und wo ein gutes Feuer von
eichnen Kohlen übrig geblieben war; er hatte eine Geige in der Hand und sang und
spielte um das Feuer, denn es war sehr kalt. Zufälligerweise erblickte er mitten in
der stärksten Glut ein Tierchen wie eine Eidechse, das sich in diesen lebhaften Flammen

ergötzte. Er merkte gleich, was es war, liess mich und meine Schwester rufen,
zeigte uns Kindern das Tier und gab mir eine tüchtige Ohrfeige. Als ich darüber
heftig zu weinen anfing, suchte er mich aufs freundlichste zu besänftigen und sagte:
Lieber Sohn! ich schlage dich nicht, weil du etwas Übles begangen hast, vielmehr
dass du dich dieser Eidechse erinnerst, die du im Feuer siehst. Das ist ein Salamander,

wie man, soviel ich weiss, noch keinen gesehen hat. Er küsste mich darauf und
gab mir einige Pfennige.» u

Das erste Erlebnis ist - im Gegensatz zum zweiten - vor allem Benvenuto
gewidmet. Es betrifft seine eigene Natur, sein Wesen, seine Fähigkeiten, sich
in der Welt und gegen die Welt zu behaupten. Anders als im folgenden
Exempel, wo vom Erfahren, Wissen, Behalten die Rede ist, geht es hier um



58 ZU BENVENUTO CELLINI

das Können, um die angeborene Kraft, die «virtù». Wie die erbauliche
Literatur hin und wieder von Kindern erzählt, denen gefährliche Tiere keinen

Schaden zufügen, so weiss auch Cellini von sich zu berichten, dass er
als Dreijähriger mit einem grossen Skorpion gespielt und diesen dann zum
Grossvater gebracht habe, welcher ihm voller Entsetzen das Untier
abzuschmeicheln versuchte. Das Bibelzitat, das sich für diese Stelle herbeiziehen
lässt, stammt wiederum aus dem Lukas-Evangelium: «Siehe, ich habe euch
die Macht gegeben, auf Schlangen und Skorpione zu treten, und über alle
Gewalt des Feindes: er wird Euch keinen Schaden zufügen» (Luk. 10,19).
Die biblisch klingende Episode kann aber leicht zum Herkules-Mythos
umgedeutet werden, in welchem ein Kind schon in der Wiege Schlangen
erwürgt12.

Wichtig in dieser Episode ist überdies, dass sich der Dreijährige in
Gesellschaft des patriarchalischen, «mehr als hundertjährigen» Grossvaters
befindet. Beiden ist die Fähigkeit eigen, das Leben zu meistern: was dem
Enkel sein Untier, sind dem Grossvater die vielen Jahre. Im Unterschied
zum Vater aber, einem begabten Musiker, der hier erst am Schluss schützend

eingreift, besitzen Grossvater und Enkel zudem die gleiche
Begabung13. Andrea Cellini wird als Architekt vorgestellt; er war eigentlich
Maurer oder Baumeister. Als solcher verstand er sich aber aufs Zeichnen
(«disegnare») und nicht nur, wie der Vater Giovanni, aufs Musizieren
(«sonare»). Bei Vitruv stand geschrieben, der gute Baumeister müsse
sowohl zeichnerisch als musikalisch begabt sein, und Cellini wird diesen
Ausspruch im eigenen Lebensbericht erwähnen. Dies nicht ohne Grund:
«sonare» und «disegnare», musizieren und zeichnen, diese beiden
Tätigkeiten erscheinen im Text immer wieder als gegensätzliches Begriffspaar.
Es enthält in gedrängter Form den Aufstieg Cellinis zum Künstler, der, weil
er spielen kann, vom Papst empfangen wird, der ihn dann auch zeichnen
lässt.

Bedeutsam für die erste Erzählung sind ferner die hier vorwiegenden
Elemente der Erde und des Wassers (die Wasserleitung; der Erdboden;
auch das astrologische Wasserzeichen Skorpion, in dem Cellini geboren
wurde, und an dessen Macht er offensichtlich glaubt). Die folgende Szene

hingegen wird von den Elementen Feuer und Luft (die Flammen, die
Töne, usw.) beherrscht. Deuten die «niederen» Elemente auf das
Naturgegebene und Angeborene hin, entsprechend dem ersten Exempel, das Ben-
venutos kraftvolle Natur in der Welt darstellt, so verweisen die «höheren»
Elemente, Feuer und Luft, auf Reinigung, Vergeistigung und Überleben,
sowie natürlich auf die Fama, die Verbreitung des wohlklingenden Namens
durch den Ruhm.

In der zweiten Episode erscheint Benvenuto als Fünfjähriger zusammen



ZU BENVENUTO CELLINI 59

mit seiner etwas älteren Schwester und dem ein Instrument spielenden
Vater. Sie alle betrachten einen Feuersalamander, wie er sich in den Flammen

windet und doch nicht stirbt - ein Symbol des Sieges über die Zeitlichkeit.

Dass der Feuersalamander auch das Emblem Franz I. von Frankreich

war, der Cellinis Kunst weltberühmt machen sollte, sei hier nur nebenbei
erwähnt14. In der zweiten Episode geht es darum, die aussergewöhnliche
Erscheinung eines Tieres, das im Feuer überlebt, nicht zu vergessen. Der
Vater versetzt dem Kleinen eine Ohrfeige, damit er sich stets an den
Anblick erinnere. Er will aus seinem Sohn ein weltberühmtes Genie machen,

allerdings einen Musiker. Der Leser, der den ganzen Text der Vita kennt,
weiss, dass Benvenuto, der die Musik nur pflegt, um dem Wunsch seines

Vaters nachzukommen, dank dieser Kunst mit Clemens VII. zusammentrifft,

was dann seine Karriere als Künstler überhaupt erst ermöglicht. Er
weiss aber auch, dass Benvenuto seinen Ruhm nicht so sehr dem «sonare»
als dem «disegnare» verdankt, dass also der Vater nur bedingt das Schicksal
seines Sohnes mitbestimmt. Dass der Vater zunächst als Bedrohung fürBen-
venutos Künstlernatur erscheint, schliesslich diese dann doch anerkennt,
das kann ebenfalls aus dem hier dargestellten Vorgang - erst die Ohrfeige,
dann die Belohnung - erschlossen werden. Die beiden Kindheitserinnerungen

sind eine emblematische Vorausnahme des ganzen Erzählgeschehens.
Ein unbefangener Leser könnte sich fragen, ob sich das, was hier erzählt

wird, auch wirklich so zugetragen habe. Diese an sich unliterarische
Fragestellung scheint in einer Autobiographie ihre Berechtigung zu haben. Denn
jeder Selbstbiograph behauptet von sich, er werde die volle Wahrheit sagen.
Anderseits würde ein Lebensbericht, der vollends unglaubwürdig klänge,
von uns gar nicht als solcher anerkannt. Für die meisten Leser besteht ein
wesentlicher Unterschied zwischen einer fiktiven Ich-Erzählung und einer
Autobiographie, weil diese angeblich auf tatsächlich Geschehenem, auf
Fakten, beruht.

Wie verhält es sich mit der Wahrheit der Autobiographie? Der Autor
einer Selbstdarstellung wird sich im allgemeinen an das halten, was sich in
seinem Leben wirklich zugetragen hat. Er wird keine Person erfinden, die
ihm nicht begegnet ist und keine Erlebnisse darstellen, die sich nicht ereignet

haben15. Seine Hauptaufgabe besteht jedoch immer in der Auswahl,
Anordnung, Deutung und Akzentuierung des biographischen Materials, das

durch die Erinnerung einerseits gegeben, anderseits auch wieder begrenzt
ist. Aus der begrenzten Anzahl der vorhandenen Erinnerungen wird nun
nochmals ausgewählt. Aber nach welchen Kriterien? Sicher gibt es

Autobiographen, die sich vornehmen, möglichst frei und ungehemmt «alles»
niederzuschreiben. Dennoch stellen wir bei jeder Textanalyse das Bestreben
nach einer gewissen Kohärenz fest, da nur auf diese Weise überhaupt Sinn



60 ZU BENVENUTO CELLINI

entsteht. Die Gestaltung des Details wird der Gestaltung des ganzen
Berichts untergeordnet. Aus dem nun entstehenden Zusammenhang ergibt sich

Sinn, und diesen Sinn nennen wir die «Wahrheit» der Aussage. Fehlt die
Kohärenz ganz oder widerspricht sich der Ich-Erzähler laufend, so vermag
er nicht zu überzeugen. Anderseits erweckt vorhandene Kohärenz beim
Leser ein Gefühl der Übereinstimmung und auch der Befriedigung.

Für die Wahrheit der Autobiographie (d. h. für ihren Sinnzusammenhang
und ihre Überzeugungskraft) sind Voraussagen oder-wie in unserem Text-
Verheissungen von grösster Bedeutung. Wenn solche in der Folge bestätigt
werden, erscheinen sie als wahr, genauso wie die sich bewahrheitenden
Prophezeiungen von Cellinis Vater. In diesem Sinn erscheinen auch die hier
wiedergegebenen Kindheitserlebnisse (selbst dann noch, wenn sie erfunden
wären) als wahr, denn sie verweisen auf Kommendes, und ihre Aussage
erfüllt sich.

Man sieht aus diesen Überlegungen, dass einer Autobiographie - wie
literarischen Texten überhaupt - entgegen einer weit verbreiteten
Auffassung nur ein beschränkter Grad an historischer Wahrheit oder an
dokumentarischem Wert zukommt. Von Cellini wird oft behauptet, er habe

Gespräche, die er mit berühmten Persönlichkeiten seiner Zeit führte,
festgehalten und sie dann wortgetreu wiedergegeben. Das mag in einzelnen
Fällen zutreffen. Doch der Sinn, den die wiedergegebenen Worte erhalten,
wird im Buch weitgehend durch den Kontext bestimmt. Schon dadurch,
dass nur einzelne Gesprächsfetzen festgehalten und zur denkwürdigen
Anekdote umgeformt werden, bei der dann der Künstler und sein Mäzen

ganz im Vordergrund stehen, verändert sich die Bedeutung der beschriebenen

Szene völlig. Zugegeben, ein bedeutungsvolles Wort, das im entscheidenden

Augenblick fällt, kann eine historische Figur für immer kennzeichnen

und zu ihrer Wertung in unserem Geschichtsbild beitragen. Auch kann
der Autor selbst sein Reden und Handeln in entscheidenden Situationen
festhalten und sie dem Leser als einprägendes Merkmal weitergeben.
Entscheidend aber ist nicht der Wortlaut der einzelnen Textstelle, sondern
deren Funktion und Bedeutung im Werk.

Nicht alles, was Cellini erzählt, hat den Anschein dokumentarischer
Echtheit. Wie sollen wir beispielsweise jene Stellen lesen, wo er über seine
Visionen oder Halluzinationen im Kerker schreibt? Und wie werden wir uns
zu jener Aussage verhalten, in der Cellini, ohne mit der Wimper zu zucken,
von seinem Heiligenschein berichtet, der ihm nach den Visionen im
Gefängnis angeblich geblieben sei?

«Dann muss ich noch eine Sache nicht zurücklassen, die grösser ist, als dass sie
einem andern Menschen begegnet wäre, ein Zeichen, dass Gott mich losgesprochen
und mir seine Geheimnisse selbst offenbaret hat. Denn seit der Zeit, dass ich jene



ZU BENVENUTO CELLINI 61

himmlischen Gegenstände gesehen, ist mir ein Schein ums Haupt geblieben, den

jedermann sehen konnte, ob ich ihn gleich nur wenigen gezeigt habe.
Diesen Schein sieht man des Morgens über meinem Schatten, wenn die Sonne
aufgeht, und etwa zwei Stunden darnach. Am besten sieht man ihn, wenn ein leichter
Tau auf dem Grase liegt, ingleichen abends bei Sonnenuntergang. Ich bemerkte ihn
in Frankreich, in Paris, weil die Luft in jener Gegend viel reiner von Nebein ist, so
dass man den Schein viel ausdrücklicher sah als in Italien, wo die Nebel häufiger
sind; dessenungeachtet aber seh ich ihn auf alle Weise und kann ihn auch andern
zeigen, nur nicht so gut wie in jenen Gegenden.» 16

Der Bericht klingt unglaubwürdig. Dennoch: der Akzent liegt auch diesmal
auf der engen Verbindung, die das privilegierte Genie mit seinem Gott und
Schöpfer unterhält, sowie auf den durchaus ungewöhnlichen Umständen,
die Cellinis Lebensweg begleiten und seinen Lebensbericht interessant
machen. Das Aussergewöhnliche, ja Wunderbare, ist ein konstituierendes
Element dieser Autobiographie, und gerade diese rührende Übertreibung
passt zur Selbstgefälligkeit, mit der sich Cellini darstellt.

Damit ist aber noch nicht alles über die Wahrheit der Autobiographie
gesagt. Autobiographen berichten erst dann über ihr Leben, wenn sie ein
bestimmtes Ziel - und meist auch ein bestimmtes Alter - erreicht haben.
Dann nämlich wird ein wertender Überblick erst möglich. Nach Cellini
sollte jeder Mensch, von «welchem Stande er auch sei, falls er etwas Rühmliches

vollbracht hat und er wahrhaft guter Absicht ist, sein Leben
eigenhändig aufsetzen, jedoch nicht eher, als bis er das Alter von 40 Jahren
erlangt hat». Er selber begann sein Unternehmen «im Alter von 58 Jahren»,
als gemachter Mann. Ziel der Autobiographie ist somit die Darstellung des

eigenen Werdeganges, mit Hilfe der deutenden und wertenden Erinnerung.
Da spielen dann die momentane Verfassung des Ichs, der Blickpunkt und
die Erzählperspektive eine nicht unwesentliche Rolle. Das Vergangene
erscheint nicht mehr als solches, sondern als gegenwärtige Erinnerung. Was
einmal war, hat sich im Bewusstsein verschoben und wohl auch verändert.
Eine letzte Komplikation kommt noch dazu: Ausführungen des Ich-Erzählers

werden durch das bereits Gesagte laufend modifiziert. Viele Schriftsteller

kennen die Erfahrung, dass ein kaum begonnenes Buch sich auf einmal

wie von selbst schreibt, so dass der Autor über den Verlauf der
Geschichte, die doch seine Geschichte ist, nicht allein gebietet.

Abschliessend ist festzuhalten: Die Wahrheit eines Berichts ergibt sich
weniger aus der Fähigkeit, Welt abzubilden, als aus dem Vermögen, Welt
zu gestalten und sie glaubhaft darzustellen. Dies erweist sich nicht zuletzt
in der Art der Textgestaltung, in der Intensität des Schreibens und Beschrei-
bens, im Gebrauch von Sprache und Stil. Das gilt nun aber nicht bloss für
die Autobiographie, sondern für jede andere Ich-Erzählung, ja für jeden
literarischen Text, und in dieser Hinsicht bildet das autobiographische



62 ZU BENVENUTO CELLINI

Schrifttum keine Gattung für sich. Sein scheinbarer Vorzug liegt darin, dass

der Leser ihm von vornherein mit einer grösseren Erwartung begegnet, weil
er eine persönliche oder gar die historische Wahrheit darin vorzufinden
glaubt. Die Autobiographie als literarische Gattung existiert nur im
Erwartungshorizont des Lesers. Mit literarischen Kriterien lässt sich eine solche

Kategorie nicht aufrechterhalten17.

Die Jugend Cellinis

Kehren wir nun wieder zu Cellinis Lebensbeschreibung zurück, und zwar zu
den Kapiteln, die seiner Jugend gewidmet sind. Benvenutos Heranwachsen
ist gekennzeichnet durch das langjährige Ringen mit seinem Vater, der ihn
zum Flötenspieler bestimmt hat. Es erübrigt sich zu zeigen, wie Benvenuto
seinen Wunsch, das Goldschmiedehandwerk zu erlernen, gegen den Willen
seines Vaters durchsetzt. Wichtig erscheint uns in diesem Zusammenhang
die Wiederaufnahme eines vielverbreiteten Motives, das in die meisten
Künstlerviten der Renaissance Eingang findet: das Motiv der «erschwerten
Berufung». So heisst es etwa in der Vita di Filippo di Ser Brunelleschi, der
Künstler hätte nach dem Willen seines Vaters Notar werden sollen18. Der
Vater des Baccio Bandinelli, selbst Goldschmied, wollte aus seinem Sohn
einen Literaten machen. Michelangelo wird sogar geschlagen, weil seine

Familie es nicht zulässt, aus ihm einen Steinmetz zu machen; und es wird
die ganze Autorität eines Lorenzo de' Medici brauchen, um die Eltern von
der Begabung ihres Sohnes zu überzeugen. Vasari, der dieses Motiv auch in
den Viten des Cimabue, Giuliano da Maiano, Ghirlandaio usw. aufgreift,
fragt sich einmal ernsthaft, warum gerade die Väter der Künstler derart mit
Blindheit geschlagen seien. Natürlich geht es hier um ein anderes zentrales
Thema der Autobiographie: um die Herausbildung und Erfassung der
Identität, die sich der Künstler als aussergewöhnlicher Geist erkämpfen
muss.

Die Identität des einzelnen erweist sich im Abweichen von sozialen
Vorstellungen und Verhaltensanforderungen. Der Anspruch auf Identität äussert

sich in der Autobiographie als Bericht von Auflehnung, Regelverletzung,

Eigenwilligkeit bezüglich der - zumeist väterlichen - Autorität19.
Im Falle eines Künstlerdaseins kommt als erschwerend dazu, dass das

Talent des Genies aus der «göttlichen Natur» stammt, was nichts anderes
heisst, als dass der Vater darüber nicht zu bestimmen hat. Gemäss dem
Denken der Renaissance eignet dem Künstler eine «göttliche» Kraft. Diese
ist - strukturalistisch gesprochen - sein «Destinateur», und nur dieser - das
heisst sich selbst - ist der Künstler Rechenschaft schuldig.



ZU BENVENUTO CELLINI 63

Cellini begegnet einem «Destinateur» erstmals in den Zeichnungen des

Michelangelo. Er erwähnt ausdrücklich die grossen Kartons, die Leonardo
und Buonarroti im Wettstreit für die Sala del Consiglio des Palazzo della
Signoria geschaffen hatten. Darüber spricht er mit Piero Torrigiani, der ihm
bei dieser Gelegenheit gesteht, er selbst habe Michelangelos Nase
zusammengeschlagen und ihn für sein ganzes Leben gezeichnet. Darauf wird
Benvenuto von unsäglicher Wut ergriffen, so dass er von nun an jedes
Zusammentreffen mit dem einflussreichen Torrigiani meidet und dessen Angebot,
nach England zu fahren, ausschlägt. Um die Episode ins richtige Licht zu
rücken, muss man wissen, dass Vasari von den berühmten Kartons sagt, alle

guten Künstler seiner Zeit hätten von ihnen das Zeichnen gelernt. Er
vergisst jedoch dabei, Cellini zu erwähnen, was ihm dieser nie verziehen hat.
«Tutti coloro che su quel cartone studiarono e tal cosa disegnarono
diventarono persone in tale arte eccellenti...» und es folgt eine lange Liste
von Namen, von denen wir nur die bekanntesten erwähnen wollen:
Ghirlandaio, Alonso Berruguete, Rosso Fiorentino, Andrea del Sarto, Pontormo

- und natürlich Cellinis Widersacher, Baccio Bandinelli20. Aber nicht nur
Vasari, auch Condivi und Varchi heben die Bedeutung dieser Zeichnungen
hervor. Wenn Cellini dies an entscheidender Stelle auch tut, dann nicht, um
eine Erinnerung aus der Jugend heraufzubeschwören; vielmehr will er
beweisen, dass auch er zu den Erwählten gehört, die bei Michelangelo, dem
Grössten seiner Zeit, gelernt haben und dass diese Begegnung für seinen
Werdegang entscheidend war. Cellinis Wut auf Torrigiani ist polemischer
Ausdruck seiner Parteinahme: er entscheidet sich für Michelangelo und
gegen dessen Feinde. Man hat festgestellt, dass der Text von Cellinis Vita
an dieser Stelle wortwörtlich mit den Michelangelo-Viten des Vasari, Varchi
und Condivi übereinstimmt21. Unser Autor schreibt keineswegs unbekümmert

drauflos, wie das manchmal behauptet wurde. Er wählt ganz bewusst
jene Episoden aus, die seine Identität als Künstler konstituieren.

Sinnzusammenhänge

Wer Cellinis Lebensbericht aufmerksam durchgeht, wird immer wieder
neue Sinnzusammenhänge entdecken. Auf den ersten Blick erscheint alles
ungeordnet, immerzu wechselnd und irgendwie verzerrt. Beim genauen
Lesen ergeben sich aber bedeutungsvolle Wiederaufnahmen und
Entsprechungen. Wir wählen ein Beispiel aus dem ersten Teil. Cellini erzählt hier
von seinen militärischen Erfolgen zur Zeit des Sacco di Roma (den er in der
Engelsburg überlebt), und dies nicht nur, weil ihn das «teuflische»
Kriegshandwerk von seinem Schaffen ablenkt oder weil er durch sein Geschick



64 ZU BENVENUTO CELLINI

beim Papst noch grössere Gunst erlangt. Man muss den ganzen ersten Teil
der Vita präsent haben, um die Bedeutung dieser Örtlichkeiten und der mit
ihnen verbundenen Personen zu erfassen. Cellinis erster Aufenthalt im
Castel Sant'Angelo hat zur Folge, dass er elf Jahre später - unter Papst
Paul III. - von seinen Neidern beschuldigt wird, einen Teil des ihm zum
Einschmelzen anvertrauten päpstlichen Schatzes veruntreut zu haben. Er
wird verfolgt, verhaftet, und zwar - das ist Schicksal - genau an der Stelle,
wo er seinen Rivalen Pompeo niedergeschlagen hat. Geld hat Cellini keines

veruntreut, dem Papst ist er nichts schuldig; doch hat er durch den
Totschlag Schuld auf sich geladen. Aber nicht der Papst, Gott selbst wird ihn
prüfen. Anders gesagt: nicht der «Vicarius Christi» ist für ihn zuständig,
sondern nur der Allerhöchste in Person, was auch deutlich betont wird.
«Wenn ein weltlicher Fürst versucht hätte», sagt Cellini zum Papst, «mir
Schaden zuzufügen, so hätte ich mich an den Statthalter Christi gewendet,
damit er mich beschütze. Doch, wehe mir, wo soll ich jetzt hingehen? Zu
welchem Fürsten soll ich mich wenden, der mich vor diesen schändlichen
Absichten rette?22» Ist es ein Zufall, wenn Cellini - von den kirchlichen
Autoritäten bedrängt - im Gefängnis mit einem Protestanten zusammenkommt,

der ihm aus den Predigten des Savonarola vorliest und diese
«wunderbar kommentiert»? Die Anschuldigungen seiner Neider führen zur
Gefangennahme und zum zweiten Zwangsaufenthalt in der Engelsburg. Der an
Erlebnissen überreiche erste Teil der Vita erhält durch diese
räumlichthematische Entsprechung seine Einheit. Cellini erzählt darin hauptsächlich
von seinen Erfolgen und Misserfolgen am päpstlichen Hof. Schauplatz der
Handlung ist fast immer Rom, nur zwischendurch werden auch andere
Städte oder Fürstenhöfe erwähnt. Hat der Medicipapst, Clemens VIL, Cellini

zu seinem Vertrauten gemacht, so wird ihm dessen Nachfolger, der
Farnese Paul III., das Vertrauen wieder entziehen. Schliesslich sperrt man
ihn ein, quält ihn, trachtet ihm nach dem Leben. Doch in der grössten
Verlassenheit vertraut Benvenuto noch einmal auf seine «virtù».

Das zeigt sich besonders schön im Bericht über seine abenteuerliche
Flucht. In der Engelsburg muss sich Benvenuto tagtäglich mit einem
geistesgestörten Kerkermeister unterhalten. In regelmässig wiederkehrenden
Wahnvorstellungen bildet sich dieser ein, eine Fledermaus zu sein und fliegen

zu können, wobei ihm Benvenuto verwegen antwortet, fliegen könne er
auch. Man würde irregehen, wollte man hier nur eine komische Anekdote
vermuten. Der Geistesgestörte ahnt instinktiv die Ähnlichkeit Benvenutos
mit dem Artisten par excellence, Daedalus. Aus den labyrinthischen Gängen,

Kammern, Verliesen des ehemaligen Grabmals wird Benvenuto jene
spektakuläre Flucht gelingen, die eines Daedalus nicht unwürdig wäre.
Zwar wird er nicht gerade fliegen, doch gelingt es seinem hohen technischen



ZU BENVENUTO CELLINI 65

Können, dem Kerker für eine Weile zu entrinnen. Man denkt natürlich
gleich an Vasaris Lebensbeschreibung des Leonardo, von dem es heisst, er
habe Schwierigstes gemeistert und dessen Zeichnungen von vielerlei
technischen Erfindungen durch Vasari ausführlich beschrieben werden23. In
ähnlicher Weise berichtet Cellini mit grösster Genauigkeit, zu welchen
technischen Hilfsmitteln er gegriffen und dank welchen Kunstgriffen er sein

schwieriges Unterfangen gemeistert habe.
Der Sinn dieser Episode kann aber nicht allein aus dem Vergleich mit

literarischen Vorbildern erschlossen werden. Er ergibt sich vielmehr
dadurch, dass die für gemeine Sterbliche undenkbare Flucht schon auf die
kaum zu bewältigende Erschaffung des Perseus verweist, die Cellinis
Zunftgenossen allesamt für unmöglich halten. In der Fluchtszene dreht sich alles

um den Künstler, der sich über seine an den «irdischen Kerker» (die Engelsburg

ist ein ehemaliges Grabmal!) gefesselte Natur hinwegzusetzen versucht
und sich durch die Luft - ein höheres Element - befreien möchte, was ihm
vorübergehend glückt und dann doch misslingt. Bei der Erschaffung des

Perseus erfolgt die Verwandlung irdischer Materie durch das Feuer, und
das kühne Werk gelingt.

Allgemein gesprochen geht es im ersten Teil der Vita um die
Selbstbehauptung des Künstlers, seinen Aufstieg, seine Bedrängnis, seine Rettung;
im zweiten Teil rückt das Werk selbst in den Mittelpunkt, denn Cellini
weiss, dass er nur durch dieses überlebt. Den zwei Päpsten, die im ersten
Teil für Erfolg und Misserfolg des Benvenuto mitverantwortlich waren,
entsprechen im zweiten Teil der französische König, Franz I., und der
Grossherzog Cosimo dei Medici, beides weltliche Fürsten. Bevorzugte Schauplätze

sind Paris und Florenz, wobei es vorkommt, dass Glanz und Grösse
der französischen Hauptstadt und ihrer Bewohner gegen das kleinliche
Wesen der Florentiner ausgespielt wird.

Als Cellini mit dem König von Frankreich zusammentrifft, sehen sich die
beiden nicht zum ersten Mal. Der Monarch hat sich für ihn verwendet, hat
ihn aus der päpstlichen Gefangenschaft befreit, und nun empfängt er ihn
gnädig. Dies wäre Anlass genug, seiner Person möglichst viel Gewicht zu
geben und über den Aufenthalt in Paris in ausführlichster Weise zu berichten.

Ist Franz I., neben dem Kaiser, nicht der mächtigste Fürst Europas?
Und bedeutet seine Freundschaft nicht die allerhöchste Anerkennung? Doch
nicht das allein ist es, was Cellini veranlasst, die Bedeutung der Begegnung
hervorzuheben. In Franz I. findet er endlich den ihm ebenbürtigen Geist,
der ihn «mon ami» nennt und ihn wie seinesgleichen behandelt. Die soziale
Hierarchie der Welt weicht für einmal der ideellen Wertordnung, und in
dieser gebührt dem Künstler der höchste Rang.

Wie Cellini vor den König tritt, um ihm für die Befreiung aus der Haft



66 ZU BENVENUTO CELLINI

zu danken, fügt er gleich hinzu, es sei «eigentlich die Pflicht eines so guten
und einzigen Fürsten, nützliche Menschen zu beschützen und zu befreien,
besonders wenn sie keine Schuld treffe». Franz I. missversteht diese Worte
nicht, und eine Freundschaft voller Liebenswürdigkeiten bahnt sich
zwischen König und Künstler an. Für diesen wiederum versteht es sich, dass er
einem «so ausserordentlichen Herrn auch ausserordentliche Werke» widmen

wird, und er verfertigt für ihn Salzgefässe aus Gold mit mancherlei
Verzierungen, Becken und Becher aus Silber, Götterstatuen sowie natürlich
Medaillen. Der König weiss ihm dafür zu danken, indem er ihm das Schloss
Petit-Nesle überlässt. Darauf entschliesst sich Cellini, seinen Mäzen als

Kriegsgott darzustellen, entwirft ein kühnes Modell, in dem er den Gott
Mars mit den vier Allegorien der Philosophie, der Musik, der bildenden
Künste (alle auf gleicher Ebene!) und der Freigebigkeit, die dem Mäzen
obliegt, umgibt. Hören wir zu, wie Cellini dem König sein Werk erläutert:

«Darauf nahm ich mich zusammen, denn da meine Arbeit dem König gefallen
hatte, so wollte ich, es sollte ihm auch meine Rede angenehm sein, und sagte
deshalb zu ihm: Heilige Majestät! diese ganze kleine Arbeit ist sehr genau nach kleinen
Füssen gemessen, so dass, wenn sie ausgeführt wird, sie eben auch im grossen die
gefällige Wirkung tun wird; die mittelste Figur soll vierundfünfzig Fuss hoch werden.

Hier gab der König ein Zeichen grosser Verwunderung von sich. Sie ist, fuhr
ich fort, bestimmt, den Kriegsgott vorzustellen; diese vier übrigen Figuren stellen
die Künste vor, an denen sich Eure Majestät ergötzt und die bei Eurer Majestät
alle Unterstützung finden. Diese zur Rechten ist die Wissenschaft der Wissenschaften:

hier ist das Sinnbild, woran man die Philosophie erkennt und alle die
Eigenschaften, welche sie begleiten; die andere Figur stellt die bildenden Künste vor,
nämlich Bildhauerkunst, Malerei und Baukunst; die dritte ist die Musik, welche
sich gern zu jenen Künsten und Wissenschaften gesellt, aber die letzte, welche so
angenehm und gütig aussieht, stellt die Freigebigkeit vor, weil ohne diese keines
jener verwundersamen Talente ausgeübt werden kann. Die Figur in der Mitte soll
Eure Majestät selbst abbilden, denn Ihr seid der Kriegsgott und der einzige Tapfre
in der Welt, und Eure Tapferkeit wendet Ihr gerecht und fromm zur Erhaltung
Eures Ruhmes an.
Kaum hatte der König so viel Geduld, mich ausreden zu lassen, als er mit lauter
Stimme sprach: Wahrlich, in dir habe ich einen Mann nach meinem Herzen gefunden!

Er rief die Schatzmeister und befahl, sie sollten mir geben, was ich bedürfte,
der Aufwand möchte so gross sein, als er nur wollte. Dann schlug er mir mit der
Hand auf die Schulter und sagte: Mon ami (das heisst: mein Freund), ich weiss
nicht, wer das grösste Vergnügen haben mag, ein Fürst, der einen Mann nach
seinem Herzen gefunden hat, oder ein Künstler, der einen Fürsten findet, von dem er
alle Bequemlichkeiten erwarten kann, seine grossen und schönen Gedanken
auszuführen. Ich versetzte darauf: wenn ich der sei, den er meine, so sei mein Glück
immer das grösste. Darauf versetzte er: Wir wollen sagen, es sei gleich.»24

Damit hat Cellini sein Ziel, die Anerkennung auf höchster Ebene und den
unsterblich machenden Ruhm, erreicht. Natürlich finden sich auch in
Frankreich wieder Neider. Solche Rivalitäten spielen sich nach festen



ZU BENVENUTO CELLINI 67

Mustern ab. Der Held wird vom Mäzen empfangen und mit einer schwierigen

Aufgabe betraut; jemand verleumdet ihn, was dem königlichen Mäzen
bald gleichgültig, bald zuwider ist; es kommt aber auch vor, dass der Held
in Schwierigkeiten gerät, sich dann verteidigen muss, bis er schliesslich wieder

anerkannt wird. Gelingt dies nicht, so wechselt der Held den Mäzen 25.

Streitigkeiten Cellinis mit den nächsten Vertrauten des Königs sind auch in
Frankreich an der Tagesordnung. Es entstehen zwei Parteien, wobei eine

jede ihren Artisten ins Feld führt. In Frankreich hetzt Mme d'Etampes den

Maler Bologna gegen Cellini auf; in Florenz wird ihm der Neid des Baccio
Bandinelli, ebenfalls von der Herzogin geschürt, zu schaffen machen.

Ist Paris der erhabene Schauplatz für seine höchste weltliche Anerkennung,

so erscheint die Vaterstadt als der Ort, wo sich Cellinis künstlerisches
Schicksal erfüllt. Die Schlusskapitel des Buches gelten fast ausschliesslich
der Vollendung des Perseus, und alle Aufträge, die in dieser Zeit an den
Goldschmied gerichtet werden, empfindet der Künstler als Zeitverschwendung.

Die Vaterstadt soll endlich erfahren, zu welchen Taten er imstande
ist. Die Schilderung dieses einzigartigen Unternehmens ist zugleich Höhepunkt

und Vollendung des Buches.
Die Spannung, ob - allen negativen Voraussagen zum Trotz - der Guss

des Perseus technisch doch möglich sei; das Zusammenströmen der Nachbarn

und Zunftgenossen, ihre Meinungen, ihre Ratschläge, ihre Skepsis; die
schwere Erkrankung des Meisters; der plötzlich zutage tretende Fehler in
der Berechnung der Materialmenge, woraufhin alles nur Schmelzbare in die
Gussmasse hineingeworfen wird; der fieberkranke Cellini, der das Feuer
immer weiter heizt, so dass trotz strömendem Regen die Werkstatt zu brennen

beginnt; und schliesslich die Erkenntnis, dass das Werk doch gelingt:
das alles ist so wichtig, so spannend, so dramatisch, dass das folgende
nurmehr belanglos erscheint.

Die Beschreibung des Giess- und Schmelzprozesses nimmt denn auch
mehrere Seiten in Anspruch und mag zunächst vor allem in technischer
Hinsicht interessant sein. Im Traktat über die Skulptur fasst Cellini den

Vorgang noch einmal zusammen: «Man gräbt eine Grube vor dem Ofen,
weit und tief genug. In diese wird die Form mit Flaschenzügen hineingelassen;

und an die unteren Öffnungen der Form, durch welche das Wachs
ausgeflossen ist, werden tönerne Rohre angesetzt und nach oben geleitet. Der
Raum um die Grube wird mit Erde ausgefüllt, und diese wird gestampft.
Das im Ofen schmelzende Erz wird schliesslich in die Form gelassen, wobei
es sehr auf das Glück ankommt, ob sich diese gehörig und in einem Male
füllt.»26 Die Beschreibung desselben Arbeitsprozesses liefert uns Cellini
auch in seiner Vita, doch wie anders, wie viel persönlicher und erlebter
klingt sie hier! Wie wir da lesen, dass die Masse im Ofen zum Metallkuchen



68 ZU BENVENUTO CELLINI

geschmolzen ist und im Feuer unheimlich glänzt und blitzt, während draussen

ein noch fiebernder Cellini das Ereignis kaum abwarten kann, da erkennen

wir auf einmal auch den symbolischen Gehalt dieser Beschreibung, die
über das Technische hinaus einen wesentlichen Aspekt von Cellinis Künstlertum

zum Ausdruck bringen soll. So wie im Ofen aus der glühenden
Materie zunächst etwas Unförmiges wird, aus dem die endgültige Form erst
entstehen kann; und so wie die Form zwei Tage und zwei Nächte in der
Grube verharrt, bevor sie endlich gefüllt und wiederbelebt wird; so ergeht
es dem Künstler selbst, der am Verwandlungsprozess seines Werkes
teilnimmt und ihn buchstäblich am eigenen Leib erleidet. Benvenuto fiebert,
leidet, «stirbt», um in der entscheidenden Nacht wieder geboren zu werden.
Das bedeutet aber auch, dass er an der Entstehung und am Weiterleben
seines Werkes teil hat. Nie zuvor hat er sich so sehr mit dem Göttlichen
identifiziert.

In der Nacht, da das Werk entstehen soll, braucht Cellini noch einmal
seine ganze «virtù». Er kämpft gegen Elemente, gegen das starke Feuer, das
die Werkstatt ergreift und zur Schmelzung des Metalls doch nötig ist, während

vom Garten her Regen und Wind hereinstürmen und das Schlimmste
verhindern. Wasser und Feuer treffen hier aufeinander: so hat schon Plinius
das Überleben des Salamanders in den Flammen gedeutet. Dasselbe - dem
Phönix vergleichbare - Tier ist uns aber auch als Christussymbol bekannt27.
Auf den christlichen Auferstehungsmythos wird der Leser mehrmals
hingelenkt, etwa wenn Cellini vom flüssig werdenden Metall schreibt: «Nun
glaubte ich einen Toten auferweckt zu haben, triumphierte über den
Unglauben aller der Ignoranten und fühlte in mir eine solche Lebhaftigkeit,
dass ich weder ans Fieber dachte noch an die Furcht des Todes.» Wenig
später hört er ein Getöse, als schlüge der Blitz ein. Die Decke des Ofens
birst, das Erz läuft aus, es wird in schnell herbeigeschaffenen Schüsseln
aufgefangen. Es gelingt, die Form langsam zu füllen. Das Wunder geschieht!
Cellini kniet nieder und betet: «O Gott, der du durch deine unendliche
Kraft vom Tode erstanden und aufgefahren bist, mache, dass meine Form
sich auf einmal fülle!» Dann erhebt er sich, isst und trinkt, geht ruhig schlafen.

Anderntags kommt ihm die Magd froh entgegen und sagt: «Ist das der
Mann, der sterben wollte?» Krankheit und Genesung des Künstlers, sein
eigenes - um es mit Goethe zu sagen - «Stirb und Werde», verlaufen
parallel zur Formwerdung des Werkes.

Mit dem Guss des Perseus hat Cellini bewiesen, dass er etwas von Kunst
versteht und dass sein Anspruch, er könne Gewaltiges schaffen, wenn man
ihm nur die Möglichkeit dazu gebe, berechtigt war. Alle Welt hat gesehen,
dass er mit herkulischer Kraft begabt war, denn wie hätte er sonst den
Guss vollenden können. Sein Name ist jetzt in aller Munde, weil er im Werk



ZU BENVENUTO CELLINI 69

überlebt. Die vier letzten Kapitel des Buches berichten von der öffentlichen
Aufstellung des Perseus und von den Ruhmes-Sonetten, die ihm gewidmet
werden; von einer Dankeswallfahrt, aber auch vom Streit mit dem Herzog
um den gerechten Lohn; von einem Landkauf, bei dem Cellini betrogen
wird; von einer Krankheit und vom Altwerden; von einer erneuten
Einladung nach Frankreich, der er nicht Folge leistet. Diese Geschehnisse
bilden den Ausklang, eine Rückkehr in den Alltag, nach der ruhmvollen,
ausserordentlichen Tat.

1 Cellini schrieb seine Autobiographie
in den Jahren 1558 bis 1566, doch wurde
diese erst 1728 veröffentlicht. Das Buch
fand gleich einen grossen Leserkreis und
1771 einen englischen, 1777 einen französischen

und 1803 einen deutschen
Übersetzer, nämlich Goethe. Wir zitieren - wo
immer möglich - nach Goethes
Übersetzung: Leben des Benvenuto Cellini,
Insel, Frankfurt am Main 1981. Für die
italienischen Zitate stützen wir uns auf
Cellini, La vita, herausgegeben von Guido
Davico Bonino, Einaudi, Turin 1973. -
2 Cf. P. Kristeller, Das moderne System
der Künste, in Humanismus und Renaissance

II, Fink UTB 915, München 1975,
S. 178. - 3P. Kristeller, Das moderne
System der Künste, op. cit., S. 180. -
4 A. Hauser, Die Auflösung der Renaissance,

in Der Ursprung der modernen
Kunst und Literatur, Beck, München
1973, S. 36. - 5 J. v. Schlosser, Materialien
zur Quellenkunde der Kunstgeschichte,
V.Heft. Vasari, Wien 1918, Kaiserliche
Akademie der Wissenschaften in Wien,
S. 5-7. - 6 B. Varchi, Orazione funebre di
Benedetto Varchi, fatta e recitata da lui
pubblicamente nelle esequie di Michelangelo

Buonarroti, Florenz 1564, S. 11. -
7 J. v. Schlosser, op. cit., S. 16. - 8 G. Vasari,
Vita di Cimabue, in Le opere di Giorgio
Vasari, con nuove annotazioni e
commenti di Gaetano Milanesi, Sansoni,
Firenze 1973, Bd. I, S. 247. - 9 G. Vasari,
La vita di Michelangelo nelle redazioni
del 1550 e del 1568, herausgegeben von
P. Barocchi, Bd. 2, Mailand/Neapel 1962,
S. 55. - 10 Über das Verhältnis von Cellinis

Vita zu den Quellen vergleiche man:

M. L. Alfieri Biagi, La vita del Cellini.
Temi, termini, sintagmi, in Benvenuto
Cellini, artista e scrittore, Accademia
Nazionale dei Lincei, Roma 1972. - M. Gu-
glielminetti, Cellini e gli artisti, in
Memoria e scrittura, Einaudi, Turin 1977. -
J. Hösle, «Mythisierung und Entmythisie-
rung in den literarischen Selbstdarstellungen

der Renaissance (Cellini, Cardano,
Montaigne)», in Neohelicon 3, 1-2 (1975),
S. 109-127. - " Leben des Benvenuto Cellini,

op.cit., S. 20-21. - 12Cf. R. Falke,
«Lusus Naturae» - zur Vita des Benvenuto

Cellini, in Homenaje a Rudolf Grossmann,

Festschrift, Peter Lang, Frankfurt
am Main 1977, S. 100. - " Emblem «Tu-
tum praevenire» des Skorpions, in A. Henkel,

A. Schöne, Emblematik, Handbuch
zur Sinnbildkunst des XVI. und XVII.
Jahrhunderts, Metzler, Stuttgart 1976,
S. 906. - 14 E. Battisti, L'antirinascimiento,
Mailand 1962, S. 198. - 15 Zum Problem
der Wahrheit der Autobiographie
vergleiche man: H. Winter, Der Aussagewert
von Selbstbiographien, Winter-Verlag,
Heidelberg 1985. - R. Wuthenow, Das
erinnerte Ich, Europäische Autobiographie

und Selbstdarstellung im 18.

Jahrhundert, Beck-Verlag, München 1974. -
J. Rousset, Narcisse romancier, Corti, Paris

1973. - 16 Leben des Benvenuto Cellini,
op. cit., S. 269. - 17 Man vergleiche auch:
Ph. Lejeune, Le pacte autobiographique,
Editions du Seuil, Paris 1975, dessen

Untersuchungen den Beweis, dass die
Autobiographie eine eigene Gattung konstituiere,

nicht erbringen. - 18 M. L. Alfieri
Biagi, in Benvenuto Cellini, artista e scrittore,

op.cit., S. 69. - "H.Winter, Der



70 ZU BENVENUTO CELLINI

Aussagewert von Selbstbiographien, op.
cit., Kapitel: Autobiographie und Identität.

- 20 G. Vasari, Vita di Michelangelo,
op. cit. Nach Vasari soll Bandinelli einen
der Kartons zerstört haben, vgl. G. Vasari,
Vita del Bandinello, 1568, op. cit., VI,
S. 147. - 21 M. L. Alfieri Biagi, op. cit.,
S. 73-74. - 22 J. Hösle, op. cit., S. 118. -
23 G. Vasari, Vita di Leonardo, op. cit.,
IV, S. 28-35. - 24 Leben des Benvenuto

Cellini, op. cit., S. 312. - 25 M. L. Alfieri
Biagi, op. cit., S. 76. - 26 Zitiert nach dem
«Traktat über die Skulptur», teilweise
übersetzt von Goethe, in Leben des
Benvenuto Cellini, op. cit., S. 487. - 27 A. De
Vries, Dictionary of Symbols and Imagery,
North Holland Publishing Company,
Amsterdam 1974; Artikel «Salamander»,
S. 398.

Gferter
»àltemplòi

IPortions

2«S8*

Samschtig-

Znacht,
Gerber-Fondue-

Znacht!

150

71

Zum Kaffee und Tee

Luxemburgern
von Sprüngli

Paradeplatz. Hauptbahnhof. Shop Ville,

Lowenplatz, Stadelhoferplatz, Glattzentrum

SC-Spreitenbach. Airport-Shopping Kloten


	Skorpion und Salamander : eine emblematische Deutung der Vita des Benvenuto Cellini

