
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 1

Artikel: Der russische Nationalismus gestern und heute

Autor: Nivat, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164324

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Nivat

Der russische Nationalismus gestern und heute

Im Roman Die weisse Garde von M. Bulgakow (1924) erklärt Myschla-
jewski, eine Person des Romans: «Ich bin für die Bolschewiki, gegen die
Kommunisten.»

Myschlajewski war nicht der einzige, der die marxistische Ideologie
verwarf und sich dem Bolschewismus als dem voluntaristischen, gewalttätigen,
ja grausamen Ausdruck des russischen Geschicks anschloss.

Heute nun protestiert Solschenizyn gegen die fast permanente
Gleichsetzung von «sowjetisch» mit «russisch». Was heisst denn eigentlich
«sowjetisch», beispielsweise wenn man von «russischer» oder «sowjetischer»

Intervention in Afghanistan spricht? Dies bezieht sich bestimmt
nicht mehr auf die «Sowjets» von 1905 oder 1917 Niemand wird
behaupten wollen, dass es im Lande des «demokratischen Zentralismus» die
Arbeiterräte sind, die bestimmen! Wird damit ein übernationaler Staat
bezeichnet, in dem die russische, demographisch im Abnehmen begriffene
Ethnie den anderen Nationalitäten gleichgestellt wäre? Oder entspricht
«sowjetisch» ganz einfach «russifiziert», wie dies die gegenwärtige
Schulreform in der UdSSR zu fördern scheint, durch welche das Studium des
Russischen überall intensiviert wird?

Bereits das Zarenreich hatte eine Doppelbezeichnung für seine eigene
Identität: die Wörter «russkij» und «rossijskij». «Russkij» bezeichnete die
grossrussische Ethnie und Kultur, «rossijkij» die Zugehörigkeit zum
multinationalen russischen Staat. Allerdings brachte unter Alexander II. eine
überspannte Russifizierungspolitik diesen multinationalen und
multikulturellen Staat des Kaiserreichs aus dem Gleichgewicht.

Aber vergessen wir nicht, dass Puschkin in seinem berühmten Gedicht
«Exegi monumentum» nach Horaz an diesen kaiserlichen Kulturstaat
appellierte:

«So weit sich Russland dehnt, kennt jeder meine Muse, Es nennt mich
jedes Volk, das unser Reich umspannt: Der Slawen stolzer Spross, der
Finne, der Tunguse. Und der Kalmuck am Steppenrand.»

Heute gibt es in der UdSSR eine Art «russizistische» oder «russophile»
Erneuerung, die sich auf Dostojewski stützt und die dieses Gedicht von
Puschkin auf ihr Banner geschrieben hat. Federführend dabei ist der



38 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Philosoph Koschinow; die logistische Basis bildet die Zeitschrift Nasch
Sovremenik (Unser Zeitgenosse). Es ist nicht die offizielle Ideologie, aber
eine zugelassene Variante, die dort ihr Heimatrecht hat, auch wenn sie von
Zeit zu Zeit in der Presse im Namen der gesunden Orthodoxie, das heisst
des Internationalismus, denunziert wird.

Auch von aussen gesehen wirft Russland Fragen auf: muss man ihm die
Scheusslichkeiten des «Gulag» zuschreiben, die wirtschaftlichen Nöte, den

hartnäckigen Expansionismus? Der französische Philosoph Vladimir
Jankelevitsch, seiner Herkunft nach Jude und seiner Kultur nach Russe,
stellt die Frage:

«Alles in Russland hat sich verändert. Was dort herrscht, ist die
Vergötterung der Gewalt und die Banalisierung des Lebens. Ist dies
immer noch Russland - das Russland? Ich bin sicher, dass es nicht das

Land meiner Eltern ist. Es gelingt mir nicht, die Vergangenheit und die
Gegenwart zu vereinen. Vielleicht ist es nicht mehr Russland. Heute kann
man es nicht mehr von Deutschland unterscheiden, gegen das man
gekämpft hat ...Es ist nicht möglich, dass alles zunichte ist.» (Le Journal
de Chaillot, XV)

Die beängstigte Frage von Jankelevitsch ist sehr berechtigt. Ein
verzweifelter Denker wie Alexander Sinowjew antwortet mit seinem ganzen
Werk: Es existiert nicht mehr

Geburtsjahr 1812

Der russische Nationalitätsgedanke, das Nachdenken über die russische
Identität begann, wie in ganz Europa, mit der Romantik. 1812 - Geburtsjahr

eines Nationalismus -, dann das Jahr 1814, in welchem die
russischen Offiziere die Rückständigkeit ihres Landes entdeckten, sind die
Ausgangsetappen. In seinen Memoiren und Reflexionen beschrieb Alexander

Herzen die Geburt dieser antagonistischen Zwillinge des russischen
Gedankens: die Westler und die Slawophilen. Man kann sagen, dass die
berühmte, in den Jahren 1830 im Studentenkreis von Stankewitsch
entstandene Debatte heute noch weiterlebt.

Die slawophile Idee ist mit der deutschen Philosophie verbunden, einer
neuen Wissenschaftstheorie, die als Grundlage ihres Gedankens den
Glauben, das heisst die Gemeinschaft der Gläubigen nimmt. Denken kann
jeder für sich allein, nicht aber glauben. Diesen Glaubensbegriff hat
Kireewskij erarbeitet, und Khomiakov hat ihn zur Vorstellung des

«Versöhnungsglaubens» oder «sobornost» weiterentwickelt. Die Schellingsche
Vernunftkritik wiederaufnehmend, setzen die Slawophilen die begründende



RUSSISCHER NATIONALISMUS 39

Vernunft («rassudok») der organischen Vernunft («razum») entgegen. Für
die Slawophilen hatte Europa ein rationales und Russland ein «konziliarisches»

(christliches) Fundament1.
Der Antikapitalismus der Slawophilen, für die der Kapitalismus die

Gemeinschaft zugunsten der individuell-bürgerlichen Gesellschaft
zerstörte, hat eine bedeutende Rolle gespielt. Dostojewski hat ihn
wiederaufgenommen und die slawophile Idee weiterentwickelt und dramatisiert,
indem er eine Rückkehr zu Volk und Boden anpries (im übertragenen

Sinn ist der «Boden» für Russland die nationale und christliche
Verwurzelung). Hier darf man an die Worte von Schatoff in Die Dämonen
denken: «Das Volk - das ist doch der Körper Gottes. Jedes Volk ist ja
doch nur so lange ein Volk, wie es noch seinen besonderen Gott hat und
alle übrigen Götter als unvereinbar ablehnt Aber es gibt nur eine
Wahrheit und folglich kann nur ein einziges Volk diese und den wahren
Gott besitzen, selbst wenn die übrigen Völker ihre eigenen und grossen
Götter verehren. Das einzige ,Gottesträgervolk' ist das russische Volk.»
(Die Dämonen, IL I. VII «Die Nacht»)

Der Dichter und Diplomat Tiutscheff hat die gleichen Gedanken
entwickelt, und in den Reden von Schatoff findet man die Klassifikation der
kulturhistorischen Typen, die damals in einem berühmten Buch von
Danilewski ausgearbeitet wurden: Russland und Europa, erschienen 1869
in der Zeitschrift Morgendämmerung (Zarja), und in einer Separatausgabe
im Jahre 1871. Als ehemaliger Anhänger von Fourier (wie Dostojewski
und Grigoreff prophezeite Danilewski den Niedergang der europäischen
Zivilisation und den baldigen Aufstieg der Slawen, insbesondere Russlands).

Messianismus

Für Schatoff wurden die grossen national-religiösen Ideen von den
jüdischen, griechischen, römischen, französischen (Sozialismus) Völkern
verkörpert. Der Nationalismus Dostojewskis identifiziert die Nation mit dem
Volk, er ist vor allem der Intelligentsia gegenüber feindlich eingestellt.
Europa bettet er in seinen Messianismus ein, aber ein Europa, das seine
Zeit hinter sich hat. Kein Synkretismus im römischen Stil, in dessen historischer

Perspektive der Messianismus von einem Ideenstaat zum andern
übergeht. Der russische Gedanke ist der Universalismus, die letztmögliche
Idee, sozusagen die Wiederkunft. «Seien wir nicht länger auf oberflächliche
Weise europäisch», erklärte Dostojewski in seinem Tagebuch eines Schriftstellers

vom Januar 1877:
«Dann werden wir gewahr werden, dass kein anderes Volk als unser



40 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Volk die wirkliche, soziale Botschaft in sich trägt; dass in seiner Idee,
in seinem Geist das lebendige Bedürfnis nach der Allvereinigung der
Menschheit liegt, welche die volle Achtung für die Persönlichkeit jeder
einzelnen Nation und für ihren Schutz in sich schliesst...»

Die Verleugnung Russlands durch die russischen Emigranten, die
russischen Liberalen, erbittert Dostojewski. Wir wollen Weltbürger sein, und
man bezeichnet uns als «zukünftige Zerstörer der europäischen
Zivilisation» Man könnte meinen, den Solschenizyn von heute zu hören

Paradoxerweise hat dieses «Weltbürgertum» einen eindeutigen Anstrich
von Intoleranz und Xenophobie. Denn die anderen Nationen haben ihren
Sinn nur, wenn sie in dieser messianischen, zum russischen Universalismus
führenden Vision integriert sind

«Tabula rasa»

In einem Brief an Peter den Grossen sprach Leibnitz als erster von Russland

wie von einer tabula rasa, auf die man alles schreiben könne. Dieses
Thema der tabula rasa, der Jugend Russlands, ergänzt dasjenige der
russischen Universalität. Ein den Slawophilen und den Okzidentalisten gemeinsames

Thema, wie dies die Beurteilung von Belinski beweist:
«Man weiss, dass die Franzosen, die Engländer, die Deutschen so

nationalistisch sind, alle auf ihre Art, dass sie ausserstände sind, sich gegenseitig

zu verstehen — indessen Russland gleichermassen Zugang hat zur
Gesellschaftlichkeit des Franzosen, zur praktischen Tätigkeit des
Engländers und zur nebulösen Philosophie des Deutschen! Wir Russen brauchen

nicht an unserer politischen und staatlichen Bedeutung zu zweifeln!»

Solovievs Thesen

Gegen die nationale Verwurzelung Dostojewskis und mehr noch gegen den
aufgereizten Nationalismus der Jahre 1870 und 1880 schrieb Vladimir
Soloviev seine Vorträge zu Beginn der Jahre 1890 über «die nationale
Frage in Russland» 2. Soloviev kämpft gegen den russischen «Schellingia-
nismus» der Slawophilen:

«Man vergleicht das Volk mit einer Pflanze, man spricht von der Festigkeit

der Wurzeln, von der Tiefe des Bodens. Man vergisst, dass die Pfanze,
um Blüten und Früchte zu treiben, sich nicht nur im Boden verwurzeln,
sondern auch über den Boden erheben muss.»

Russland als christliche Nation darf nicht heidnisch handeln. Und Solo-



RUSSISCHER NATIONALISMUS 41

viev legt acht Thesen über den Nationalismus vor, die, so meine ich, noch
gültig sind:

- Der nationale Geist ist eine positive Kraft, jedes Volk hat darauf
Anspruch.

- Die Entwicklung des nationalen Gewissens macht die Geschichte der
Menschheit.

- Die nationale Idee als Gerechtigkeit gegenüber den schwachen und
unterdrückten Nationalitäten ist moralisch gültig.

- Aber der nationale Egoismus und die Herrschsucht sind eine Perversion,
die zum Zerfall führen.

- Das russische Volk verfügt über grosse elementare Kräfte.

- Die nationale russische Originalität, offenkundig in der Literatur, kann
nicht angezweifelt werden.

- Das nationale russische Wesen hat sich im Appell an die Waräger
(Verweigerung der Macht an sich), in der Reform von Peter I. (Rückhalt in
Europa, das heisst im rezeptiven Charakter Russlands) manifestiert.

- Heute pervertiert und lähmt der aufgereizte russische Nationalismus die
geistige Entwicklung Russlands.

Diese Reflexionen des russischen Philosophen haben heute eine
merkwürdige Aktualität, wenn man die Slawophilen im Inneren (Koschinow)
oder ausserhalb des Landes (Solschenizyn) liest. Die gleiche spiritualisti-
sche Auffassung der Nation, die gleiche nationale Demut (die
«Selbstbeschränkung» gemäss Solschenizyn), der gleiche «Rezeptions»-Universalismus

und die gleiche Perversionsgefahr.
Im Gegensatz zu Soloviev äusserte Berdiaeff in seiner Russischen Idee

die These, dass die russische Idee der Extremismus, der Maximalismus in
allen Dingen sei. Peter der Grosse, grosser Zerstörer und grosser
Vergewaltiger der Bräuche des russischen Lebens - die Altgläubigen sahen
in ihm den Antichrist -, verkörpert diesen Maximalismus, und der Stalin
von 1929, der Zwangskollektivisierung und der Vernichtung des Bauerntums

ist aus dieser Sicht nur eine Wiederauferstehung der «russischen
Idee».

Solschenizyns Streitschrift

Im Juni 1983 veröffentlichte Solschenizyn in Paris ein Pamphlet in russischer

Sprache, betitelt: Unsere Pluralisten. Dieser Text3 wirft zuerst das
philosophische und politische Problem der Toleranz, des «Pluralismus» auf.



42 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Kann der «Pluralismus» ein höchstes Prinzip sein? Befreit er den Menschen
von der heiligen Pflicht der Wahrheitssuche? Artet er nicht in
Gleichgültigkeit aus?

Solschenizyn bestätigt von neuem den Primat der Wahrheit über die

Nicht-Wahrheit, der Überzeugung über die Gleichgültigkeit. Dadurch
nähert er sich den philosophischen Positionen der Slawophilen. «Hundert
Maulesel, die in allen Richtungen ziehen, erzeugen keine Bewegung.»
Wieder einmal bezieht sich Solschenizyn auf das mathematische Modell:
es gibt nur eine Wahrheit, und wenn sie sich manchmal verdoppelt, sind
dies in der Physik die «Arme des gleichen Flusses».

Bei Solschenizyn findet man einen charakteristischen Zug des russischen
Denkens: die Weigerung, die Reflexion zu verweltlichen, die Politik von
der Religion zu trennen, den politischen Kompromiss zuzulassen. Das
heisst nicht, dass er der Demokratie oder der Toleranz gegenüber absolut
feindselig eingestellt wäre. Wer immer einen Glauben hat, den achtet er
(daher seine Achtung vor Israel, vor Japan, vor dem religiösen
Republikanismus der Gründer der amerikanischen Republik). Aber er will die
Demokratie der Wahrheit und Gerechtigkeit unterordnen, und er weigert
sich, das Hirngespinst «Demokratie» vor die Realität «Nation» zu stellen.

Beim Streit zwischen Sacharow und Solschenizyn im Jahre 1974 ging es

um die Zukunft Russlands. Solschenizyn warf Sacharow vor, für Russland
nur westliche Wege anzupreisen. Das immense Russland, so meinte er,
hätte Anrecht auf einen besonderen Weg. In jüngster Zukunft wurde
Solschenizyn gezwungen, seine Ideen in bezug auf jene Sacharows neu
zu präzisieren. Man sieht klar, dass er den Universalismus der politischen
Auffassungen Sacharows verwirft4.

Seit 1974 hat sich dieser «russische Streit» verschärft. Solschenizyn hat
nicht Unrecht, wenn er sagt, dass man ihm dauernd Meinungsprozesse
macht. In Unsere Pluralisten wird eine ganze Reihe von liberalen Denkern
des Russlandhasses geziehen. Solschenizyn vermischt die Argumente seiner
Gegner, gibt die Referenzen seiner Zitate nicht an und begnügt sich auch
oft mit Anspielungen. Wer jedoch diesen «russischen Streit» aufmerksam
verfolgt, erkennt mühelos die Zielscheiben 5.

Die «liberale» Partei, die Solschenizyn denunziert, setzt sich aus
Emigranten zusammen wie Siniawski (Gründer der Zeitschrift Syntaxis),
Tschalitsé (der in New York seinen eigenen Verlag hat), dem Physiker
Liubarski (der in der Bundesrepublik eine Zeitschrift herausgibt). Das sind
Partisanen der demokratischen Bewegung in Russland, waren aktive Dissidente

und haben manchmal teuer bezahlt (sieben Jahre Lager für
Siniawski).

Weitere Zielscheibe: Efim Etkind, Autor von Unblutige Hinrichtung



RUSSISCHER NATIONALISMUS 43

(München 1978), der in einer amerikanischen, auf russisch erscheinenden
Zeitschrift den seiner Ansicht nach faschistischen und antisemitischen
Charakter der monarchistischen russischen, in Deutschland publizierten
Zeitschrift Vetsche s denunziert habe Ferner ein in den Westen übergetretener

exmarxistischer Journalist, Alexander Yanow, Autor eines englisch
erschienenen Buches, in welchem er die «neue russische Rechte» als

ultranationalistisch, orthodox und intolerant anprangert und sie als Partisanin
einer Theokratie im Stile des Bolschewismus bezeichnet

Zu diesen Gegnern gehören zudem der seither verstorbene Schriftsteller
Pinski, Autor brillanter Paradoxe über den russischen Nationalismus, der

jugoslawische Emigrant Mihajlo Mihajlow, der Moskauer Essayist Pome-
rants, der in Siniawskis Zeitschrift publiziert.

Die Reflexionen von Leonid Pinski7, einem brillanten Kenner der
europäischen Literatur, dessen Konversation in Moskau berühmt war und dem
das Lager weder Schärfe noch Erfindungsgabe genommen hat, haben
Solschenizyn geärgert. Pinski macht sich über den russischen Messianismus
auf grausame Weise lustig, diese «zur Tugend erhobenen nationalen
Laster», über den «Verwurzelungswahn». Besonders aber wirft er dem
neonationalen russischen Gedanken vor, sich im Kreis zu bewegen, alte
Themen wiederzukäuen statt vorwärtszuschreiten, wie dies Deutschland
und Japan nach ihrer Niederlage taten.

In einer heftigeren Form ist dies auch der Vorwurf Sinowjews. Von Buch
zu Buch wird die Kritik am «Vater der Wahrheit» schärfer. Die «Matriona»
von Solschenizyn wird zur Matrionadura (Matriona die Idiotin), eine echt
sowjetische Dirne, die, anstatt das antike «Mass» und die «Selbstbeschränkung»

des russischen Gerechten zu pflegen, diesen beschimpft, beneidet,
sabotiert und sich der Ausschweifung preisgibt. Kurz, für Sinowjew existiert
das unsichtbare Russland überhaupt nicht, dieses noch ganz vom christlichen

Spiritualismus verwandelte Russland, auf das man im Werk Sol-
schenizyins immer wieder stösst.

Solschenizyns Pamphlet greift die «Liberalen» an, als einst vom Regime
Privilegierte; viele von ihnen arbeiteten an der «heiklen ideologischen
Front» - es waren marxistische Philosophen, Journalisten oder Essayisten,
Redner oder sogar Berater im Zentralkomitee - und Solschenizyn stellt
ihnen den Standpunkt des «Provinzlers und Häftlings» gegenüber. Für ihn
waren die heutigen «Liberalen» die Privilegierten des Regimes ven gestern,
und gesamthaft gesehen hätten sie ihre Verachtung gegenüber dem geistigen
Russland beibehalten

Dem Vorwurf, eine auf «Blut» beruhende Auffassung der Nation zu
haben, entgegnet Solschenizyn: «Die Nation, das sind die Vorfahren, die
geistige Erziehung, die nationale Tradition. Deshalb sind die Vereinigten



44 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Staaten in zweihundert Jahren nicht zu einer vereinigten Nation
verschmolzen, sondern werden von mächtigen nationalen Lobbies zerrissen.»

Vorbild Stolypin

Im zweiten Band von «August 14» entwirft Solschenizyn ein Modell des

russischen Staatsmannes: P. Stolypin, der am 1. September 1911 in Kiew
ermordet wurde. Stolypin war gleichzeitig ein kühner Reformer und ein
von der Orthodoxie inspirierter Nationalist. Seine grosse Idee war es, den
Boden dem einzelnen Bauern zurückzugeben und die russische Gesellschaft
zu versöhnen. «Ein durchdringendes Gefühl, worin die russische Erde mit
dem russischen Bauern verschmilzt, worin beide mit Russland
verschmelzen, ausserhalb dieser Erde gibt es kein Russland. Ein dauerndes
und gespanntes Wahrnehmen ganz Russlands - wie wenn er es ganz in
seiner Brust trüge.»

Man kann diese Form des Mystizismus der russischen Erde bei
Solschenizyn auf verschiedene Art deuten. Ich gehöre nicht zu jenen, die
darin einen «Blut-und-Boden»-Mythos wittern. Aus dem Innern
Sowjetrusslands erreichen uns ebenfalls sorgenvolle Nachforschungen nach den
«russischen Wurzeln». Alles verläuft so, als ob im gegenwärtigen ideologischen

Vakuum sich eine mit einem geistigen Durst verbundene nationale
Sehnsucht ausdrücke. Schriftsteller wie V. Below, V. Rasputin, V. Asta-
fiew haben dieser Nachforschung nach dem moralischen Fundament
bäuerlich-christlicher Prägung Russlands eine Form gegeben, die nicht einmal

verschleiert ist.
Schon lange hatte der Schriftsteller Solooukhine, Autor der berühmten

Briefe aus dem Museum (1966) aufgerufen, die nationale Vergangenheit
anzuerkennen und sich davon inspirieren zu lassen. Seit langer Zeit -
ungefähr seit zwanzig Jahren - findet eine Kampagne für die Erhaltung der
Schätze des Alten Russland statt, die sich auch einer gewissen offiziellen
Unterstützung erfreut. Aber gegen Ende der siebziger Jahre hat die neo-
spiritualistische Orientierung der erwähnten Schriftsteller eine viel klarere
Form angenommen. Solschenizyn hat sie verschiedentlich gerühmt. Einige
haben auch ihn gepriesen. Ihnen gemeinsam ist die Angst vor der
«Entnationalisierung» Sowjetrusslands. Mir scheint, dass zumindest ein Teil von
Solschenizyns Programm von ihnen sozusagen ausdrücklich angenommen
wird.

Welches Programm? Man kann es all jenen Schriften und Aufsätzen
entnehmen, die vom Brief an die Obrigkeit (1973) über den Vortrag von
Harvard (1978) zur Polemik in der amerikanischen Zeitschrift Foreign
Affairs (1980) reichen:



RUSSISCHER NATIONALISMUS 45

- Die russische Nationalidee ist Verzicht, Askese, «Selbsteinschränkung»
(und nicht die universale Monarchie!).

- Dies wurde in der sibirischen Expansion Russlands erkennbar: eine

strenge Kolonisierung, die kaum jemanden geschädigt hat.

- Diese Nationalidee hat sich in der Orthodoxie entfaltet (mit ihrer
Variante des Alten Glaubens, der den Opfergeist symbolisiert)8.

- Die internationalistische und bolschewistische Revolution ist vor allem
Sache der Ausländer; sie wurde von aussen her bewirkt, sie hat den Keim
der Grausamkeit, des militanten Atheismus und des Expansionismus
gelegt.

- Die Erneuerung wird von vielfältigen «moralischen Revolutionen»
ausgehen: man braucht nur den Atheismus vom Staat zu trennen, die
nichtrussischen Völker zu befreien, der Orthodoxie ihre Freiheit
zurückzugeben.

- Der Westen, der sich darauf versteift, russisch mit sowjetisch gleichzusetzen,

begeht einen fundamentalen, tragischen Irrtum.

In kaum veränderter Form kann man in Sowjetrussland Entsprechungen
zu jeder dieser Thesen finden. Der Akademiker Likhatschew9, Autor von
richtungweisenden Büchern über das russische Mittelalter, hat kürzlich in
mehreren Artikeln den «russischen Geist» als einen Geist der Demut und
des Verzichts bezeichnet. Der Internationalismus und die künstlerische
Avantgarde werden entweder bagatellisiert oder direkt angegriffen, und
zwar von relativ regierungsnahen Männern wie dem Vizedirektor des
Instituts für Weltliteratur, P. Paliewski. Das Thema des religiösen und
moralischen Missionierens schimmert bei einem Autor wie Astafiew10
kräftig durch.

So gibt es zwei mögliche Deutungen. Die erste ist jene von Yanow: ein
Zusammenprall zwischen dem Nationalismus der gegenwärtigen Führer
und jenem Solschenizyns. Dies ist eine Deutung, die leichtfertig über die
Repression hinweggeht (Ogurtsow ist immer noch in einem Lager) und die
ganz unterschiedliche Leute über einen Kamm schert.

Der spiritualistische Nationalismus Likhatschews ist nicht jener des
Marschalls Ustinow, so wenig wie derjenige des Publizisten Tschalmaew "
jenem des Schriftstellers Rasputin entspricht Die andere Deutung ist
jene des begrenzten, aber natürlichen Wiederauflebens eines russischen
Nationalismus, ein nach einer zu langen «Entnationalisierung» unausweichlicher

Nationalismus, ermöglicht - in engen Grenzen - durch den
ideologischen Leerraum des breschnewschen und nach-breschnewschen Russland.



46 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Bolschewismus und Nationalismus

In Russland fehlen die Bedingungen für eine starke Allianz zwischen
Gesellschaft, Kirche und Arbeitern, wie sie in Polen existieren. Der russische
Nationalismus muss sich gegen die «Entnationalisierung» verteidigen, die
auf ein in den zwanziger Jahren kaum vorstellbares Mass angestiegen ist,
aber auch gegen den Nationalbolschewismus à la Stalin, einer paranoischen
Fassung des Chauvinismus.

Gewiss üben die Ideologie und die Amtssprache in der Presse, in der
Schule und in den Medien weiterhin einen bestimmenden Einfluss aus.
Und der Nationalismus, an dem sich dieser Amtsjargon ernährt, bleibt
«sowjetisch», militaristisch, durchdrungen von antiamerikanischer Propaganda.

Die Literatur ist aber diesem Prozess nicht ganz unterworfen. Es
erscheinen authentische Werke von Schriftstellern, die auf der Suche der
russischen Nation sind, und sie finden ihre Leser. Die ökologische Unruhe,
ausgedrückt von grossen Schriftstellern wie Zalygin oder Rasputin, spielt
dabei eine Rolle und verdeckt zuweilen das, was ich die geistige Besorgnis12

nennen möchte. Auch Filme haben eine ähnliche Richtung
eingeschlagen: Tarkowski insbesondere, der jedoch ins Exil ging, aber auch
Paradschanow und, in einer offizielleren Ausrichtung, Mihalkow-Kant-
schalowski.

Die Popularisierung der mittelalterlichen russischen Literatur, die
ausserordentliche Wiederbelebung des historischen Romans - stilisiert bei
Okudschaw, dokumentarisch bei Eidelmann -, ein Streit über den historischen

Roman; die feierliche Begehung der grossen nationalen Gedenktage
wie des Sieges von Dimitri Donskoi im Jahre 1478 über die Goldene Horde,
kurz: das wiedererwachte Interesse für die eigentliche russische Geschichte,
einst ertränkt in der multinationalen Geschichte der sowjetischen Völker

- all dies sind weitere Zeichen des Wiederauflebens eines gewissen
russischen Bewusstseins. Dazu kommt das Gewahrwerden des russischen
Geburtenrückgangs, der mit einer Zunahme der Säuglingssterblichkeit13
einhergeht. Dies läuft parallel mit dem demographischen Aufstieg der musul-
manischen Sowjetrepubliken.

Die Begegnung zwischen Bolschewismus und Nationalismus gab es schon
mehrmals. Im Buch von Mikhail Agurski, einem Historiker des russischen
Nationalismus, werden dafür mehrere Beispiele gegeben14: Monarchisten,
die sich mit den Bolschewiken vereinigen; russische Emigranten in der
französischen Résistance, die dann wieder in die sowjetische Heimat
zurückkehren. Das tragische Schicksal der grossen Dichterin Marina Tswe-
taewa, die sowohl die weissen Armeen als auch den «tapferen Bolsche-



RUSSISCHER NATIONALISMUS 47

wiken» besungen hatte, kehrte 1939 in die UdSSR zurück, wo sie sich 1941

erhängte. Kürzlich brachte ein Memoirenbuch von Nina Kriwoschein1S
einen malerischen Erlebnisbericht über das Milieu der «Jungen Russen»
im Paris der Vorkriegszeit und des «Sowjetpatrioten» unmittelbar nach
dem Sieg von 1945. Der vom französischen Minister Jules Moch den

Sowjets übergebene Ingenieur Igor Kriwoschein, der in der Résistance bei
den FTP mitwirkte, landete direkt im Gulag, wo er Solschenizyn
begegnete...

Gibt es heute eine ähnliche «Gefahr»? Der Nationalismus Solschenizyns
und einer Vielzahl «russizistischer» Sowjetautoren predigt vor allem einen

gewissen russischen Isolationismus, die Beendigung der Interventionen im
Ausland, den Neuaufbau der russischen Streitkräfte im Innern des Landes,
die Bemühung um eine moralische Entwicklung in einer vom Alkohol und
dem geistigen Vakuum zerstörten Gesellschaft.

Abschliessend berufe ich mich auf Milan Kundera. Der exilierte
tschechische Schriftsteller hat verschiedentlich Warnrufe zugunsten seiner
Nation ausgestossen: «Indem man eine Nation ihrer Kultur beraubt,
verurteilt man sie zum Tode», schreibt er in Le Monde vom 19. Januar 1979.

Später griff er dieses Thema in Le Débat vom November 1983 wieder auf.
Mit der Invasion der Tschechoslowakei, so argumentiert er, sei die
tschechische Kultur gestorben: «Man untergrub die Identität der Nation, damit
sie von der russischen Zivilisation leichter verdaut werden konnte.» Schon
1979 hatte er proklamiert: «Die russischen Dissidenten zweifeln ebensowenig

wie die russischen Marschälle an der weltweiten Sendung ihres
Vaterlandes. Trotz all seiner Leiden wird Russland nicht untergehen.
Indem er nach Moskau schaut, könnte der Westen vielleicht das fremde Antlitz

der Zukunft erblicken.»
Dieses fremde - und düstere - Antlitz der Zukunft ist, gemäss Kundera,

die russische Weltregierung (Sinowjew sagt die Ausbreitung des
«realen Sozialismus» über die ganze Erde voraus), eine «universelle
Monarchie» mit tartaro-russischem Gesicht, deren Monarchen sowjetische
Marschälle wären.

Kundera irrt in der Analyse der russischen Kultur. Diese Kultur schöpft
aus zwei Quellen: dem Europa, von dem das kultivierte Russland ein
Bestandteil ist - und dies heute noch mit seiner hohen Bildung, seiner
Wissenschaft, seiner europäischen Kultur beweist - und dem Russland der
Vorfahren, das ländlich und christlich war, eine paradoxe Mischung aus
passiver Demut und heftiger Auflehnung. Sind diese beiden Quellen
versiegt? Sind sie nur noch Mythen, wie Sinowjew unermüdlich wiederholt?
Trifft dies zu, dann gibt es keinen wahren russischen Nationalismus mehr -
es sei denn, der Mythus lebe verborgen weiter. In diesem Fall ist es falsch,



48 RUSSISCHER NATIONALISMUS

ihn zu verkennen, indem man aus ihm eine Art bolschewistischen Faschismus

mit dem Antlitz eines sowjetischen Marschalls macht
Wir erinnern uns an die Thesen von Vladimir Soloviev, wir vergessen

seine Warnungen nicht, aber wir bedenken auch seine Anerkennung der
Gegebenheit des Geistig-Nationalen.

1 A. Koyré: La phüosophie et le
problème national en Russie au début du
XIXe siècle. Paris 1929. - A. Walicki: The
Slavophile Controversy. History of a
Conservative Utopia in Nineteenth Century

Russian Thought. Oxford 1975. -
2 VI. Soloviev: Die nationale Frage in
Russland. Band I 1884, Band II 1891 (auf
russisch). - 3A1. Solschenizyn: Nos pluralistes.

Aus dem Russischen übersetzt von
N. Struve. Fayard, Paris 1938. Das Thema
der «Pluralisten» wurde von Zinaida
Schakhowskoi in einem Artikel des
Messager orthodoxe (Herbst/Winter 1983)
wieder aufgenommen. Indem er die Ideen
Solschenizyns zum Äussersten treibt (und
sie teilweise entstellt), klagt der Autor die
russischen «Pluralisten» an, in einem
«antirussischen Rassismus einig zu sein».

- 4 Nachdem er in einem Leserbrief nach
der Veröffentlichung seiner Intervention
in Japan anlässlich eines «Runden Tisches»
angeschuldigt wurde, die Ideen Sacharows
entstellt zu haben, kommt Alexander
Solschenizyn im Messager orthodoxe (Vest-
nik, Paris 1983, III/IV) auf das Thema
zurück. Er zeigt, dass es zutrifft, dass die
von S. Pisar lancierte Idee der «Konvergenz»

der beiden grossen Systeme von
Sacharow in seinen Réflexions übernommen

wurde. - 5 G. Nivat: «La querelle du
nationalisme russe.» Le Débat, Paris,
Januar 1984. - 6 Efim Etkind: «Orthodoxie,
Autokratie, nationale Gesinnung,
Reflexionen bei der Lektüre von Vietchié.»
Vremia i my, Nr. 67. New York 1982,
Juni-August (auf russisch). - 7 Cf. Syn-
taxis: Réflexions sur le sort de la Russie.
Paris 1981. - 8 Solschenizyn lässt sich
keine Gelegenheit entgehen, dem
Widerstandsgeist der Altgläubigen die Ehre zu

erweisen. Diese Ehrerweisung ist um so
bemerkenswerter, als die russische Orthodoxie

eine wenig tolerante Beziehung zu
dieser alten und populären Dissidenz des

Glaubens in Russland hat. Der Erzpriester
Avvakum, dessen «Leben» ein literarisches

Meisterwerk und ein erstaunliches
Zeugnis des Glaubens und des religiösen
Fanatismus in Russland am Ende des
18. Jahrhunderts ist, hat das Werk
Solschenizyns sicher beeinflusst. - 9Das
grossartigste Werk Lichatschews ist seine
Poetik der altrussischen Literatur, Moskau

1967, neu aufgelegt 1979. - 10 Cf.
V. Astafiew: Der Giftzar. Aus dem
Russischen übersetzt von J. C. Lanne.
Julliard, Paris 1982. - " Über die nationalistischen

Thesen dieses Publizisten sollten
gewisse Seiten in Solschenizyns Die Eiche
und das Kalb wiedergelesen werden. -
12 In einer in der Gazette littéraire
abgedruckten Rede erklärte der Akademiker
Lichatschew: «Bis vor kurzem beschloss
die Natur, ob der Mensch zu überleben
hat. Heute beschliesst der Mensch, ob die
Natur überleben wird.» Das Problem der
durch eine wilde Industrialisierung
verursachten Zerstörung der Natur in der
UdSSR ist ein besonders ausgeprägtes
und erzeugt eine dem gewöhnlichen
Marxismus absolut gegensätzliche
Bewusstwerdung. - 13 Cf. Nick Eberstadt: «The
Health Crises in the USSR», New York
Review of books, 19. Februar 1981. -
14 Mikhail Agurski: Die Ideologie des
Nationalbolschewismus. Ymca-Press, Paris
1980 (auf russisch). ls N. A. Krivochéine:
Vier Drittel unseres Lebens «Bibliothèque
des Mémoires russes» (geleitet von A.
Solschenizyn), Ymca-Press, Paris 1984 (auf
russisch).


	Der russische Nationalismus gestern und heute

