Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 66 (1986)

Heft: 1

Artikel: Der russische Nationalismus gestern und heute
Autor: Nivat, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georges Nivat

Der russische Nationalismus gestern und heute

Im Roman Die weisse Garde von M. Bulgakow (1924) erklart Myschla-
jewski, eine Person des Romans: «Ich bin fiir die Bolschewiki, gegen die
Kommunisten.»

Myschlajewski war nicht der einzige, der die marxistische Ideologie ver-
warf und sich dem Bolschewismus als dem voluntaristischen, gewalttitigen,
ja grausamen Ausdruck des russischen Geschicks anschloss.

Heute nun protestiert Solschenizyn gegen die fast permanente Gleich-
setzung von «sowjetisch» mit «russisch». Was heisst denn eigentlich
«sowjetisch», beispielsweise wenn man von «russischer» oder «sowjeti-
scher» Intervention in Afghanistan spricht? Dies bezieht sich bestimmt
nicht mehr auf die «Sowjets» von 1905 oder 1917 ... Niemand wird be-
haupten wollen, dass es im Lande des «demokratischen Zentralismus» die
Arbeiterrédte sind, die bestimmen! Wird damit ein iibernationaler Staat
bezeichnet, in dem die russische, demographisch im Abnehmen begriffene
Ethnie den anderen Nationalitdten gleichgestellt ware? Oder entspricht
«sowjetisch» ganz einfach «russifiziert», wie dies die gegenwirtige Schul-
reform in der UdSSR zu fordern scheint, durch welche das Studium des
Russischen iiberall intensiviert wird?

Bereits das Zarenreich hatte eine Doppelbezeichnung fiir seine eigene
Identitit: die Worter «russkij» und «rossijskij». «Russkij» bezeichnete die
grossrussische Ethnie und Kultur, «rossijkij» die Zugehorigkeit zum multi-
nationalen russischen Staat. Allerdings brachte unter Alexander II. eine
iberspannte Russifizierungspolitik diesen multinationalen und multi-
kulturellen Staat des Kaiserreichs aus dem Gleichgewicht.

Aber vergessen wir nicht, dass Puschkin in seinem beriihmten Gedicht
«Exegi monumentum» nach Horaz an diesen kaiserlichen Kulturstaat
appellierte:

«So weit sich Russland dehnt, kennt jeder meine Muse, Es nennt mich
jedes Volk, das unser Reich umspannt: Der Slawen stolzer Spross, der
Finne, der Tunguse. Und der Kalmiick am Steppenrand.»

Heute gibt es in der UdSSR eine Art «russizistische» oder «russophile»
Erneuerung, die sich auf Dostojewski stiitzt und die dieses Gedicht von
Puschkin auf ihr Banner geschrieben hat. Federfiihrend dabei ist der



38 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Philosoph Koschinow; die logistische Basis bildet die Zeitschrift Nasch
Sovremenik (Unser Zeitgenosse). Es ist nicht die offizielle Ideologie, aber
eine zugelassene Variante, die dort ihr Heimatrecht hat, auch wenn sie von
Zeit zu Zeit in der Presse im Namen der gesunden Orthodoxie, das heisst
des Internationalismus, denunziert wird.

Auch von aussen gesehen wirft Russland Fragen auf: muss man ihm die
Scheusslichkeiten des «Gulag» zuschreiben, die wirtschaftlichen Note, den
hartndckigen Expansionismus? Der franzosische Philosoph Vladimir
Jankelevitsch, seiner Herkunft nach Jude und seiner Kultur nach Russe,
stellt die Frage:

«Alles in Russland hat sich verdndert. Was dort herrscht, ist die Ver-
gétterung der Gewalt und die Banalisierung des Lebens. (...) Ist dies
immer noch Russland — das Russland? Ich bin sicher, dass es nicht das
Land meiner Eltern ist. Es gelingt mir nicht, die Vergangenheit und die
Gegenwart zu vereinen. Vielleicht ist es nicht mehr Russland. Heute kann
man es nicht mehr von Deutschland unterscheiden, gegen das man ge-
kidmpft hat ... Es ist nicht moglich, dass alles zunichte ist.» (Le Journal
de Chaillot, XV)

Die bedngstigte Frage von Jankelevitsch ist sehr berechtigt. Ein ver-
zweifelter Denker wie Alexander Sinowjew antwortet mit seinem ganzen
Werk: Es existiert nicht mehr!

Geburtsjahr 1812

Der russische Nationalitdtsgedanke, das Nachdenken iiber die russische
Identitdt begann, wie in ganz Europa, mit der Romantik. 1812 — Geburts-
jahr eines Nationalismus —, dann das Jahr 1814, in welchem die russi-
schen Offiziere die Riickstéindigkeit ihres Landes entdeckten, sind die
Ausgangsetappen. In seinen Memoiren und Reflexionen beschrieb Alexan-
der Herzen die Geburt dieser antagonistischen Zwillinge des russischen
Gedankens: die Westler und die Slawophilen. Man kann sagen, dass die
beriihmte, in den Jahren 1830 im Studentenkreis von Stankewitsch ent-
standene Debatte heute noch weiterlebt.

Die slawophile Idee ist mit der deutschen Philosophie verbunden, einer
neuen Wissenschaftstheorie, die als Grundlage ihres Gedankens den
Glauben, das heisst die Gemeinschaft der Glaubigen nimmt. Denken kann
jeder fiir sich allein, nicht aber glauben. Diesen Glaubensbegriff hat
Kireewskij erarbeitet, und Khomiakov hat ihn zur Vorstellung des «Ver-
sohnungsglaubens» oder «sobornost» weiterentwickelt. Die Schellingsche
Vernunftkritik wiederaufnehmend, setzen die Slawophilen die begriindende



RUSSISCHER NATIONALISMUS 39

Vernunft («rassudok») der organischen Vernunft («<razum») entgegen. Fiir
die Slawophilen hatte Europa ein rationales und Russland ein «konziliari-
sches» (christliches) Fundament *.

Der Antikapitalismus der Slawophilen, fiir die der Kapitalismus die
Gemeinschaft zugunsten der individuell-biirgerlichen Gesellschaft zer-
storte, hat eine bedeutende Rolle gespielt. Dostojewski hat ihn wiederauf-
genommen und die slawophile Idee weiterentwickelt und dramatisiert,
indem er eine Riickkehr zu Volk und Boden anpries (im iibertrage-
nen Sinn ist der «Boden» fiir Russland die nationale und christliche
Verwurzelung). Hier darf man an die Worte von Schatoff in Die Didmonen
denken: «Das Volk — das ist doch der Korper Gottes. Jedes Volk ist ja
doch nur so lange ein Volk, wie es noch seinen besonderen Gott hat und
alle iibrigen Gotter als unvereinbar ablehnt ... Aber es gibt nur eine
Wahrheit und folglich kann nur ein einziges Volk diese und den wahren
Gott besitzen, selbst wenn die iibrigen Volker ihre eigenen und grossen
Gotter verehren. Das einzige ,Gottestrigervolk® ist das russische Volk.»
(Die Damonen, II. I. VII «Die Nacht»)

Der Dichter und Diplomat Tiutscheff hat die gleichen Gedanken ent-
wickelt, und in den Reden von Schatoff findet man die Klassifikation der
kulturhistorischen Typen, die damals in einem beriihmten Buch von
Danilewski ausgearbeitet wurden: Russland und Europa, erschienen 1869
in der Zeitschrift Morgendidmmerung (Zarja), und in einer Separatausgabe
im Jahre 1871. Als ehemaliger Anhinger von Fourier (wie Dostojewski
und Grigoreff prophezeite Danilewski den Niedergang der europiischen
Zivilisation und den baldigen Aufstieg der Slawen, insbesondere Russlands).

Messianismus

Fiir Schatoff wurden die grossen national-religiosen Ideen von den jiidi-
schen, griechischen, romischen, franzosischen (Sozialismus) Volkern ver-
korpert. Der Nationalismus Dostojewskis identifiziert die Nation mit dem
Volk, er ist vor allem der Intelligentsia gegeniiber feindlich eingestellt.
Europa bettet er in seinen Messianismus ein, aber ein Europa, das seine
Zeit hinter sich hat. Kein Synkretismus im romischen Stil, in dessen histori-
scher Perspektive der Messianismus von einem Ideenstaat zum andern
iibergeht. Der russische Gedanke ist der Universalismus, die letztmogliche
Idee, sozusagen die Wiederkunft. «Seien wir nicht linger auf oberflichliche
Weise europdisch», erkliarte Dostojewski in seinem Tagebuch eines Schrift-
stellers vom Januar 1877:

«Dann werden wir gewahr werden, dass kein anderes Volk als unser



40 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Volk die wirkliche, soziale Botschaft in sich trigt; dass in seiner Idee,
in seinem Geist das lebendige Bediirfnis nach der Allvereinigung der
Menschheit liegt, welche die volle Achtung fiir die Personlichkeit jeder
einzelnen Nation und fiir ihren Schutz in sich schliesst ...»

Die Verleugnung Russlands durch die russischen Emigranten, die russi-
schen Liberalen, erbittert Dostojewski. Wir wollen Weltbiirger sein, und
man bezeichnet uns als «zukiinftige Zerstorer der europidischen Zivili-
sation» ! Man konnte meinen, den Solschenizyn von heute zu horen!

Paradoxerweise hat dieses «Weltbiirgertum» einen eindeutigen Anstrich
von Intoleranz und Xenophobie. Denn die anderen Nationen haben ihren
Sinn nur, wenn sie in dieser messianischen, zum russischen Universalismus
fiihrenden Vision integriert sind!

«Tabula rasa»

In einem Brief an Peter den Grossen sprach Leibnitz als erster von Russ-
land wie von einer tabula rasa, auf die man alles schreiben konne. Dieses
Thema der tabula rasa, der Jugend Russlands, ergénzt dasjenige der russi-
schen Universalitit. Ein den Slawophilen und den Okzidentalisten gemein-
sames Thema, wie dies die Beurteilung von Belinski beweist:

«Man weiss, dass die Franzosen, die Englinder, die Deutschen so
nationalistisch sind, alle auf ihre Art, dass sie ausserstande sind, sich gegen-
seitig zu verstehen — indessen Russland gleichermassen Zugang hat zur
Gesellschaftlichkeit des Franzosen, zur praktischen Tdtigkeit des Eng-
ldnders und zur nebulosen Philosophie des Deutschen! Wir Russen brau-
chen nicht an unserer politischen und staatlichen Bedeutung zu zweifeln!»

Solovievs Thesen

Gegen die nationale Verwurzelung Dostojewskis und mehr noch gegen den
aufgereizten Nationalismus der Jahre 1870 und 1880 schrieb Vladimir
Soloviev seine Vortrage zu Beginn der Jahre 1890 {iiber «die nationale
Frage in Russland» 2. Soloviev kdmpft gegen den russischen «Schellingia-
nismus>» der Slawophilen:

«Man vergleicht das Volk mit einer Pflanze, man spricht von der Festig-
keit der Wurzeln, von der Tiefe des Bodens. Man vergisst, dass die Pfanze,
um Bliiten und Friichte zu treiben, sich nicht nur im Boden verwurzeln,
sondern auch iiber den Boden erheben muss.»

Russland als christliche Nation darf nicht heidnisch handeln. Und Solo-



RUSSISCHER NATIONALISMUS 41

viev legt acht Thesen iiber den Nationalismus vor, die, so meine ich, noch
giiltig sind:

— Der nationale Geist ist eine positive Kraft, jedes Volk hat darauf An-
spruch.

— Die Entwicklung des nationalen Gewissens macht die Geschichte der
Menschheit.

— Die nationale Idee als Gerechtigkeit gegeniiber den schwachen und
unterdriickten Nationalitdten ist moralisch giiltig.

— Aber der nationale Egoismus und die Herrschsucht sind eine Perversion,
die zum Zerfall fiihren.

— Das russische Volk verfiigt {iber grosse elementare Krifte.

— Die nationale russische Originalitit, offenkundig in der Literatur, kann
nicht angezweifelt werden.

— Das nationale russische Wesen hat sich im Appell an die Waridger (Ver-
weigerung der Macht an sich), in der Reform von Peter I. (Riickhalt in
Europa, das heisst im rezeptiven Charakter Russlands) manifestiert.

— Heute pervertiert und ldhmt der aufgereizte russische Nationalismus die
geistige Entwicklung Russlands.

Diese Reflexionen des russischen Philosophen haben heute eine merk-
wiirdige Aktualitdt, wenn man die Slawophilen im Inneren (Koschinow)
oder ausserhalb des Landes (Solschenizyn) liest. Die gleiche spiritualisti-
sche Auffassung der Nation, die gleiche nationale Demut (die «Selbst-
beschriinkung» gemass Solschenizyn), der gleiche «Rezeptions»-Universa-
lismus und die gleiche Perversionsgefahr.

Im Gegensatz zu Soloviev dusserte Berdiaeff in seiner Russischen Idee
die These, dass die russische Idee der Extremismus, der Maximalismus in
allen Dingen sei. Peter der Grosse, grosser Zerstérer und grosser Ver-
gewaltiger der Brauche des russischen Lebens — die Altgldubigen sahen
in ihm den Antichrist! —, verkorpert diesen Maximalismus, und der Stalin
von 1929, der Zwangskollektivisierung und der Vernichtung des Bauern-
tums ist aus dieser Sicht nur eine Wiederauferstehung der «russischen
Idee».

Solschenizyns Streitschrift

Im Juni 1983 verdffentlichte Solschenizyn in Paris ein Pamphlet in russi-
scher Sprache, betitelt: Unsere Pluralisten. Dieser Text 3 wirft zuerst das phi-
losophische und politische Problem der Toleranz, des «Pluralismus» auf.



42 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Kann der «Pluralismus» ein hochstes Prinzip sein? Befreit er den Menschen
von der heiligen Pflicht der Wahrheitssuche? Artet er nicht in Gleich-
giiltigkeit aus?

Solschenizyn bestitigt von neuem den Primat der Wahrheit iiber die
Nicht-Wahrheit, der Uberzeugung iiber die Gleichgiiltigkeit. Dadurch
nahert er sich den philosophischen Positionen der Slawophilen. «Hundert
Maulesel, die in allen Richtungen ziehen, erzeugen keine Bewegung.»
Wieder einmal bezieht sich Solschenizyn auf das mathematische Modell:
es gibt nur eine Wahrheit, und wenn sie sich manchmal verdoppelt, sind
dies in der Physik die «Arme des gleichen Flusses».

Bei Solschenizyn findet man einen charakteristischen Zug des russischen
Denkens: die Weigerung, die Reflexion zu verweltlichen, die Politik von
der Religion zu trennen, den politischen Kompromiss zuzulassen. Das
heisst nicht, dass er der Demokratie oder der Toleranz gegeniiber absolut
feindselig eingestellt wire. Wer immer einen Glauben hat, den achtet er
(daher seine Achtung vor Israel, vor Japan, vor dem religiosen Republi-
kanismus der Griinder der amerikanischen Republik). Aber er will die
Demokratie der Wahrheit und Gerechtigkeit unterordnen, und er weigert
sich, das Hirngespinst «Demokratie» vor die Realitdt «Nation» zu stellen.

Beim Streit zwischen Sacharow und Solschenizyn im Jahre 1974 ging es
um die Zukunft Russlands. Solschenizyn warf Sacharow vor, fiir Russland
nur westliche Wege anzupreisen. Das immense Russland, so meinte er,
hdtte Anrecht auf einen besonderen Weg. In jiingster Zukunft wurde
Solschenizyn gezwungen, seine Ideen in bezug auf jene Sacharows neu
zu prazisieren. Man sieht klar, dass er den Universalismus der politischen
Auffassungen Sacharows verwirft 4.

Seit 1974 hat sich dieser «russische Streit» verschérft. Solschenizyn hat
nicht Unrecht, wenn er sagt, dass man ihm dauernd Meinungsprozesse
macht. In Unsere Pluralisten wird eine ganze Reihe von liberalen Denkern
des Russlandhasses geziehen. Solschenizyn vermischt die Argumente seiner
Gegner, gibt die Referenzen seiner Zitate nicht an und begniigt sich auch
oft mit Anspielungen. Wer jedoch diesen «russischen Streit» aufmerksam
verfolgt, erkennt miihelos die Zielscheiben 3.

Die «liberale» Partei, die Solschenizyn denunziert, setzt sich aus Emi-
granten zusammen wie Siniawski (Griinder der Zeitschrift Syntaxis),
Tschalitsé (der in New York seinen eigenen Verlag hat), dem Physiker
Liubarski (der in der Bundesrepublik eine Zeitschrift herausgibt). Das sind
Partisanen der demokratischen Bewegung in Russland, waren aktive Dissi-
dente und haben manchmal teuer bezahlt (sieben Jahre Lager fiir Si-
niawski).

Weitere Zielscheibe: Efim Etkind, Autor von Unblutige Hinrichtung



RUSSISCHER NATIONALISMUS 43

(Miinchen 1978), der in einer amerikanischen, auf russisch erscheinenden
Zeitschrift den seiner Ansicht nach faschistischen und antisemitischen Cha-
rakter der monarchistischen russischen, in Deutschland publizierten Zeit-
schrift Vetsche® denunziert habe . . . Ferner ein in den Westen iibergetrete-
ner exmarxistischer Journalist, Alexander Yanow, Autor eines englisch er-
schienenen Buches, in welchem er die «neue russische Rechte» als ultra-
nationalistisch, orthodox und intolerant anprangert und sie als Partisanin
einer Theokratie im Stile des Bolschewismus bezeichnet ...

Zu diesen Gegnern gehoren zudem der seither verstorbene Schriftsteller
Pinski, Autor brillanter Paradoxe iiber den russischen Nationalismus, der
jugoslawische Emigrant Mihajlo Mihajlow, der Moskauer Essayist Pome-
rants, der in Siniawskis Zeitschrift publiziert.

Die Reflexionen von Leonid Pinski?, einem brillanten Kenner der euro-
paischen Literatur, dessen Konversation in Moskau beriihmt war und dem
das Lager weder Schirfe noch Erfindungsgabe genommen hat, haben Sol-
schenizyn gedrgert. Pinski macht sich iiber den russischen Messianismus
auf grausame Weise lustig, diese «zur Tugend erhobenen nationalen
Laster», iiber den «Verwurzelungswahn». Besonders aber wirft er dem
neonationalen russischen Gedanken vor, sich im Kreis zu bewegen, alte
Themen wiederzukiuen statt vorwirtszuschreiten, wie dies Deutschland
und Japan nach ihrer Niederlage taten.

In einer heftigeren Form ist dies auch der Vorwurf Sinowjews. Von Buch
zu Buch wird die Kritik am «Vater der Wahrheit» schérfer. Die «Matriona»
von Solschenizyn wird zur Matrionadura (Matriona die Idiotin), eine echt
sowjetische Dirne, die, anstatt das antike «Mass» und die «Selbstbeschrin-
kung» des russischen Gerechten zu pflegen, diesen beschimpft, beneidet,
sabotiert und sich der Ausschweifung preisgibt. Kurz, fiir Sinowjew existiert
das unsichtbare Russland iiberhaupt nicht, dieses noch ganz vom christ-
lichen Spiritualismus verwandelte Russland, auf das man im Werk Sol-
schenizyins immer wieder stosst.

Solschenizyns Pamphlet greift die «Liberalen» an, als einst vom Regime
Privilegierte; viele von ihnen arbeiteten an der «heiklen ideologischen
Front» — es waren marxistische Philosophen, Journalisten oder Essayisten,
Redner oder sogar Berater im Zentralkomitee — und Solscherizyn stellt
ihnen den Standpunkt des «Provinzlers und Hiftlings» gegeniiber. Fiir ihn
waren die heutigen «Liberalen» die Privilegierten des Regimes vcn gestern,
und gesamthaft gesehen hitten sie ihre Verachtung gegeniiber dem geistigen
Russland beibehalten ...

Dem Vorwurf, eine auf «Blut» beruhende Auffassung der Nation zu
haben, entgegnet Solschenizyn: «Die Nation, das sind die Vorfehren, die
geistige Erziehung, die nationale Tradition. Deshalb sind die Vereinigten



44 RUSSISCHER NATIONALISMUS

Staaten in zweihundert Jahren nicht zu einer vereinigten Nation ver-
schmolzen, sondern werden von mdchtigen nationalen Lobbies zerrissen.»

Vorbild Stolypin

Im zweiten Band von «August 14» entwirft Solschenizyn ein Modell des
russischen Staatsmannes: P. Stolypin, der am 1. September 1911 in Kiew
ermordet wurde. Stolypin war gleichzeitig ein kiihner Reformer und ein
von der Orthodoxie inspirierter Nationalist. Seine grosse Idee war es, den
Boden dem einzelnen Bauern zuriickzugeben und die russische Gesellschaft
zu versohnen. «Ein durchdringendes Gefiihl, worin die russische Erde mit
dem russischen Bauern verschmilzt, worin beide mit Russland ver-
schmelzen, ausserhalb dieser Erde gibt es kein Russland. Ein dauerndes
und gespanntes Wahrnehmen ganz Russlands — wie wenn er es ganz in
seiner Brust triige.»

Man kann diese Form des Mystizismus der russischen Erde bei Sol-
schenizyn auf verschiedene Art deuten. Ich gehdre nicht zu jenen, die
darin einen «Blut-und-Boden»-Mythos wittern. Aus dem Innern Sowjet-
russlands erreichen uns ebenfalls sorgenvolle Nachforschungen nach den
«russischen Wurzeln». Alles verlduft so, als ob im gegenwirtigen ideologi-
schen Vakuum sich eine mit einem geistigen Durst verbundene nationale
Sehnsucht ausdriicke. Schriftsteller wie V. Below, V. Rasputin, V. Asta-
fiew haben dieser Nachforschung nach dem moralischen Fundament
bauerlich-christlicher Pragung Russlands eine Form gegeben, die nicht ein-
mal verschleiert ist.

Schon lange hatte der Schriftsteller Solooukhine, Autor der beriihmten
Briefe aus dem Museum (1966) aufgerufen, die nationale Vergangenheit
anzuerkennen und sich davon inspirieren zu lassen. Seit langer Zeit — un-
gefdhr seit zwanzig Jahren — findet eine Kampagne fiir die Erhaltung der
Schitze des Alten Russland statt, die sich auch einer gewissen offiziellen
Unterstiitzung erfreut. Aber gegen Ende der siebziger Jahre hat die neo-
spiritualistische Orientierung der erwidhnten Schriftsteller eine viel klarere
Form angenommen. Solschenizyn hat sie verschiedentlich geriihmt. Einige
haben auch ihn gepriesen. IThnen gemeinsam ist die Angst vor der «Ent-
nationalisierung» Sowjetrusslands. Mir scheint, dass zumindest ein Teil von
Solschenizyns Programm von ihnen sozusagen ausdriicklich angenommen
wird.

Welches Programm? Man kann es all jenen Schriften und Aufsidtzen
entnehmen, die vom Brief an die Obrigkeit (1973) iiber den Vortrag von
Harvard (1978) zur Polemik in der amerikanischen Zeitschrift Foreign
Affairs (1980) reichen:



RUSSISCHER NATIONALISMUS 45

— Die russische Nationalidee ist Verzicht, Askese, «Selbsteinschrankung»
(und nicht die universale Monarchie!).

— Dies wurde in der sibirischen Expansion Russlands erkennbar: eine
strenge Kolonisierung, die kaum jemanden geschadigt hat.

— Diese Nationalidee hat sich in der Orthodoxie entfaltet (mit ihrer
Variante des Alten Glaubens, der den Opfergeist symbolisiert) 8.

— Die internationalistische und bolschewistische Revolution ist vor allem
Sache der Auslédnder; sie wurde von aussen her bewirkt, sie hat den Keim
der Grausamkeit, des militanten Atheismus und des Expansionismus
gelegt.

— Die Erneuerung wird von vielféltigen «moralischen Revolutionen» aus-
gehen: man braucht nur den Atheismus vom Staat zu trennen, die nicht-
russischen Volker zu befreien, der Orthodoxie ihre Freiheit zuriick-
zugeben.

— Der Westen, der sich darauf versteift, russisch mit sowjetisch gleichzu-
setzen, begeht einen fundamentalen, tragischen Irrtum.

In kaum verdnderter Form kann man in Sowjetrussland Entsprechungen
zu jeder dieser Thesen finden. Der Akademiker Likhatschew?, Autor von
richtungweisenden Biichern iiber das russische Mittelalter, hat kiirzlich in
mehreren Artikeln den «russischen Geist» als einen Geist der Demut und
des Verzichts bezeichnet. Der Internationalismus und die kiinstlerische
Avantgarde werden entweder bagatellisiert oder direkt angegriffen, und
zwar von relativ regierungsnahen Ménnern wie dem Vizedirektor des
Instituts fiir Weltliteratur, P. Paliewski. Das Thema des religidsen und
moralischen Missionierens schimmert bei einem Autor wie Astafiew 10
kriftig durch.

So gibt es zwei mogliche Deutungen. Die erste ist jene von Yanow: ein
Zusammenprall zwischen dem Nationalismus der gegenwirtigen Fiihrer
und jenem Solschenizyns. Dies ist eine Deutung, die leichtfertig iiber die
Repression hinweggeht (Ogurtsow ist immer noch in einem Lager) und die
ganz unterschiedliche Leute iiber einen Kamm schert.

Der spiritualistische Nationalismus Likhatschews ist nicht jener des
Marschalls Ustinow, so wenig wie derjenige des Publizisten Tschalmaew 11
jenem des Schriftstellers Rasputin entspricht ... Die andere Deutung ist
jene des begrenzten, aber natiirlichen Wiederauflebens eines russischen
Nationalismus, ein nach einer zu langen «Entnationalisierung» unausweich-
licher Nationalismus, ermoglicht — in engen Grenzen — durch den ideo-

logischen Leerraum des breschnewschen und nach-breschnewschen Russ-
land.



46 RUSSISCHER NATIONALISMUS
Bolschewismus und Nationalismus

In Russland fehlen die Bedingungen fiir eine starke Allianz zwischen Ge-
sellschaft, Kirche und Arbeitern, wie sie in Polen existieren. Der russische
Nationalismus muss sich gegen die «Entnationalisierung» verteidigen, die
auf ein in den zwanziger Jahren kaum vorstellbares Mass angestiegen ist,
aber auch gegen den Nationalbolschewismus a la Stalin, einer paranoischen
Fassung des Chauvinismus.

Gewiss iiben die Ideologie und die Amtssprache in der Presse, in der
Schule und in den Medien weiterhin einen bestimmenden Einfluss aus.
Und der Nationalismus, an dem sich dieser Amtsjargon erndhrt, bleibt
«sowjetisch», militaristisch, durchdrungen von antiamerikanischer Propa-
ganda.

Die Literatur ist aber diesem Prozess nicht ganz unterworfen. Es er-
scheinen authentische Werke von Schriftstellern, die auf der Suche der
russischen Nation sind, und sie finden ihre Leser. Die okologische Unruhe,
ausgedriickt von grossen Schriftstellern wie Zalygin oder Rasputin, spielt
dabei eine Rolle und verdeckt zuweilen das, was ich die geistige Besorg-
nis!?2 nennen mochte. Auch Filme haben eine adhnliche Richtung ein-
geschlagen: Tarkowski insbesondere, der jedoch ins Exil ging, aber auch
Paradschanow und, in einer offizielleren Ausrichtung, Mihalkow-Kant-
schalowski.

Die Popularisierung der mittelalterlichen russischen Literatur, die ausser-
ordentliche Wiederbelebung des historischen Romans — stilisiert bei
Okudschaw, dokumentarisch bei Eidelmann —, ein Streit iiber den histori-
schen Roman; die feierliche Begehung der grossen nationalen Gedenktage
wie des Sieges von Dimitri Donskoi im Jahre 1478 iiber die Goldene Horde,
kurz: das wiedererwachte Interesse fiir die eigentliche russische Geschichte,
einst ertrdnkt in der multinationalen Geschichte der sowjetischen Vlker
— all dies sind weitere Zeichen des Wiederauflebens eines gewissen russi-
schen Bewusstseins. Dazu kommt das Gewahrwerden des russischen Ge-
burtenriickgangs, der mit einer Zunahme der Siduglingssterblichkeit 13 ein-
hergeht. Dies lauft parallel mit dem demographischen Aufstieg der musul-
manischen Sowjetrepubliken.

Die Begegnung zwischen Bolschewismus und Nationalismus gab es schon
mehrmals. Im Buch von Mikhail Agurski, einem Historiker des russischen
Nationalismus, werden dafiir mehrere Beispiele gegeben 14: Monarchisten,
die sich mit den Bolschewiken vereinigen; russische Emigranten in der
franzosischen Résistance, die dann wieder in die sowjetische Heimat
zurtickkehren. Das tragische Schicksal der grossen Dichterin Marina Tswe-
taewa, die sowohl die weissen Armeen als auch den «tapferen Bolsche-



RUSSISCHER NATIONALISMUS 47

wiken» besungen hatte, kehrte 1939 in die UdSSR zuriick, wo sie sich 1941
erhidngte. Kiirzlich brachte ein Memoirenbuch von Nina Kriwoschein 13
einen malerischen Erlebnisbericht iiber das Milieu der «Jungen Russen»
im Paris der Vorkriegszeit und des «Sowjetpatrioten» unmittelbar nach
dem Sieg von 1945. Der vom franzdsischen Minister Jules Moch den
Sowjets iibergebene Ingenieur Igor Kriwoschein, der in der Résistance bei
den FTP mitwirkte, landete direkt im Gulag, wo er Solschenizyn
begegnete ...

Gibt es heute eine dhnliche «Gefahr» ? Der Nationalismus Solschenizyns
und einer Vielzahl «russizistischer» Sowjetautoren predigt vor allem einen
gewissen russischen Isolationismus, die Beendigung der Interventionen im
Ausland, den Neuaufbau der russischen Streitkréfte im Innern des Landes,
die Bemiihung um eine moralische Entwicklung in einer vom Alkohol und
dem geistigen Vakuum zerstorten Gesellschaft.

Abschliessend berufe ich mich auf Milan Kundera. Der exilierte tsche-
chische Schriftsteller hat verschiedentlich Warnrufe zugunsten seiner
Nation ausgestossen: «Indem man eine Nation ihrer Kultur beraubt, ver-
urteilt man sie zum Tode», schreibt er in Le Monde vom 19. Januar 1979.
Spiter griff er dieses Thema in Le Débat vom November 1983 wieder auf.
Mit der Invasion der Tschechoslowakei, so argumentiert er, sei die tsche-
chische Kultur gestorben: «Man untergrub die Identitat der Nation, damit
sie von der russischen Zivilisation leichter verdaut werden konnte.» Schon
1979 hatte er proklamiert: «Die russischen Dissidenten zweifeln ebenso-
wenig wie die russischen Marschidlle an der weltweiten Sendung ihres
Vaterlandes. Trotz all seiner Leiden wird Russland nicht untergehen. In-
dem er nach Moskau schaut, konnte der Westen vielleicht das fremde Ant-
litz der Zukunft erblicken.»

Dieses fremde — und diistere — Antlitz der Zukunft ist, gemiss Kun-
dera, die russische Weltregierung (Sinowjew sagt die Ausbreitung des
«realen Sozialismus» iiber die ganze Erde voraus), eine «universelle
Monarchie» mit tartaro-russischem Gesicht, deren Monarchen sowjetische
Marschille wiren.

Kundera irrt in der Analyse der russischen Kultur. Diese Kultur schopft
aus zwei Quellen: dem Europa, von dem das kultivierte Russland ein Be-
standteil ist — und dies heute noch mit seiner hohen Bildung, seiner
Wissenschaft, seiner europiischen Kultur beweist — und dem Russland der
Vorfahren, das ldndlich und christlich war, eine paradoxe Mischung aus
passiver Demut und heftiger Auflehnung. Sind diese beiden Quellen ver-
siegt? Sind sie nur noch Mythen, wie Sinowjew unermiidlich wiederholt?
Trifft dies zu, dann gibt es keinen wahren russischen Nationalismus mehr —
es sei denn, der Mythus lebe verborgen weiter. In diesem Fall ist es falsch,



48 RUSSISCHER NATIONALISMUS

ihn zu verkennen, indem man aus ihm eine Art bolschewistischen Faschis-
mus mit dem Antlitz eines sowjetischen Marschalls macht ...

Wir erinnern uns an die Thesen von Vladimir Soloviev, wir vergessen
seine Warnungen nicht, aber wir bedenken auch seine Anerkennung der

Gegebenbheit des Geistig-Nationalen.

1 A. Koyré: La philosophie et le pro-
bléme national en Russie au début du
XIXe siecle. Paris 1929. — A. Walicki: The
Slavophile Controversy. History of a
Conservative Utopia in Nineteenth Cen-
tury Russian Thought. Oxford 1975. —
2VL Soloviev: Die nationale Frage in
Russland. Band I 1884, Band II 1891 (auf
russisch). — 3Al. Solschenizyn: Nos plura-
listes. Aus dem Russischen iibersetzt von
N. Struve. Fayard, Paris 1938. Das Thema
der «Pluralisten» wurde von Zinaida
Schakhowskoi in einem Artikel des Mes-
sager orthodoxe (Herbst/Winter 1983)
wieder aufgenommen. Indem er die Ideen
Solschenizyns zum Aussersten treibt (und
sie teilweise entstellt), klagt der Autor die
russischen «Pluralisten» an, in einem
«antirussischen Rassismus einig zu sein».
— 4 Nachdem er in einem Leserbrief nach
der Veroffentlichung seiner Intervention
in Japan anlédsslich eines «<Runden Tisches»
angeschuldigt wurde, die Ideen Sacharows
entstellt zu haben, kommt Alexander Sol-
schenizyn im Messager orthodoxe (Vest-
nik, Paris 1983, III/IV) auf das Thema
zuriick. Er zeigt, dass es zutrifft, dass die
von S. Pisar lancierte Idee der «Konver-
genz» der beiden grossen Systeme von
Sacharow in seinen Réflexions iibernom-
men wurde. — 3 G. Nivat: «La querelle du
nationalisme russe.» Le Débat, Paris, Ja-
nuar 1984. — ¢ Efim Etkind: «Orthodoxie,
Autokratie, nationale Gesinnung, Refle-
xionen bei der Lektiire von Vietchié.»
Vremia i my, Nr.67. New York 1982,
Juni—August (auf russisch). — 7 Cf. Syn-
taxis: Réflexions sur le sort de la Russie.
Paris 1981. — 8 Solschenizyn lédsst sich
keine Gelegenheit entgehen, dem Wider-
standsgeist der Altgliubigen die Ehre zu

erweisen. Diese Ehrerweisung ist um so
bemerkenswerter, als die russische Ortho-
doxie eine wenig tolerante Beziehung zu
dieser alten und populidren Dissidenz des
Glaubens in Russland hat. Der Erzpriester
Avvakum, dessen «Leben» ein literari-
sches Meisterwerk und ein erstaunliches
Zeugnis des Glaubens und des religidsen
Fanatismus in Russland am Ende des
18. Jahrhunderts ist, hat das Werk Sol-
schenizyns sicher beeinflusst. — 2 Das
grossartigste Werk Lichatschews ist seine
Poetik der altrussischen Literatur, Mos-
kau 1967, neu aufgelegt 1979. — 10 Cf.
V. Astafiew: Der Giftzar. Aus dem Rus-
sischen iibersetzt von J.C. Lanne. Jul-
liard, Paris 1982. — 1 Uber die nationali-
stischen Thesen dieses Publizisten sollten
gewisse Seiten in Solschenizyns Die Eiche
und das Kalb wiedergelesen werden. —
12Tn einer in der Gazette littéraire abge-
druckten Rede erkldrte der Akademiker
Lichatschew: «Bis vor kurzem beschloss
die Natur, ob der Mensch zu iiberleben
hat. Heute beschliesst der Mensch, ob die
Natur iiberleben wird.» Das Problem der
durch eine wilde Industrialisierung verur-
sachten Zerstorung der Natur in der
UdSSR ist ein besonders ausgeprigtes
und erzeugt eine dem gewohnlichen Mar-
xismus absolut gegensitzliche Bewusst-
werdung. — 13 Cf. Nick Eberstadt: «The
Health Crises in the USSR», New York
Review of books, 19. Februar 1981. -
14 Mikhail Agurski: Die Ideologie des Na-
tionalbolschewismus. Ymca-Press, Paris
1980 (auf russisch). * N. A. Krivochéine:
Vier Drittel unseres Lebens «Bibliothéque
des Mémoires russes» (geleitet von A. Sol-
schenizyn), Ymca-Press, Paris 1984 (auf
russisch).



	Der russische Nationalismus gestern und heute

