
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 1

Artikel: Das Höhlengleichnis : Thema und Variationen von Platon bis
Dürrenmatt

Autor: Gaiser, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konrad Gaiser

Das Höhlengleichnis

Thema und Variationen von Piaton bis Dürrenmatt

«Ich stelle mir nämlich Menschen in einer Höhle vor, Menschen, die von
Jugend auf an Schenkeln und Hals in Fesseln eingeschmiedet sind, so dass

sie unbeweglich sitzen bleiben und nur vorwärts, auf die Wand der Höhle,
zu schauen vermögen.» Das Bild scheint vertraut. Doch wir lesen weiter:
«In den Händen halten sie Maschinenpistolen.» Auf der Wand sind
menschliche Schatten zu sehen, die ebenfalls Maschinenpistolen haben.
In dem Glauben, Feinde vor sich zu sehen, schiessen die Gefangenen auf
die Schatten, und durch die zurückprallenden Kugeln töten sie sich selbst.

Das verwandelte Höhlengleichnis findet sich in Friedrich Dürrenmatts
Erzählung «Der Winterkrieg in Tibet» (1981). Die Höhlensituation ist wie
bei Piaton beschrieben (im «Staat», zu Anfang des 7. Buches), und wie bei
Piaton zeigt sie die Befangenheit des Menschen in Irrtümern und
Wahnvorstellungen. Während Piaton aber durch das Bild verdeutlichen will, dass

der Mensch die Täuschungen der Sinnenwelt hinter sich lassen und zur
wahren Welt der Ideen aufsteigen soll, wird die Höhle bei Dürrenmatt zu
einem Gleichnis für das Beängstigende der heutigen Zeit: für unsere Welt
der Aggressivität und der Feindbilder, die zur Selbstzerstörung führen.

Ein Bild der conditio humana

Piatons Höhlengleichnis ist das Sinnbild einer Weltauffassung, die bis heute
mächtig weitergewirkt, aber auch entschiedenen Widerspruch
hervorgerufen hat. Im Lauf dieser Auseinandersetzung ist gerade auch das Gleichnis

von den in der Höhle Gefangenen immer wieder neu gestaltet worden.
Das gleichbleibende Thema ist die Aussage, dass der Mensch sich in einer
elenden, unglücklichen, unwahren Situation vorfindet. Die Variationen
aber halten sich auf der einen Seite an die Überzeugung Piatons, dass sich
der Mensch durch das Streben nach höherer Erkenntnis aus seinem Gefängnis

befreien kann. Bestimmte Aspekte des platonischen Hinausstrebens
über die Sinnenwelt konnte sich vor allem die christliche Jenseitshoffnung



56 DAS HÖHLENGLEICHNIS

zu eigen machen. Auf der anderen Seite hat man den Sinn des Bildes stark
abgewandelt oder umgekehrt, um eine ganz andere, entgegengesetzte Weltsicht

zu verdeutlichen. Entsprechend umgestaltet, ist das Höhlengleichnis
auch bewusst gegen die platonische Metaphysik, für ein diesseitiges,
realistisches oder gar nihilistisches Weltbild in Anspruch genommen worden,

also auch für die resignierende Überzeugung, dass es sinnlos ist, hinter
dem, was die Erfahrung zeigt, eine bessere, wahre Welt zu erträumen.

Jede Zeit, jede Weltanschauung hat ihr eigenes Höhlengleichnis, dessen

verschiedene Ausprägungen die Paradigmenwechsel sichtbar machen, die
den Gang unserer Geistesgeschichte bestimmen.

Ältere Vorbilder

Schon in Piatons Gleichnis sind Motive früherer Welterklärungen zu-
sammengefasst und neu ausgestaltet. Vor ihm hat Empedokles von Agri-
gent, angeregt durch pythagoreische Vorstellungen, unsere Menschenwelt
mit einer Höhle verglichen (Fr. 120 und 121 Diels-Kranz). Empedokles
gab der alten griechischen Ansicht, dass wir nach dem Tod in das
Schattenreich des Hades kommen, eine neue Wendung, indem er erklärte:
wir sind jetzt in einer Unterwelt und verbüssen jetzt eine Strafe für frühere
Freveltaten. In die Welt des reinen Lichts kann unsere Seele, wenn sie durch
das Erdenleben geläutert ist, später einmal zurückkehren. - Auch das
Lehrgedicht des Parmenides, in dem die Fahrt eines Jünglings aus der dunklen
Welt der Meinungen zur lichtvollen Welt der Wahrheit beschrieben wird
(Fr. 1 D.-K.), hat Piaton gewiss beeindruckt.

Bei Piaton erhält das Höhlengleichnis seinen tieferen Sinn von der
Ideenlehre her. Zum Hauptmotiv wird bei ihm der Gedanke, dass in unserer
Welt der Erscheinungen alles abbildhaft ist. In seinem Gleichnis der
Gleichnishaftigkeit wird also nicht nur das Elend des menschlichen Lebens
veranschaulicht, sondern auch erklärt, dass wir in allem, was wir sehen,
Symbole der wahren Welt erkennen sollten.

Die Wirklichkeit neu gesehen

Piatons grosser Schüler Aristoteles hat sich als erster herausgefordert
gefühlt, das Höhlengleichnis umzuformen. In dem verlorenen Dialog «Über
die Philosophie» war zu lesen, was Cicero (De natura deorum II 37, 95)
referiert: Wenn Menschen in einer unterirdischen Höhlenwohnung, die
komfortabel eingerichtet ist, aufgewachsen wären und dann plötzlich ins
Freie herausträten, mussten sie beim Anblick der wunderbaren Ordnung
der Natur an Götter glauben.



DAS HÖHLENGLEICHNIS 57

Für Aristoteles ist die «wahre Welt» nicht mehr das jenseitige Reich der

Ideen, sondern der Kosmos, in dem wir leben. Nur haben wir uns an dessen

Schönheit und Regelmässigkeit allzusehr gewöhnt. Wir sind - so erklärt
Aristoteles im Widerspruch zu Piaton - nicht in einer Schattenwelt
gefangen, sondern befinden uns in der Welt des Lichts, wo wir allerdings
lernen müssen, das Staunenswerte und Göttliche um uns wahrzunehmen.

Im Gefängnis der Leidenschaften

Nicht mehr um das Verständnis der Welt im ganzen, sondern nur noch um
die richtige Lebensweise geht es bei Maximos von Tyros, einem philosophischen

Wanderprediger des 2. Jahrhunderts n. Chr. Er will mit seiner
Metamorphose des Höhlengleichnisses (Philosophumena 36, 4) das moralische
Ideal der Bedürfnislosigkeit illustrieren: Das gewöhnliche, von
Leidenschaften und Begierden umgetriebene Leben gleiche dem Unglück derer,
die in einem dunklen Kerker gefangen sind; wer sich dagegen nicht den
Lüsten des Augenblicks ausliefere, führe ein Leben in Freiheit.

Ein antiplatonisches Gedankenexperiment

Um seinen Übertritt zum Christentum glaubhaft zu machen, hat Arnobius
aus Sicca in Nordafrika zu Beginn des 4. Jahrhunderts sein Werk «Gegen
die Heiden» verfasst. Überraschenderweise wendet er sich hier (II 20-26)
mit einem Höhlengleichnis gegen Piaton, wenn auch nicht gegen die
platonische Jenseitsvorstellung, sondern gegen die Lehre von der
Wiedererinnerung und der natürlichen Unsterblichkeit der Seele. Wenn ein
Mensch, so schildert er ausführlich, an einem unterirdischen Ort in völliger
Einsamkeit aufwüchse und dann plötzlich ans Tageslicht käme, könnte er
nichts erkennen, ja nicht einmal mit den anderen sprechen. Daran sehe

man, dass die menschliche Seele kein Wissen mitbringe, sondern sich alles
durch Erfahrung und Erziehung aneignen müsse. Die Unsterblichkeit habe
sie also nicht ihrer Natur nach; nur durch die Gnade Gottes könne sie ihr
zuteil werden.

Der Tod als Befreiung

Nicht erst bei christlichen Autoren wird das Höhlengleichnis zu einem
Bild für den Übergang in ein besseres Leben nach dem Tod. Der römische



58 DAS HÖHLENGLEICHNIS

Stoiker Seneca spricht in einem seiner «Moralischen Briefe» (102, 21-30),
wo er über den Tod nachdenkt, statt von einer unterirdischen Höhle vom
Mutterleib, aus dem man bei der Geburt befreit wird: So wie wir aus dem
Dunkel ans Licht dieser Welt kommen, ist vielleicht der Tod eine andere
Geburt, bei der wir in das wahre, unvergängliche Licht gelangen.

Ähnlich wie Seneca, aber nun von christlichen Vorstellungen geleitet,
sagt der Kirchenvater Gregor von Nyssa in Kappadokien (4. Jahrh.) an
einer bildhaften Stelle seiner Schrift «Über die Toten»: Unser jetziges
Leben gleicht der Gefangenschaft in einem finsteren Verlies; wenn wir uns
in diesem Gefängnis wohl fühlen und es nicht verlassen wollen, so nur
deshalb, weil wir von der Herrlichkeit des wahren Lebens im Licht nichts
wissen.

Das Licht des Mystikers

Diese neuplatonisch-christliche Tradition erneuernd, hat der um das Jahr
1000 in kleinasiatischen Klöstern lebende Mönch Symeon («der neue
Theologe» genannt) auch das Höhlengleichnis im Sinne religiöser Mystik
reich ausgestaltet (Ethische Reden I 12). Das Licht, das von draussen in
das Dunkel der Höhle dringt, ist nun die Quelle mystischer Erleuchtung
und Erhebung. Wenn es plötzlich offenbar wird, bewirkt die Helligkeit
zuerst eine ekstatische Erschütterung. Bei längerer Gewöhnung an das
Licht weichen Überwältigung und Ergriffenheit dem ruhigen Vertrautsein
mit der höheren Wahrheit. Für Symeon ist das Leben im dunklen Gefängnis
des Körpers das Schicksal des Menschen, aus dem er erst durch Tod und
Auferstehung befreit wird, um dann im vollen göttlichen Licht zu leben.
Doch auch jetzt schon können wir durch Busse, Reue und Demut des von
der jenseitigen Welt herkommenden Lichtes teilhaftig werden.

Erleuchtung des Herzens als Gemälde

Seine produktive Kraft beweist das Bild der Höhle nicht weniger in der
Neuzeit. Gegen Ende des 16. Jahrhunderts hat der Holländer Hendrick
Laurenszoon Spiegel ein Lehrgedicht mit dem Titel «Hertspiegel» («Spiegel
des Herzens») verfasst, in dem er auch das Höhlengleichnis neu erzählt
(III 70-154). Die Höhle wird hier zu einem Bild des menschlichen Herzens
mit seinen dunklen Trieben und der Fähigkeit, sich dem Licht der Vernunft
und der Offenbarung zu öffnen. Spiegel hat Cornelis von Haarlem inspiriert,
die platonische Höhle zu malen. Von dem später verlorengegangenen
Gemälde vermittelt uns ein Kupferstich des Holländers Jan Saenredam aus
dem Jahr 1604 einen guten Eindruck: Man sieht ein Gewölbe, das in einen



DAS HÖHLENGLEICHNIS 59

dunklen und einen von einer Lampe erhellten Raum geteilt ist (nach dem

Gedicht Spiegels die rechte und die linke Herzkammer mit der grossen
Aorta als Ausgang). Auf der trennenden Mauer stehen Statuen: allegorische
Figuren der christlichen Tugenden und der weltlichen Laster. Die im
Dunkel sitzenden Menschen blicken auf die Schatten der Allegorien an der
Wand. Die von der Lampe beschienenen Männer sind die Vertreter der
Wissenschaften und der Philosophie, die zu bestimmten Erkenntnissen,
aber noch nicht zur Wahrheit des Glaubens - zum hellen Sonnenlicht im
Freien - gelangt sind. Auch die Überschrift verdeutlicht die Transposition
dieses Antrum Platonicum in die Vorstellungswelt des christlichen Humanismus

der Renaissancezeit: «Das Licht ist in die Welt gekommen, und die
Menschen haben die Finsternis mehr geliebt als das Licht» (Joh. 3, 19).

Kritik der Trugbilder

Konnten sich die religiösen Weltdeutungen am platonischen Gleichnis
orientieren, so lassen sich die Bestrebungen der wissenschaftlichen
Aufklärung eher mit dem aristotelischen Gegenbild veranschaulichen. Die
lichtvolle Welt ausserhalb der Höhle ist die Welt, in der wir leben, die uns
aber zunächst durch unsere Vorurteile und unsere selbstverschuldete
Unmündigkeit verschlossen ist. Die kritische Klärung unserer Verstandesmittel
soll uns den Blick für eben diese Welt öffnen.

Der philosophierende englische Lordkanzler Francis Bacon sieht zu
Beginn des 17. Jahrhunderts das Haupthindernis auf dem Weg zu einer
methodisch sicheren Naturerkenntnis in den vielen Selbsttäuschungen der
Menschen. Die individuellen Irrtümer des Einzelnen nennt er «Trugbilder
der Höhle» (idola specus). Wie nämlich ein Mensch, so führt er aus, der in
der Höhle Trugbilder sieht, beim Heraustreten zunächst törichte und
verwirrte Ansichten haben wird, so hindern uns die Vorurteile und falschen
Meinungen an der wahren Erkenntnis (De dignitate et augmentis scien-
tiarumVA).

Bei Aristoteles und Piaton wird der Befreite durch das Neue überrascht
und geblendet, aber die Täuschungen bleiben in der Höhle zurück. Nach
Bacon hingegen bringt der ans Licht Heraustretende seine Trugbilder mit,
und sie sind es, die ein angemessenes Verständnis der Welt zunächst
verhindern. Was also für Piaton ein Aufstieg von den abbildhaften zu den
wahrhaft seienden Objekten ist, bei Aristoteles eine Abkehr von falscher
Gewohnheit, wird bei Bacon zu einem Problem der Selbstkritik des
Subjekts, das die Voreingenommenheiten, die seinen Verstand korrumpieren,
durchschauen sollte.



60 DAS HÖHLENGLEICHNIS

Gläubiges Vertrauen

Doch auch in der Neuzeit ist der Glaube an eine transzendente Welt und
einen göttlichen Urgrund aller Dinge mit dem Höhlengleichnis zum
Ausdruck gebracht worden.

Christoph Martin Wieland etwa hat in seinem religiös begeisterten
Jugendgedicht «Die Natur der Dinge» (1752) das Gleichnis in seiner
aristotelischen Gestalt poetisch nacherzählt, um - ebenso wie Aristoteles

- zur Erkenntnis Gottes in der «Wunderuhr der Welt» aufzurufen.
Ein Autor unseres Jahrhunderts, der Cambridger Professor und

Romanschriftsteller Clive Staples Lewis (1898-1963) hat unter dem Titel
«Transposition» eine Pfingstpredigt veröffentlicht, in der er erklärt, dass
übernatürliche Offenbarungen uns nur erreichen können, wenn sie in die Welt
unserer Erfahrungen «transformiert» werden. Lewis erläutert dies mit einer
Geschichte: Eine Frau gebiert im Gefängnis einen Sohn. Als dieser
heranwächst, schildert sie ihm die Aussenwelt mit Hilfe von Zeichnungen. Eines
Tages wird ihr klar, dass der Sohn sich vorstellt, die Welt bestünde aus
lauter Bleistiftstrichen. Über seinen Irrtum aufgeklärt, kann er sich die
wahre Welt ausserhalb des Verlieses überhaupt nicht mehr vorstellen. -
Wie Piaton will Lewis sagen, dass wir die andere Welt nur abbildhaft
erfassen können, dass uns die Unzulänglichkeit der Bilder jedoch nicht
hindern soll, in ihnen das Wahre repräsentiert zu finden. Anders als Piaton
glaubt er, dass wir in die wahre Welt nicht schon hier durch philosophisches
Bemühen, sondern erst durch den Tod als Auferstandene gelangen können.

Luise Rinsers neues Buch «Mirjam» (Frankfurt a. M. 1983), in dem das
Leben Jesu aus der Sicht der Maria Magdalena geschildert wird, endet mit
einer Reminiszenz an das platonische Gleichnis, die zeigt, wie anders das

menschliche Leiden aus christlicher Sicht zu deuten ist. Die junge Jüdin
hörte von einem Griechen das Höhlengleichnis Piatons, das ihr besonders
gefiel (S. 33). Zum Schluss sagt sie (S. 330-332), dass ihr der auferstandene
Herr zum Abschied in einer Höhle, ihrer Zufluchtsstätte, als Licht erschienen

sei. Seitdem sieht sie wieder nur Schatten an der Höhlenwand, aber sie

glaubt: «Wenn das Dunkel am schwärzesten ist und der Pfad sich verliert,
dann ist er nahe, der Gott.»

Negativbilder

Stärker als gläubige Hoffnung prägen Ernüchterung und Verzweiflung die
literarischen Höhlengleichnisse unseres Jahrhunderts.

In Edward Estlin Cummings' Kurzdrama «Anthropos: Die Zukunft der



DAS HÖHLENGLEICHNIS 61

Kunst» (1930) wärmen sich in einer Höhle drei inframenschliche Wesen

an einem «ehemaligen Feuer», während ein nackter Mensch ein Mammut
an die Wand malt und von draussen die Geräusche der technischen
Zivilisation hereindringen. Die Höhle, bei Piaton das Bild für den Anfang
der geistigen Entwicklung, ist hier als Primitivzustand dargestellt, der

jedoch nicht den Beginn, sondern das Ende der Evolution bedeutet. Die
Menschen haben sich aus der Welt des Lichts in die Geborgenheit der
Höhle zurückgezogen, denn die Sonne draussen ist nicht mehr Quelle des

Lebens, sondern ihre Strahlen zerstören wie mörderische Spiesse. Der
Fortschritt des aufgeklärten Geistes nötigt zum Rückschritt ins
Inframenschliche. Die in die Höhle Zurückgekehrten werden nicht, wie bei
Piaton, zu Politikern, die andere hinaufführen, sondern zu Demagogen,
die den Mob mit Parolen in die Tiefe der Höhle zurückdrängen. Die
Wahrheit, die man ausserhalb der Höhle gesehen hat, will man nicht
verkünden, sondern vergessen. Nur der Künstler ist Mensch geblieben; er
versucht, die Wahrheit der Aussenwelt in der Höhle abzubilden, sieht aber

nicht, dass die Realität inzwischen denaturiert ist. Immerhin, so mag man
Cummings verstehen, ist er der einzige Mensch in un(ter)menschlicher Zeit,
der die einstmals gewusste Wahrheit noch in Erinnerung zu bringen vermag.

Ist bei Cummings die Höhle der letzte Trost, weil man zu viel von der
Welt draussen gesehen hat, so wird unsere Höhlenwelt bei Samuel Beckett
trostlos, weil man zu wenig von der Welt draussen erfährt und jede Hoffnung

auf einen Ausweg illusorisch ist. In der von Beckett 1970 veröffentlichten

Erzählung «Le dépeupleur» («DerVerwaiser») irren nackte menschliche

Körper in einem schwach beleuchteten zylindrischen Raum umher.
Jeder sucht den, dessen Abwesenheit alles entvölkert, verwaist. Mit Leitern
wollen die Menschen Nischen und Tunnel in der oberen Zylinderwand
erreichen. Einige sind ständig beim Klettern, andere halten öfters inne,
wieder andere haben, ermattet, das Suchen schon ganz aufgegeben. Die
Suche wird motiviert durch den Traum von einem Ausweg; aber es gibt
diesen Ausweg nicht, oder er ist, im Zenit der Decke, unerreichbar. Einer
nach dem anderen lässt von dem vergeblichen Bemühen ab und erstarrt, bis
schliesslich alles stumm und dunkel wird. - Eine lichtvolle, bessere Welt
gibt es bei Beckett also nur noch als Negation in dem unerreichbaren Ziel
der Suchenden. Die Höhle, zum Zylinder aus Hartgummi geworden, ist
nicht mehr der Ort des Aufbruchs und des Übergangs in eine wahre Welt,
sondern ein Ort der Resignation, der Endzeit, des langsamen Verendens.

Auch bei Dürrenmatt ist die Höhle der Ort, in dem es mit uns zu Ende
geht. In einem unterirdischen Stollengewirr kämpfen nach der Katastrophe
eines Atomkrieges Söldner gegen Feinde, die es gar nicht gibt: Feind ist
der Mensch sich selbst. Diese Erkenntnis fasst ein Söldner in das Höhlen-



62 DAS HÖHLENGLEICHNIS

gleichnis, mit dem unser Gang durch die Geschichte des Gleichnisses

begonnen hat; und er ritzt seinen Erlebnisbericht in die Stollenwände ein.
Schliesslich stürzt das ganze Labyrinth in sich zusammen: «Die Söldner
müssen es zu sehr ausgehöhlt haben.»

Die Zukunft

Ist dies das Ende des Höhlengleichnisses? Ist es am Ende ein Bild ohne
Zukunft? Die verschiedenen Reprisen des Gleichnisses zeigen, dass der
Mensch über die unbefriedigende Wahrheitsferne seines Daseins hinausstrebt

und hinausdenkt, auch wenn die Alternative nur Utopie oder
Einbildung sein mag. Mit jeder Variation war die Frage verbunden, ob und
wie wir uns aus unserem Gefängnis befreien können: jetzt schon mit Hilfe
der Philosophie oder Religion, oder erst durch den Tod, oder überhaupt
nicht? Zumal dann, wenn der metaphysische Ausblick fehlt und die
irdische Welt als die einzig reale erscheint, verdichtet sich die Ungewissheit
heute zu der Frage, ob nicht nur der Einzelne in unglücklicher
Selbsttäuschung gefangen ist, sondern auch das ganze Menschengeschlecht
mitsamt seiner «Höhle» an menschlicher Ignoranz und Torheit zugrundegeht.

Der Weg, der zur Erkenntnis führt, sei schwer zu begehen, schreibt der
Söldner Dürrenmatts; nicht begehbar sei er jedoch ohne das Wagnis von
Fiktionen.

Quellennachweise

Für hilfreiche Mitwirkung bei der Vorbereitung und Abfassung des hier veröffentlichten

kurzen Beitrages - beim Recherchieren, Interpretieren und Formulieren -
gebührt Frau Margarita Kranz (Tübingen) besonderer Dank. Eine ausführlicher
dokumentierende Darstellung soll nach Möglichkeit später folgen. Als wichtigste Vorarbeiten

zu unserem Versuch sind die Studien zur Metaphorologie von Hans Blumenberg
zu nennen, besonders sein Beitrag: Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der
philosophischen Begriffsbildung, Studium Generale 10, 1957, 432-447 (mit einem
Exkurs: Die Höhle, S. 437-438).

Die folgende Übersicht beschränkt sich auf solche Variationen des Höhlengleichnisses,

in denen das Bild der dunklen Gefängnishöhle beibehalten ist und paradigmatisch

zur Veranschaulichung der conditio humana dient. Ins Uferlose käme man,
wollte man überhaupt das Motiv der Höhle in der Literatur verfolgen oder auch Texte,
in denen sonstwie der Gegensatz von Dunkel und Licht bedeutsam gestaltet ist,
hinzunehmen. Nicht berücksichtigt sind hier auch die vielen spezielleren Reflexe des
platonischen Gleichnisses in der antiken und modernen Literatur. - Die zuvor, im Rahmen
unseres vergleichenden Essays, noch nicht erwähnten Textbeispiele sind bei der
Numerierung eingeklammert.



DAS HÖHLENGLEICHNIS 63

1. Empedokles, Fr. B 120. 121 Diels-Kranz (Die Fragmente der Vorsokratiker,
Griechisch und deutsch von H. Diels, 6., verb. Aufl., hrsg. von W. Kranz, Berlin
1951, Bd. I, S. 360).

(2) Piaton, Phaidon 108 C -115 A (Schlussmythos über die Gestalt der Erde: Wir
Menschen leben in einer Vertiefung der wahren Erdoberfläche).

3. Platon, Politela VII 514 A - 519 B (Das Gleichnis und seine Auslegung).

4. Aristoteles, Dialog «De philosophia», Fr. 13 Walzer/Ross, referiert bei Cicero,
De natura deorum II 37, 95. Übersetzung in: W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung
einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin 1923 (21955), 167.

5. Lucius Annaeus Seneca (gest. 65 n. Chr.), Epistulae morales ad Lucilium 102,
21-30. Übersetzung in: M. Rosenbach (Hrsg.), Seneca-Studienausgabe, Bd. IV: An
Lucilius, Briefe über Ethik 70-124, Darmstadt 1984.

6. Maximos von Tyros (etwa 125-185 n. Chr.), Philosophumena 36, 4 (ed. H. Hobein,
Leipzig 1910).

(7) Flavius Philostratos (um 200 n. Chr.), Das Leben des Apollonios von Tyana VII
26 (Griechisch und deutsch herausgegeben, übersetzt und erläutert von W.
Mumprecht, Zürich 1983): Apollonios vergleicht die Bindung der menschlichen Seele

an den Körper mit einer Kerkerhaft.

8. Arnobius (um 300), Adversus nationes II 20-26 (ed. C. Marchesi, Turin 1934,
21953). Übersetzung: F. A. von Besnard, Des Afrikaners Arnobius sieben Bücher
wider die Heiden, Landshut 1842. Interpretation: H. Blumenberg, Das dritte
Höhlengleichnis, Turin 1961 (Studi e ricerche di storia della filosofia, 39).

9. Gregor von Nyssa (gest. 394), De mortuis, p. 37, 16-39, 3 Heil (Gregorii Nysseni
opera, vol. IX, Leiden 1967). Übersetzung und Interpretation: W. Blum, Eine
Verbindung der zwei Höhlengleichnisse der heidnischen Antike bei Gregor von Nyssa,
Vigilia Christianae 28,1974, 43-49.

10. Symeon der junge oder «der neue Theologe» (949-1022), Ethikoi logoi I 12,
319-451 Darrouzès (Syméon le nouveau théologien, Traités theologiques et
éthiques, Introduction, texte critique, traduction et notes par J. Darrouzès, I. Paris
1966).

(11) Gregor der Grosse (540-604), Dialogi 4, 1, p. 230, 3-11 Moricca (Gregorii magni
Dialogi, éd. U. Moricca, Rom 1924) Patrologia Latina (Migne) 77, 320a: Eine
Frau beschreibt ihrem im Gefängnis geborenen Sohn die Aussenwelt, doch kann
sie ihm damit nicht glaubhaft machen, dass es diese Welt gibt. - Interpretation:
A. de Vogué, Un avatar du mythe de la caverne dans les dialogues de Grégoire le
Grand, in: Homenaje a Fray Justo Pérez de Urbel, t. II, Silos 1977 (Studia Silen-
sia 4), 19-24.

12. a) Hendrick Laurenszoon Spiegel (1549-1612), Hertspiegel III 70-154. Ausgabe
der Bücher I—III: H. L. Spiegel, Hertspiegel I, uitgegeven en taalkundig toegelicht
door Albert Cornells de Jong, Amsterdam 1930.

b) Jan Saenredam, Kupferstich «Antrum Platonicum», 1604 (angeregt durch H. L.
Spiegel). Ein Original in Paris, Bibliothèque Nationale. Abbildungen ausser in der



64 DAS HÖHLENGLEICHNIS

Textausgabe von A. C. de Jong (o. Nr. 12a) in: P. J. Vinken, H. L. Spiegel's Antrum
Platonicum, Oud-Holland 75, 1960, 125-142; Ph. Verdier, Des mystères grecs à

l'âge baroque. Commentaires à l'«Antrum Platonicum» de J. Saenredam,
Festschrift U. Middeldorf, Berlin 1968, 376-391 (Tafel CLXXIV).

(13) Johann Valentin Andrea (1587-1654), Die alchimistische Hochzeit von Christian
Rosenkreuz, Strassburg 1616; hrsg. von A. Rosenberg, München 1957, hier S. 58-
61: der Erzähler sieht sich, träumend, in einem finstern Turm, aus dem er ans
Licht (der göttlichen Weisheit) heraufgezogen wird.

14. Francis Bacon (1561-1626), ed. Spedding - Ellis - Heath, London 1857-1859. Über
die idola specus: Novum Organum scientiarum (1620), I 42; De dignitate et
augmentis scientiarum (1623), V 4 (Bd. 1, S. 645). Interpretation: R. Brandt, Über
die vielfältige Bedeutung der Baconschen Idole, Philos. Jahrb. 83, 1976, 42-70.

(15) René Descartes (1596-1650), Discours de la méthode, Leiden 1637; Übersetzt und
herausgegeben von L. Gäbe, Hamburg 1960. Originalausgabe 6. Teil, S. 71 (S. 114-
117 Gäbe): Die Scholastiker gleichen einem Blinden, «der, um sich ohne Nachteil
mit einem Sehenden schlagen zu können, diesen in die Tiefe einer sehr dunklen
Höhle führt...».

16. Christoph Martin Wieland (1733-1813), Die Natur der Dinge (Lehrgedicht in
sechs Büchern, 1752), I 77-164; in: Wielands Werke, I. Band, Poetische Jugendwerke,

1. Teil, hrsg. von F. Homeyer, Berlin 1909, S. 17-19 Wielands Gesammelte

Schriften, hrsg. von der Preuss. Akad. d. Wiss., Erste Abt.: Werke, Bd. I).

(17) Jean Paul (Jean Paul Friedrich Richter, 1763-1825), Die unsichtbare Loge (1793),
in: Sämtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe, Erste Abt., Bd. II, hrsg. von
E. Berend, Weimar 1927. Hier S. 54—55: Schilderung eines manipulierten
Auferstehungserlebnisses. Ein bis zu seinem achten Lebensjahr unterirdisch erzogener
Knabe gelangt ans Licht der Sonne und glaubt sich im Himmel.

(18) Christoph von Schmid (1768-1854), Wie Heinrich von Ehrenfels zur Erkenntnis
Gottes kam (Erzählung), in: Gesammelte Schriften, Bd. I, 2. Aufl., Augsburg 1858,
13-74. Umsetzung des aristotelischen Höhlengleichnisses (o. Nr. 4) in eine erbauliche

Erzählung für kindliche Gemüter.

(19) Luigi PirandeUo (1867-1936), Ciàula scopre la luna (Ciàula entdeckt den Mond),
italienisch (1912) in: Opere, vol. I, Novelle per un anno, Verona 1956; deutsch in:
Luigi PirandeUo, Novellen für ein Jahr, hrsg. von L. Rüdiger u. a., Zürich 1964/65.
Wie ein junger Bergmannsgehilfe, der sich vor dem nächtlichen Dunkel fürchtet,
zum ersten Mal den Mond erblickt.

20. Edward Estlin Cummings (1894-1962), Anthropos. The Future of Art, zuerst in:
W. S. Hankel (ed.), Wither, Wither, or After Sex, What? A Symposium to End
Symposiums, New York 1930; jetzt zugänglich in: E. E. Cummings, Three Plays
and a Ballett (ed. by G. J. Firmage), New York 1967; deutsch: Anthropos. Die
Zukunft der Kunst, in: W. Höllerer (Hrsg.), Spiele in einem Akt, Frankfurt am
Main 1961, 431-435.

21. Clive Staples Lewis (1898-1963), Transposition. A Sermon at Mansfield College,
Oxford, in: They Asked for a Paper, London 1962, 166-182, bes. 177-179. Das
Motiv des im Gefängnis geborenen Sohnes stammt offenbar von Gregor dem



DAS HÖHLENGLEICHNIS 65

Grossen (o. Nr. 11). - Eine märchenhaft erzählte Version des Höhlengleichnisses
enthält ein Kinderbuch von C. S. Lewis: The Silver Chair. A Story for Children,
1953 (Puffin Books 1965), Kap. XII.

(22) Gerd Gaiser (1908-1976), «Lass dich doch einmal hinauf» (Erzählung), ursprüng¬
lich als Episode in: Das Schiff im Berg. Aus dem Zettelkasten des Peter Hagmann,
München 1955, 104-144; danach mehrfach in Anthologien und Lesebüchern. Ein
junger Mann lässt sich in eine Höhle hinab und kann sich nicht mehr befreien.

23. Samuel Beckett (geb. 1906), Le dépeupleur, Paris 1970; Le dépeupleur / Der Ver¬
waiser, französisch und deutsch (übersetzt von E. Tophoven), Frankfurt am Main
1980.

(24) Zbigniew Herbert (geb. 1924), Die Höhle der Philosophen, deutsch von H. Kunst¬

mann, in: Spectaculum. Hörspiele, Frankfurt am Main 1963, 58-80. Sokrates im
Gefängnis vor dem Tod.

(25) Woody Allen (Allen Stewart Königsberg, geb. 1935), Nebenwirkungen (englisch:
Side Effects, New York 1975, übersetzt von B. Schwarz), München 1981, hier
S. 44-51: «Meine Apologie», mit einer Parodie des platonischen Gleichnisses.

26. Friedrich Dürrenmatt (geb. 1921), Der Winterkrieg in Tibet. Stoffe I, in: Stoffe
I—III, Zürich 1981; jetzt auch gesondert als Diogenes Taschenbuch, Zürich 1984.

27. Luise Rinser, Mirjam, Frankfurt am Main 1983 (S. 33 und 330-332).

Mit sechs Radierungen hat der Maler Ferdinand Springer das platonische Gleichnis
illustriert: Piaton, Le mythe de la caverne, traduit par l'abbé Grou (1742), avec 6

burins originaux de Ferdinand Springer, Paris (Editions Pro-Francia) 1948.

Auch in das Medium des Films ist das Höhlengleichnis transponiert worden, wie
vor allem zwei Beispiele zeigen:

Andrzej Wajda, Kanal (1956/57). Textbuch: The Wajda Trilogy. Three Films by
Andrzej Wajda, New York 1973.

Bernardo Bertolucci, The Conformist (nach Alberto Moravia, «Il conformista»);
dazu: J. Annas, An Introduction to Plato's Republic, Oxford 1981, 257-258).


	Das Höhlengleichnis : Thema und Variationen von Platon bis Dürrenmatt

