Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 1

Artikel: Das Hohlengleichnis : Thema und Variationen von Platon bis
Darrenmatt

Autor: Gaiser, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164235

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Konrad Gaiser

Das Hohlengleichnis

Thema und Variationen von Platon bis Diirrenmatt

«Ich stelle mir nidmlich Menschen in einer Hohle vor, Menschen, die von
Jugend auf an Schenkeln und Hals in Fesseln eingeschmiedet sind, so dass
sie unbeweglich sitzen bleiben und nur vorwiirts, auf die Wand der Hohle,
zu schauen vermogen.» Das Bild scheint vertraut. Doch wir lesen weiter:
«In den Hiinden halten sie Maschinenpistolen.» Auf der Wand sind
menschliche Schatten zu sehen, die ebenfalls Maschinenpistolen haben.
In dem Glauben, Feinde vor sich zu sehen, schiessen die Gefangenen auf
die Schatten, und durch die zuriickprallenden Kugeln toten sie sich selbst.

Das verwandelte Hohlengleichnis findet sich in Friedrich Diirrenmatts
Erzihlung «Der Winterkrieg in Tibet» (1981). Die Hohlensituation ist wie
bei Platon beschrieben (im «Staat», zu Anfang des 7. Buches), und wie bei
Platon zeigt sie die Befangenheit des Menschen in Irrtiimern und Wahn-
vorstellungen. Wahrend Platon aber durch das Bild verdeutlichen will, dass
der Mensch die Tauschungen der Sinnenwelt hinter sich lassen und zur
wahren Welt der Ideen aufsteigen soll, wird die Hohle bei Diirrenmatt zu
einem Gleichnis fiir das Bedngstigende der heutigen Zeit: fiir unsere Welt
der Aggressivitidt und der Feindbilder, die zur Selbstzerstorung fiihren.

Ein Bild der conditio humana

Platons Hohlengleichnis ist das Sinnbild einer Weltauffassung, die bis heute
miéchtig weitergewirkt, aber auch entschiedenen Widerspruch hervor-
gerufen hat. Im Lauf dieser Auseinandersetzung ist gerade auch das Gleich-
nis von den in der Hohle Gefangenen immer wieder neu gestaltet worden.
Das gleichbleibende Thema ist die Aussage, dass der Mensch sich in einer
elenden, ungliicklichen, unwahren Situation vorfindet. Die Variationen
aber halten sich auf der einen Seite an die Uberzeugung Platons, dass sich
der Mensch durch das Streben nach hoherer Erkenntnis aus seinem Gefang-
nis befreien kann. Bestimmte Aspekte des platonischen Hinausstrebens
iiber die Sinnenwelt konnte sich vor allem die christliche Jenseitshoffnung



56 DAS HOHLENGLEICHNIS

zu eigen machen. Auf der anderen Seite hat man den Sinn des Bildes stark
abgewandelt oder umgekehrt, um eine ganz andere, entgegengesetzte Welt-
sicht zu verdeutlichen. Entsprechend umgestaltet, ist das Hohlengleichnis
auch bewusst gegen die platonische Metaphysik, fiir ein diesseitiges,
realistisches oder gar nihilistisches Weltbild in Anspruch genommen wor-
den, also auch fiir die resignierende Uberzeugung, dass es sinnlos ist, hinter
dem, was die Erfahrung zeigt, eine bessere, wahre Welt zu ertriumen.

Jede Zeit, jede Weltanschauung hat ihr eigenes Hohlengleichnis, dessen
verschiedene Ausprigungen die Paradigmenwechsel sichtbar machen, die
den Gang unserer Geistesgeschichte bestimmen.

Altere Vorbilder

Schon in Platons Gleichnis sind Motive fritherer Welterkldirungen zu-
sammengefasst und neu ausgestaltet. Vor ihm hat Empedokles von Agri-
gent, angeregt durch pythagoreische Vorstellungen, unsere Menschenwelt
mit einer Hohle verglichen (Fr. 120 und 121 Diels-Kranz). Empedokles
gab der alten griechischen Ansicht, dass wir nach dem Tod in das
Schattenreich des Hades kommen, eine neue Wendung, indem er erklérte:
wir sind jetzt in einer Unterwelt und verbiissen jetzt eine Strafe fiir friihere
Freveltaten. In die Welt des reinen Lichts kann unsere Seele, wenn sie durch
das Erdenleben geldutert ist, spéter einmal zuriickkehren. — Auch das Lehr-
gedicht des Parmenides, in dem die Fahrt eines Jiinglings aus der dunklen
Welt der Meinungen zur lichtvollen Welt der Wahrheit beschrieben wird
(Fr. 1 D.-K.), hat Platon gewiss beeindruckt.

Bei Platon erhilt das Hohlengleichnis seinen tieferen Sinn von der
Ideenlehre her. Zum Hauptmotiv wird bei ihm der Gedanke, dass in unserer
Welt der Erscheinungen alles abbildhaft ist. In seinem Gleichnis der
Gleichnishaftigkeit wird also nicht nur das Elend des menschlichen Lebens
veranschaulicht, sondern auch erkldrt, dass wir in allem, was wir sehen,
Symbole der wahren Welt erkennen sollten.

Die Wirklichkeit neu gesehen

Platons grosser Schiiler Aristoteles hat sich als erster herausgefordert ge-
fiihlt, das Hohlengleichnis umzuformen. In dem verlorenen Dialog «Uber
die Philosophie» war zu lesen, was Cicero (De natura deorum 11 37, 95)
referiert: Wenn Menschen in einer unterirdischen Hohlenwohnung, die
komfortabel eingerichtet ist, aufgewachsen waren und dann plotzlich ins
Freie heraustrédten, miissten sie beim Anblick der wunderbaren Ordnung
der Natur an Gotter glauben.



DAS HOHLENGLEICHNIS 57

Fiir Aristoteles ist die «<wahre Welt» nicht mehr das jenseitige Reich der
Ideen, sondern der Kosmos, in dem wir leben. Nur haben wir uns an dessen
Schonheit und Regelmissigkeit allzusehr gewdhnt. Wir sind — so erklart
Aristoteles im Widerspruch zu Platon — nicht in einer Schattenwelt ge-
fangen, sondern befinden uns in der Welt des Lichts, wo wir allerdings
lernen miissen, das Staunenswerte und Gottliche um uns wahrzunehmen.

Im Gefiingnis der Leidenschaften

Nicht mehr um das Verstdndnis der Welt im ganzen, sondern nur noch um
die richtige Lebensweise geht es bei Maximos von Tyros, einem philosophi-
schen Wanderprediger des 2. Jahrhunderts n. Chr. Er will mit seiner Meta-
morphose des Hohlengleichnisses (Philosophumena 36, 4) das moralische
Ideal der Bediirfnislosigkeit illustrieren: Das gewohnliche, von Leiden-
schaften und Begierden umgetriebene Leben gleiche dem Ungliick derer,
die in einem dunklen Kerker gefangen sind; wer sich dagegen nicht den
Liisten des Augenblicks ausliefere, fiihre ein Leben in Freiheit.

Ein antiplatonisches Gedankenexperiment

Um seinen Ubertritt zum Christentum glaubhaft zu machen, hat Arnobius
aus Sicca in Nordafrika zu Beginn des 4.Jahrhunderts sein Werk «Gegen
die Heiden» verfasst. Uberraschenderweise wendet er sich hier (II 20-26)
mit einem Hohlengleichnis gegen Platon, wenn auch nicht gegen die pla-
tonische Jenseitsvorstellung, sondern gegen die Lehre von der Wieder-
erinnerung und der natiirlichen Unsterblichkeit der Seele. Wenn ein
Mensch, so schildert er ausfiihrlich, an einem unterirdischen Ort in volliger
Einsamkeit aufwiichse und dann plotzlich ans Tageslicht kime, konnte er
nichts erkennen, ja nicht einmal mit den anderen sprechen. Daran sehe
man, dass die menschliche Seele kein Wissen mitbringe, sondern sich alles
durch Erfahrung und Erziehung aneignen miisse. Die Unsterblichkeit habe
sie also nicht ihrer Natur nach; nur durch die Gnade Gottes konne sie ihr
zuteil werden.

Der Tod als Befreiung

Nicht erst bei christlichen Autoren wird das Hohlengleichnis zu einem
Bild fiir den Ubergang in ein besseres Leben nach dem Tod. Der romische



58 DAS HOHLENGLEICHNIS

Stoiker Seneca spricht in einem seiner «Moralischen Briefe» (102, 21-30),
wo er iiber den Tod nachdenkt, statt von einer unterirdischen Hohle vom
Mutterleib, aus dem man bei der Geburt befreit wird: So wie wir aus dem
Dunkel ans Licht dieser Welt kommen, ist vielleicht der Tod eine andere
Geburt, bei der wir in das wahre, unvergéingliche Licht gelangen.

Ahnlich wie Seneca, aber nun von christlichen Vorstellungen geleitet,
sagt der Kirchenvater Gregor von Nyssa in Kappadokien (4.Jahrh.) an
einer bildhaften Stelle seiner Schrift «Uber die Toten»: Unser jetziges
Leben gleicht der Gefangenschaft in einem finsteren Verlies; wenn wir uns
in diesem Gefidngnis wohl fiihlen und es nicht verlassen wollen, so nur
deshalb, weil wir von der Herrlichkeit des wahren Lebens im Licht nichts
wissen.

Das Licht des Mystikers

Diese neuplatonisch-christliche Tradition erneuernd, hat der um das Jahr
1000 in kleinasiatischen Klostern lebende Monch Symeon («der neue
Theologe» genannt) auch das Hohlengleichnis im Sinne religioser Mystik
reich ausgestaltet (Ethische Reden I 12). Das Licht, das von draussen in
das Dunkel der Hohle dringt, ist nun die Quelle mystischer Erleuchtung
und Erhebung. Wenn es plotzlich offenbar wird, bewirkt die Helligkeit
zuerst eine ekstatische Erschiitterung. Bei ldngerer GewoOhnung an das
Licht weichen Uberwiltigung und Ergriffenheit dem ruhigen Vertrautsein
mit der héheren Wahrheit. Fiir Symeon ist das Leben im dunklen Gefingnis
des Korpers das Schicksal des Menschen, aus dem er erst durch Tod und
Auferstehung befreit wird, um dann im vollen gottlichen Licht zu leben.
Doch auch jetzt schon konnen wir durch Busse, Reue und Demut des von
der jenseitigen Welt herkommenden Lichtes teilhaftig werden.

Erleuchtung des Herzens als Gemilde

Seine produktive Kraft beweist das Bild der Hohle nicht weniger in der
Neuzeit. Gegen Ende des 16.Jahrhunderts hat der Hollinder Hendrick
Laurenszoon Spiegel ein Lehrgedicht mit dem Titel «Hertspiegel» («Spiegel
des Herzens») verfasst, in dem er auch das Hohlengleichnis neu erzéhlt
(III 70-154). Die Hohle wird hier zu einem Bild des menschlichen Herzens
mit seinen dunklen Trieben und der Fahigkeit, sich dem Licht der Vernunft
und der Offenbarung zu 6ffnen. Spiegel hat Cornelis von Haarlem inspiriert,
die platonische Hohle zu malen. Von dem spiter verlorengegangenen Ge-
malde vermittelt uns ein Kupferstich des Holldnders Jan Saenredam aus
dem Jahr 1604 einen guten Eindruck: Man sieht ein Gewdlbe, das in einen



DAS HOHLENGLEICHNIS 59

dunklen und einen von einer Lampe erhellten Raum geteilt ist (nach dem
Gedicht Spiegels die rechte und die linke Herzkammer mit der grossen
Aorta als Ausgang). Auf der trennenden Mauer stehen Statuen: allegorische
Figuren der christlichen Tugenden und der weltlichen Laster. Die im
Dunkel sitzenden Menschen blicken auf die Schatten der Allegorien an der
Wand. Die von der Lampe beschienenen Ménner sind die Vertreter der
Wissenschaften und der Philosophie, die zu bestimmten Erkenntnissen,
aber noch nicht zur Wahrheit des Glaubens — zum hellen Sonnenlicht im
Freien — gelangt sind. Auch die Uberschrift verdeutlicht die Transposition
dieses Antrum Platonicum in die Vorstellungswelt des chrisilichen Huma-
nismus der Renaissancezeit: «Das Licht ist in die Welt gekommen, und die
Menschen haben die Finsternis mehr geliebt als das Licht» (Joh. 3, 19).

Kritik der Trugbilder

Konnten sich die religiosen Weltdeutungen am platonischen Gleichnis
orientieren, so lassen sich die Bestrebungen der wissenschaftlichen Auf-
klarung eher mit dem aristotelischen Gegenbild veranschaulichen. Die
lichtvolle Welt ausserhalb der Hohle ist die Welt, in der wir leben, die uns
aber zunéchst durch unsere Vorurteile und unsere selbstverschuldete Un-
miindigkeit verschlossen ist. Die kritische Kldrung unserer Verstandesmittel
soll uns den Blick fiir eben diese Welt 6ffnen.

Der philosophierende englische Lordkanzler Francis Bacon sieht zu
Beginn des 17. Jahrhunderts das Haupthindernis auf dem Weg zu einer
methodisch sicheren Naturerkenntnis in den vielen Selbsttiuschungen der
Menschen. Die individuellen Irrtiimer des Einzelnen nennt er «Trugbilder
der Hohle» (idola specus). Wie ndmlich ein Mensch, so fiihrt er aus, der in
der Hohle Trugbilder sieht, beim Heraustreten zunéchst torichte und ver-
wirrte Ansichten haben wird, so hindern uns die Vorurteile und falschen
Meinungen an der wahren Erkenntnis (De dignitate et augmentis scien-
tiarum V 4),

Bei Aristoteles und Platon wird der Befreite durch das Neue iiberrascht
und geblendet, aber die Tduschungen bleiben in der Hohle zuriick. Nach
Bacon hingegen bringt der ans Licht Heraustretende seine Trugbilder mit,
und sie sind es, die ein angemessenes Verstindnis der Welt zunichst ver-
hindern. Was also fiir Platon ein Aufstieg von den abbildhaften zu den
wahrhaft seienden Objekten ist, bei Aristoteles eine Abkehr von falscher
Gewohnheit, wird bei Bacon zu einem Problem der Selbstkritik des Sub-
jekts, das die Voreingenommenheiten, die seinen Verstand korrumpieren,
durchschauen sollte.



60 DAS HOHLENGLEICHNIS
Gliaubiges Vertrauen

Doch auch in der Neuzeit ist der Glaube an eine transzendente Welt und
einen gottlichen Urgrund aller Dinge mit dem Hohlengleichnis zum Aus-
druck gebracht worden.

Christoph Martin Wieland etwa hat in seinem religids begeisterten
Jugendgedicht «Die Natur der Dinge» (1752) das Gleichnis in seiner
aristotelischen Gestalt poetisch nacherzihlt, um — ebenso wie Aristoteles
— zur Erkenntnis Gottes in der «Wunderuhr der Welt» aufzurufen.

Ein Autor unseres Jahrhunderts, der Cambridger Professor und Roman-
schriftsteller Clive Staples Lewis (1898-1963) hat unter dem Titel «Trans-
position» eine Pfingstpredigt veroffentlicht, in der er erklart, dass iiber-
natiirliche Offenbarungen uns nur erreichen kénnen, wenn sie in die Welt
unserer Erfahrungen «transformiert» werden. Lewis erldutert dies mit einer
Geschichte: Eine Frau gebiert im Gefingnis einen Sohn. Als dieser heran-
wiichst, schildert sie ihm die Aussenwelt mit Hilfe von Zeichnungen. Eines
Tages wird ihr klar, dass der Sohn sich vorstellt, die Welt bestiinde aus
lauter Bleistiftstrichen. Uber seinen Irrtum aufgekldrt, kann er sich die
wahre Welt ausserhalb des Verlieses iiberhaupt nicht mehr vorstellen. —
Wie Platon will Lewis sagen, dass wir die andere Welt nur abbildhaft er-
fassen konnen, dass uns die Unzuldnglichkeit der Bilder jedoch nicht
hindern soll, in ihnen das Wahre représentiert zu finden. Anders als Platon
glaubt er, dass wir in die wahre Welt nicht schon hier durch philosophisches
Bemiihen, sondern erst durch den Tod als Auferstandene gelangen kdnnen.

Luise Rinsers neues Buch «Mirjam» (Frankfurt a. M. 1983), in dem das
Leben Jesu aus der Sicht der Maria Magdalena geschildert wird, endet mit
einer Reminiszenz an das platonische Gleichnis, die zeigt, wie anders das
menschliche Leiden aus christlicher Sicht zu deuten ist. Die junge Jiidin
horte von einem Griechen das Hohlengleichnis Platons, das ihr besonders
gefiel (S.33). Zum Schluss sagt sie (S.330-332), dass ihr der auferstandene
Herr zum Abschied in einer Hohle, ihrer Zufluchtsstitte, als Licht erschie-
nen sei. Seitdem sieht sie wieder nur Schatten an der Hohlenwand, aber sie
glaubt: «Wenn das Dunkel am schwirzesten ist und der Pfad sich verliert,
dann ist er nahe, der Gott.»

Negativbilder

Starker als glaubige Hoffnung prigen Erniichterung und Verzweiflung die
literarischen Hohlengleichnisse unseres Jahrhunderts.
In Edward Estlin Cummings’ Kurzdrama «Anthropos: Die Zukunft der



DAS HOHLENGLEICHNIS 61

Kunst» (1930) wirmen sich in einer Hohle drei inframenschliche Wesen
an einem «ehemaligen Feuer», wiahrend ein nackter Mensch ein Mammut
an die Wand malt und von draussen die Gerdusche der technischen
Zivilisation hereindringen. Die Hohle, bei Platon das Bild fiir den Anfang
der geistigen Entwicklung, ist hier als Primitivzustand dargestellt, der
jedoch nicht den Beginn, sondern das Ende der Evolution bedeutet. Die
Menschen haben sich aus der Welt des Lichts in die Geborgenheit der
Hohle zuriickgezogen, denn die Sonne draussen ist nicht mehr Quelle des
Lebens, sondern ihre Strahlen zerstoren wie morderische Spiesse. Der
Fortschritt des aufgekldrten Geistes notigt zum Riickschritt ins Infra-
menschliche. Die in die Hohle Zuriickgekehrten werden nicht, wie bei
Platon, zu Politikern, die andere hinauffiihren, sondern zu Demagogen,
die den Mob mit Parolen in die Tiefe der Hohle zuriickdriangen. Die
Wabhrheit, die man ausserhalb der Hohle gesehen hat, will man nicht ver-
kiinden, sondern vergessen. Nur der Kiinstler ist Mensch geblieben; er
versucht, die Wahrheit der Aussenwelt in der Hohle abzubilden, sieht aber
nicht, dass die Realitdt inzwischen denaturiert ist. Immerhin, so mag man
Cummings verstehen, ist er der einzige Mensch in un(ter)menschlicher Zeit,
der die einstmals gewusste Wahrheit noch in Erinnerung zu bringen vermag.
Ist bei Cummings die Hohle der letzte Trost, weil man zu viel von der
Welt draussen gesehen hat, so wird unsere Hohlenwelt bei Samuel Beckett
trostlos, weil man zu wenig von der Welt draussen erfahrt und jede Hoff-
nung auf einen Ausweg illusorisch ist. In der von Beckett 1970 veroffent-
lichten Erzdhlung «Le dépeupleur» («Der Verwaiser») irren nackte mensch-
liche Korper in einem schwach beleuchteten zylindrischen Raum umbher.
Jeder sucht den, dessen Abwesenheit alles entvolkert, verwaist. Mit Leitern
wollen die Menschen Nischen und Tunnel in der oberen Zylinderwand
erreichen. Einige sind stdndig beim Klettern, andere halten ofters inne,
wieder andere haben, ermattet, das Suchen schon ganz aufgegeben. Die
Suche wird motiviert durch den Traum von einem Ausweg; aber es gibt
diesen Ausweg nicht, oder er ist, im Zenit der Decke, unerreichbar. Einer
nach dem anderen ldsst von dem vergeblichen Bemiihen ab und erstarrt, bis
schliesslich alles stumm und dunkel wird. — Eine lichtvolle, bessere Welt
gibt es bei Beckett also nur noch als Negation in dem unerreichbaren Ziel
der Suchenden. Die Hohle, zum Zylinder aus Hartgummi geworden, ist
nicht mehr der Ort des Aufbruchs und des Ubergangs in eine wahre Welt,
sondern ein Ort der Resignation, der Endzeit, des langsamen Verendens.
Auch bei Diirrenmatt ist die Hohle der Ort, in dem es mit uns zu Ende
geht. In einem unterirdischen Stollengewirr kampfen nach der Katastrophe
eines Atomkrieges Soldner gegen Feinde, die es gar nicht gibt: Feind ist
der Mensch sich selbst. Diese Erkenntnis fasst ein So6ldner in das Hohlen-



62 DAS HOHLENGLEICHNIS

gleichnis, mit dem unser Gang durch die Geschichte des Gleichnisses be-
gonnen hat; und er ritzt seinen Erlebnisbericht in die Stollenwinde ein.
Schliesslich stiirzt das ganze Labyrinth in sich zusammen: «Die Soldner
miissen es zu sehr ausgehohlt haben.»

Die Zukunft

Ist dies das Ende des Hohlengleichnisses? Ist es am Ende ein Bild ohne
Zukunft? Die verschiedenen Reprisen des Gleichnisses zeigen, dass der
Mensch iiber die unbefriedigende Wahrheitsferne seines Daseins hinaus-
strebt und hinausdenkt, auch wenn die Alternative nur Utopie oder Ein-
bildung sein mag. Mit jeder Variation war die Frage verbunden, ob und
wie wir uns aus unserem Geféngnis befreien konnen: jetzt schon mit Hilfe
der Philosophie oder Religion, oder erst durch den Tod, oder iiberhaupt
nicht? Zumal dann, wenn der metaphysische Ausblick fehlt und die
irdische Welt als die einzig reale erscheint, verdichtet sich die Ungewissheit
heute zu der Frage, ob nicht nur der Einzelne in ungliicklicher Selbst-
tduschung gefangen ist, sondern auch das ganze Menschengeschlecht mit-
samt seiner «Hohle» an menschlicher Ignoranz und Torheit zugrundegeht.

Der Weg, der zur Erkenntnis fiihrt, sei schwer zu begehen, schreibt der
Soldner Diirrenmatts; nicht begehbar sei er jedoch ohne das Wagnis von
Fiktionen.

Quellennachweise

Fiir hilfreiche Mitwirkung bei der Vorbereitung und Abfassung des hier veroffent-
lichten kurzen Beitrages — beim Recherchieren, Interpretieren und Formulieren — ge-
bithrt Frau Margarita Kranz (Tiibingen) besonderer Dank. Eine ausfiihrlicher doku-
mentierende Darstellung soll nach Mdglichkeit spater folgen. Als wichtigste Vorarbei-
ten zu unserem Versuch sind die Studien zur Metaphorologie von Hans Blumenberg
zu nennen, besonders sein Beitrag: Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der
philosophischen Begriffsbildung, Studium Generale 10, 1957, 432-447 (mit einem
Exkurs: Die Hohle, S. 437-438).

Die folgende Ubersicht beschrinkt sich auf solche Variationen des Hohlengleich-
nisses, in denen das Bild der dunklen Gefingnishohle beibehalten ist und paradigma-
tisch zur Veranschaulichung der conditio humana dient. Ins Uferlose kime man,
wollte man iiberhaupt das Motiv der Hohle in der Literatur verfolgen oder auch Texte,
in denen sonstwie der Gegensatz von Dunkel und Licht bedeutsam gestaltet ist, hinzu-
nehmen. Nicht beriicksichtigt sind hier auch die vielen spezielleren Reflexe des plato-
nischen Gleichnisses in der antiken und modernen Literatur. — Die zuvor, im Rahmen
unseres vergleichenden Essays, noch nicht erwidhnten Textbeispiele sind bei der

Numerierung eingeklammert.



DAS HOHLENGLEICHNIS 63

1. Empedokles, Fr. B 120. 121 Diels-Kranz (Die Fragmente der Vorsokratiker,
Griechisch und deutsch von H. Diels, 6., verb. Aufl., hrsg. von W. Kranz, Berlin
1951, Bd. I, S. 360).

(2) Platon, Phaidon 108 C-115 A (Schlussmythos iiber die Gestalt der Erde: Wir
Menschen leben in einer Vertiefung der wahren Erdoberfliche).

3. Platon, Politeia VII 514 A - 519 B (Das Gleichnis und seine Auslegung).

4. Aristoteles, Dialog «De philosophia», Fr. 13 Walzer/Ross, referiert bei Cicero,
De natura deorum II 37, 95. Ubersetzung in: W. Jaeger, Aristoteles. Grundlegung
einer Geschichte seiner Entwicklung, Berlin 1923 (21955), 167.

5. Lucius Annaeus Seneca (gest. 65 n. Chr.), Epistulae morales ad Lucilium 102,
21-30. Ubersetzung in: M. Rosenbach (Hrsg.), Seneca-Studienausgabe, Bd. IV: An
Lucilius, Briefe iiber Ethik 70-124, Darmstadt 1984.

6. Maximos von Tyros (etwa 125-185 n. Chr.), Philosophumena 36, 4 (ed. H. Hobein,
Leipzig 1910).

(7) Flavius Philostratos (um 200 n. Chr.), Das Leben des Apollonios von Tyana VII
26 (Griechisch und deutsch herausgegeben, iibersetzt und erldutert von W. Mum-
precht, Ziirich 1983): Apollonios vergleicht die Bindung der menschlichen Seele
an den Korper mit einer Kerkerhaft.

8. Arnobius (um 300), Adversus nationes Il 20-26 (ed. C. Marchesi, Turin 1934,
21953). Ubersetzung: F. A. von Besnard, Des Afrikaners Arnobius sieben Biicher
wider die Heiden, Landshut 1842, Interpretation: H. Blumenberg, Das dritte H6h-
lengleichnis, Turin 1961 (Studi e ricerche di storia della filosofia, 39).

9. Gregor von Nyssa (gest. 394), De mortuis, p. 37, 16-39, 3 Heil (Gregorii Nysseni
opera, vol. IX, Leiden 1967). Ubersetzung und Interpretation: W. Blum, Eine Ver-
bindung der zwei Hohlengleichnisse der heidnischen Antike bei Gregor von Nyssa,
Vigilia Christianae 28, 1974, 43-49,

10. Symeon der junge oder «der neue Theologe» (949-1022), Ethikoi logoi I 12,
319-451 Darrouzes (Syméon le nouveau théologien, Traités theologiques et éthi-

ques, Introduction, texte critique, traduction et notes par J. Darrouzes, [. Paris
1966).

(11) Gregor der Grosse (540-604), Dialogi 4, 1, p. 230, 3—11 Moricca (Gregorii magni
Dialogi, ed. U. Moricca, Rom 1924) = Patrologia Latina (Migne) 77, 320a: Eine
Frau beschreibt ihrem im Gefidngnis geborenen Sohn die Aussenwelt, doch kann
sie ihm damit nicht glaubhaft machen, dass es diese Welt gibt. — Interpretation:
A. de Vogiié, Un avatar du mythe de la caverne dans les dialogues de Grégoire le
Grand, in: Homenaje a Fray Justo Pérez de Urbel, t. II, Silos 1977 (Studia Silen-
sia 4), 19-24.

12. a) Hendrick Laurenszoon Spiegel (1549-1612), Hertspiegel IIT 70-154. Ausgabe
der Biicher I-III: H. L. Spiegel, Hertspiegel I, uitgegeven en taalkundig toegelicht
door Albert Cornelis de Jong, Amsterdam 1930.

b) Jan Saenredam, Kupferstich «Antrum Platonicum», 1604 (angeregt durch H. L.
Spiegel). Ein Original in Paris, Bibliothéque Nationale. Abbildungen ausser in der



64

DAS HOHLENGLEICHNIS

Textausgabe von A. C. de Jong (0. Nr. 12a) in: P. J. Vinken, H. L. Spiegel’s Antrum
Platonicum, Oud-Holland 75, 1960, 125-142; Ph. Verdier, Des mystéres grecs a
I’dge baroque. Commentaires a ’«Antrum Platonicum» de J. Saenredam, Fest-
schrift U, Middeldorf, Berlin 1968, 376-391 (Tafel CLXXIYV).

(13) Johann Valentin Andred (1587-1654), Die alchimistische Hochzeit von Christian

14.

Rosenkreuz, Strassburg 1616; hrsg. von A. Rosenberg, Miinchen 1957, hier S. 58—
61: der Erzidhler sieht sich, traumend, in einem finstern Turm, aus dem er ans
Licht (der gottlichen Weisheit) heraufgezogen wird.

Francis Bacon (1561-1626), ed. Spedding — Ellis — Heath, London 1857-1859. Uber
die idola specus: Novum organum scientiarum (1620), I 42; De dignitate et
augmentis scientiarum (1623), V 4 (Bd. 1, S. 645). Interpretation: R. Brandt, Uber
die vielfiltige Bedeutung der Baconschen Idole, Philos. Jahrb. 83, 1976, 42-70.

(15) René Descartes (1596-1650), Discours de 1a méthode, Leiden 1637; Ubersetzt und

16.

herausgegeben von L. Gibe, Hamburg 1960. Originalausgabe 6. Teil, S. 71 (S. 114-
117 Gibe): Die Scholastiker gleichen einem Blinden, «der, um sich ohne Nachteil
mit einem Sehenden schlagen zu kdnnen, diesen in die Tiefe einer sehr dunklen
Hohle fiihrt . . .».

Christoph Martin Wieland (1733-1813), Die Natur der Dinge (Lehrgedicht in
sechs Biichern, 1752), I 77-164; in: Wielands Werke, I. Band, Poetische Jugend-
werke, 1. Teil, hrsg. von F. Homeyer, Berlin 1909, S. 17-19 (= Wielands Gesam-
melte Schriften, hrsg. von der Preuss. Akad. d. Wiss., Erste Abt.: Werke, Bd. I).

(17) Jean Paul (Jean Paul Friedrich Richter, 1763-1825), Die unsichtbare Loge (1793),

in: Samtliche Werke, Historisch-kritische Ausgabe, Erste Abt., Bd. II, hrsg. von
E. Berend, Weimar 1927. Hier S. 54-55: Schilderung eines manipulierten Aufer-
stehungserlebnisses. Ein bis zu seinem achten Lebensjahr unterirdisch erzogener
Knabe gelangt ans Licht der Sonne und glaubt sich im Himmel.

(18) Christoph von Schmid (1768-1854), Wie Heinrich von Ehrenfels zur Erkenntnis

Gottes kam (Erzidhlung), in: Gesammelte Schriften, Bd. I, 2. Aufl., Augsburg 1858,
13-74. Umsetzung des aristotelischen Hohlengleichnisses (0. Nr. 4) in eine erbau-
liche Erzdhlung fiir kindliche Gemiiter.

(19) Luigi Pirandello (1867-1936), Ciaula scopre la luna (Ciaula entdeckt den Mond),

20.

21.

italienisch (1912) in: Opere, vol. I, Novelle per un anno, Verona 1956; deutsch in:
Luigi Pirandello, Novellen fiir ein Jahr, hrsg. von L. Riidiger u. a., Ziirich 1964/65.
Wie ein junger Bergmannsgehilfe, der sich vor dem nichtlichen Dunkel fiirchtet,
zum ersten Mal den Mond erblickt.

Edward Estlin Cummings (1894-1962), Anthropos. The Future of Art, zuerst in:

W. S. Hankel (ed.), Wither, Wither, or After Sex, What? A Symposium to End
Symposiums, New York 1930; jetzt zuganglich in: E. E. Cummings, Three Plays
and a Ballett (ed. by G. J. Firmage), New York 1967; deutsch: Anthropos. Die
Zukunft der Kunst, in: W. Hollerer (Hrsg.), Spiele in einem Akt, Frankfurt am
Main 1961, 431-435.

Clive Staples Lewis (1898-1963), Transposition. A Sermon at Mansfield College,
Oxford, in: They Asked for a Paper, London 1962, 166-182, bes. 177-179. Das
Motiv des im Gefingnis geborenen Sohnes stammt offenbar von Gregor dem



DAS HOHLENGLEICHNIS 65

Grossen (0. Nr. 11). — Eine miarchenhaft erzihlte Version des Hohlengleichnisses
enthilt ein Kinderbuch von C. S. Lewis: The Silver Chair. A Story for Children,
1953 (Puffin Books 1965), Kap. XII.

(22) Gerd Gaiser (1908-1976), «Lass dich doch einmal hinauf» (Erziahlung), urspriing-
lich als Episode in: Das Schiff im Berg. Aus dem Zettelkasten des Peter Hagmann,
Miinchen 1955, 104-144; danach mehrfach in Anthologien und Lesebiichern. Ein
junger Mann ldsst sich in eine Hohle hinab und kann sich nicht mehr befreien.

23. Samuel Beckett (geb. 1906), Le dépeupleur, Paris 1970; Le dépeupleur / Der Ver-
waiser, franzdsisch und deutsch (iibersetzt von E. Tophoven), Frankfurt am Main
1980.

(24) Zbigniew Herbert (geb. 1924), Die Hohle der Philosophen, deutsch von H. Kunst-
mann, in: Spectaculum. Horspiele, Frankfurt am Main 1963, 58-80. Sokrates im
Gefiangnis vor dem Tod.

(25) Woody Allen (Allen Stewart Konigsberg, geb. 1935), Nebenwirkungen (englisch:
Side Effects, New York 1975, iibersetzt von B. Schwarz), Miinchen 1981, hier
S. 44-51: «<Meine Apologie», mit einer Parodie des platonischen Gleichnisses.

26. Friedrich Diirrenmatt (geb. 1921), Der Winterkrieg in Tibet. Stoffe I, in: Stoffe
I-111I, Ziirich 1981; jetzt auch gesondert als Diogenes Taschenbuch, Ziirich 1984.

27. Luise Rinser, Mirjam, Frankfurt am Main 1983 (S. 33 und 330-332).

Mit sechs Radierungen hat der Maler Ferdinand Springer das platonische Gleichnis
illustriert: Platon, Le mythe de la caverne, traduit par I’abbé Grou (1742), avec 6
burins originaux de Ferdinand Springer, Paris (Editions Pro-Francia) 1948.

Auch in das Medium des Films ist das Hohlengleichnis transponiert worden, wie
vor allem zwei Beispiele zeigen:

Andrzej Wajda, Kanal (1956/57). Textbuch: The Wajda Trilogy. Three Films by
Andrzej Wajda, New York 1973.

Bernardo Bertolucci, The Conformist (nach Alberto Moravia, «Il conformista»);
dazu: J. Annas, An Introduction to Plato’s Republic, Oxford 1981, 257-258).



	Das Höhlengleichnis : Thema und Variationen von Platon bis Dürrenmatt

