Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 2

Artikel: Wie ein Laie zu Kunsturteilen kommt
Autor: Behrmann, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164239

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alfred Behrmann

Wie ein Laie zu Kunstm:ﬁteilen kommt

Unter dem Laien sei hier verstanden ein nicht als Maler oder Bildhauer
Titiger, der auch keine systematischen kunstgeschichtlichen Studien ge-
trieben hat und zur bildenden Kunst im Verhiltnis des Liebhabers steht.
Schon den Sokrates verdross es, dass jemand, der sich auf eine Kunst oder
ein Gewerbe verstand, deshalb auch in allen anderen ein Urteil zu haben
glaubte. Die Athener aus diesem Irrtum zu reissen, war ihm ein wichtiges
philosophisches Geschift. Philosophen sind die Spezialisten des All-
gemeinen. Sokrates wollte also sicher nicht, dass jeder nur da urteile, wo er
ausgebildeter Fachmann ist, sondern dass er philosophisch urteile, d. h. das
Verhiltnis bedenke, in dem sein Urteil zu seiner Urteilsfahigkeit, zu seinen
Erfahrungen und Kenntnissen steht.

Es fragt sich nun, ob ein Liebhaber zu Urteilen verpflichtet ist. Zumal
doch, nach einem alten lateinischen Wort, iiber Geschmack nicht zu streiten
ist. In Wahrheit ist iiber Geschmack durchaus zu streiten. Es scheint sogar,
als bliebe mit dem Streit auch jede Auseinandersetzung, jeder ernsthafte
Disput iiber die schwierigen und wichtigen Fragen aus, die friiher als Ge-
schmacksfragen erortert wurden. Das Wort hat seine dsthetische Qualitét
eingebiisst und ist zum Ausdruck fiir beliebige private Neigung abgesunken,
die sich jeder Erkldarung oder Begriindung entzieht. Geschmacksangelegen-
heiten sind keine &ffentlichen Angelegenheiten mehr. Somit ist es un-
moglich, iiber die Kunst von heute verbindlich, d.h. mit Urteilen zu spre-
chen, deren Evidenz die Sachverstandigen noch halbwegs einvernehmlich
bestimmen koénnten. Brach sich friiher die Front des Einverstdndnisses am
Neuen, das umstritten war, bis es allgemeinerer Anerkennung féhig wurde,
ist ein Neues, das sich Alterem gegeniiber durchzusetzen hitte, im Mit-,
Gegen-, Uber- und Ineinander der heutigen Kunstszene kaum noch erkenn-
bar. «Die Kiinste halten mit dem Hasten nicht Schritt», schrieb Valéry
1935: «Zehn Jahre dauern unsere Ideale!»> Man liest es mit Wehmut. Zehn
Jahre — was fiir goldene Zeiten.

Unsere Ideale sind so disponibel, dass selbst die Frage, ob es iiberhaupt
Kunstideale seien, von keiner Bedeutung mehr ist. Mit welchem Recht Ver-
packungen, Environments, Happenings usw. der bildenden Kunst zu-
gewiesen werden und nicht der Dekoration, dem Panoptikum, dem Enter-
tainment, dies zu erortern wird von der 6ffentlichen Kritik als riickstéandig



152 KUNSTURTEIL

und subaltern verpoént. Eine Zeit, da alles, was hohe Preise am Markt
erzielt, auch in Museen wandert, ohne dass sein Kunstcharakter, geschweige
denn sein kiinstlerischer Wert einer gewissenhaften #sthetischen Priifung
unterzogen wiirde, muss dem Laien die Rolle des Kindes schmackhaft
machen, das des Kaisers neue Kleider nicht sieht. Dies zumal, wenn ihn der
Argwohn befillt, er werde erpresst. Von Rembrandt iiber Cézanne und
van Gogh bis zur «entarteten Kunst» reicht die Kette verkannter Genies.
Mit welcher Schande stehn heute die Philister bedeckt, die einst zu eng-
stirnig, zu geistlos, zu unfiihlend waren, um das Genie zu erkennen. Hiitet
euch also, sagen die Auguren des Markts, der Huldigung fernzubleiben, die
wir den Grossen von heute bereiten. Sprecht wenigstens nicht dagegen, auf
dass ihr nicht durch unweises Reden den Ruf eines Philosophen verspielt.
So schweigt alles — bis auf die Auguren. «Wie viele Kiinstler», wurde schon
1846 gefragt, «verdanken heutzutage der Kritik allein ihr bisschen Be-
rithmtheit?» Dass die Kritik ein Winziges an formaler Substanz zur Fata
morgana einer geistigen Dimension auftreibt, ist inzwischen gang und gébe.
Lustvoll breiten sich die Auguren in den Spalten der Kataloge aus, viv, agil,
mit allen New Yorker und Kasseler Wassern gewaschen, so dass der Laie,
der vielleicht Baudelaire iiber Delacroix oder Valéry iiber Degas gelesen
hat, sich angstvoll fragt, ob ihm nicht wirklich das Sensorium fiir die Kunst
unsrer Tage abgeht, das Organ, um Beuys und Vostell zu geniessen. Er
weiss natiirlich, dass Beuys und Vostell «geniessen» zu wollen, eine Forde-
rung ist, die ihn richtet in den Augen aller Auguren. Er hat nicht zu ge-
niessen («kulinarisch», «hedonistisch»); er hat sein Bewusstsein verdndern
zu lassen — in der geduldigen Erwartung, doch noch identisch zu werden
mit dem, was die Auguren zum Zeitgeist erklaren.

Nun ist der Laie eine sehr unbestimmte Figur, und Laien und Liebhaber
sind zahlreich unter den Kassel-Pilgern, Bewunderern des jeweils Ge-
priesenen und K#ufern an den Borsen und Umschlagpldtzen moderner
Kunst; schliesslich lebt sie von ihnen. Es wird also gut sein, auf einen be-
stimmten Laien abzustellen, wozu ich unbescheiden genug bin, mich selbst
vorzuschlagen, mit der Entschuldigung, dass ich iiber andre Laien und ihr
Verhiltnis zur bildenden Kunst nur mutmassen konnte, denn Gespriche
haben mich nicht gelehrt, worauf es beruht, wie es beschaffen ist, wie der
einzelne Laie zu Urteilen kommt und insbesondre, wie er sie begriindet —
sofern er sie begriindet.

Unvermeidlich wird das Verhiltnis des Laien zur bildenden Kunst von
Erfahrungen und Gewohnheiten geprégt, die sich da bei ihm herausbilden,
wo er weniger Laie ist, zumal wenn dieses andre Gebiet zur Domine der
Kunst gehort. In die Beziehungen, worin dieselbe Person zu verschiedenen
Kiinsten steht, gerdt dann etwas Analogisches — hilfreich oder hinderlich,



KUNSTURTEIL 153

wie es sich auswirken mag. Wer mit der Literatur der Gegenwart bekannt
ist, sagen wir mit der heutigen deutschen Lyrik, wird Tendenzen darin fest-
stellen, die in der bildenden Kunst, ihren Werken, ihren Programmen und
Schlagworten, ihren Stil- und Gruppenbezeichnungen, wiederkehren. Pop
art, minimal art, art informel, «neuer» Realismus dieser oder jener Etiket-
tierung, sie haben ihr Gegenstiick in der Literatur. Wie in kommunizieren-
den Rohren bewegt sich das Lebensgefithl und die Kunstgesinnung der
Maler und Dichter in solchen Erscheinungen des Zeitgeistes. Die wechseln-
den Namen driicken dabei eher Gemeinsames aus als Verschiedenes. Es
geht darum, etwas zu Sprache oder Erscheinung zu bringen, was heutig,
identisch mit der Zeit, zeitgeist-gemadss ist. Anspriiche an Kunsthaftigkeit
treten demgegeniiber zuriick: beim Kiinstler, beim Kritiker, beim Publikum.
Dies wohl deshalb, weil zwischen Zeitgeist und Kunst in irgendeinem
emphatischen Sinn ein Grad von Unvereinbarkeit empfunden wird, der zu
Abstrichen zwingt, natiirlich auf Kosten der Kunst. Das ehrlichste Produkt
wird so das banalste. Unermiidlich wird Banales produziert, wobei sich die
«Kunst» ins Arrangieren der Banalitdten zuriickzieht — oder in die
Theorie. Der Geist nimmt die Form des Cleveren an, sucht sich smart zu
geben oder witzig; das Ergebnis ist dann der Witz des Banalen, oft genug
der magerste Kalauer.

Der Ehrgeiz des Kiinstlers, de son époque zu sein, datiert nicht von heute.
Baudelaire ist ein grossartiges Beispiel. Er wollte modern sein, doch die
Kunst, die er von sich forderte, sollte neben der Kunst Ronsards und Ra-
cines bestehn. Er schrieb iiber die Grossstadt, iiber Armut, Elend, Alter,
die Langeweile, den Spleen, doch in Versen von ausgesuchter Tourniire.
Die Fihigkeit, Zeugnis von der Zeit abzulegen, ohne den Anspruch der
hochsten kiinstlerischen Vollendung aufzugeben, hat sich — in Brecht, in
Benn, in Celan — bis in die zweite Hilfte dieses Jahrhunderts erhalten.
Heute scheint Enzensberger der letzte, dem gelegentlich noch Verse von
skulpturaler Gediegenheit gliicken. Dies sind Ansichten eines Philologen,
die ihn begleiten, wenn er Bilder betrachtet.

Er betrachtet sie in der Hoffnung, etwas von dem darin zu finden, was
den Unterschied zwischen alt und neu zuriicktreten ldsst zugunsten eines
Gemeinsamen, des Kunstcharakters, einer Eigenschaft, die den Werken
iiber ihre Aktualitdt hinaus aufgrund ihres Sinns und ihrer Bedeutung
Interesse verspricht. Mit Sinn ist das gemeint, worin sich die gestalterische
Phantasie des Kiinstlers verwirklicht; mit Bedeutung der Wert, den der
Betrachter darin zu erkennen vermag. Kriterium fiir die Qualitédt eines
Werkes ist demnach seine Féhigkeit, komplexe Wirkungen im Betrachter
hervorzubringen, Wirkungen, die ein Zusammenspiel verschiedner Ver-
mogen erfordern, um sich voll zu entfalten: sinnlicher, verstandesmassiger,



154 KUNSTURTEIL

«innerer». Einzeln sind diese Vermdgen auch sonst in Tétigkeit; ihr Zu-
sammenspiel bewirkt erst die Kunst. Insofern befriedigt sie ein Bediirfnis,
das nur sie selber erregt. Der lange Nachhall, die Kraft einer dauernden
Faszination ist das Signum des wahrhaft bedeutenden Werks. Der Wunsch,
es wiederzusehn, die Bereitschaft, weite Reisen, Kosten und Unbequemlich-
keiten in Kauf zu nehmen, um von neuem seine Magie zu erfahren, der
Vorzug, den man ihm gibt, indem man auf die Begegnung mit anderm
verzichtet, sind die Marken auf der Werteskala des Liebhabers: auf ihrem
oberen Ende.

Was der Laie an Kennerschaft besitzt, erwirbt er gewdhnlich vor
Werken, die reich genug sind, um verschiedne Beurteilungskriterien zu-
zulassen, technische, geschmackliche, geistige. Die hochste Gediegenheit,
die einem Kunstwerk zuzusprechen ist, wird nicht in der Vollstindigkeit
liegen, mit der es alle erdenklichen Vorziige in sich vereinigt, sondern
darin, dass es keinen wesentlichen vermissen lasst. Das geringere Werk,
wenn auch vielleicht noch immer ein gutes, lasst Wirkungen vermissen, die
der Betrachter an andren, vergleichbaren, hoheren erfahren hat. Es versetzt
ihn nicht in den gleichen gesteigerten Zustand, erzeugt nicht das gleiche
heftige Verlangen, dessen einzige Erfiillung es selbst ist.

Die Gerechtigkeit, vielmehr: ein autodidaktisches Bediirfnis, erfordert
nun Stufung, um zu einer Rangfolge der Werke und damit der Werte zu
kommeii. Als Liebhaber ist der Urteilende natiirlich von der Verpflichtung
frei, seine Massstibe und Urteilsgriinde nach aussen zu vertreten. Das
Geschift ist zunéchst fiir ihn selbst von Bedeutung. Es ist Teil seiner Be-
mithung, die Welt, in der er lebt, als Welt von Werten zu erfahren. Die
Rechenschaft, die er sich selbst von der Uberzeugungskraft seiner Urteile
gibt, ist geradezu ein Moment der Moral und als solches von unschédtzbarem
Wert — was keineswegs nur fiir Kunsturteile gilt. Das Leben kénnte erfreu-
licher sein, wenn die Gewohnheit, durch Selbstpriifung zu mdoglichst be-
griindeten Urteilen zu gelangen, verbreiteter wire.

Um mit sich selbst ins reine zu kommen, braucht der Liebhaber keine
dsthetischen Studien zu treiben. Er braucht sich nur zu priifen. Auch ohne
Hegel und Schlegel wird ihm die Kategorie des bloss Reizenden im Ver-
gleich mit hoheren Graden der Vollkommenheit gering erscheinen. Ebenso
das bloss Frappierende, Geistreiche, Witzige, technisch Perfekte, Dekora-
tive. Allerdings, wie Kleist im «Satz aus der hoheren Kritik» bemerkt,
«gehort noch mehr Genie dazu, ein mittelmdassiges Kunstwerk zu wiirdigen
als ein vortreffliches», weil das Schone in jenem «mit soviel Zufdlligem
oder wohl gar Widersprechenden vermischt [ist], dass ein weit schdrferes
Urteil, eine zartere Empfindung, und eine geiibtere und lebhaftere Imagi-
nation, kurz mehr Genie dazu gehort, um es davon zu siuberns.



KUNSTURTEIL 155

Mittelmissig konnen aber auch Werke sein, die nicht in diesem Sinne
«vermischt» sind, etwa solche, die zwar von offensichtlichen Kunstfehlern
frei, also technisch gelungen, vielleicht sogar reizvoll, doch allzu bescheiden
im Anspruch an sich selbst sind. Thr Fehler ist weder ein Buckel noch ein
Klumpfuss, sondern eine schwichliche Konstitution. Man trifft sie bis-
weilen im (Euvre von grossen Meistern, deren es nicht bedurft hitte, um
sie zu schaffen. Sie hoher zu werten, als sie verdienen, weil sich ein grosser
Name damit verbindet, ist ein Zeichen von kritischer Unmiindigkeit.

Kritische Unmiindigkeit liegt auch vor, wo Liebhaber sich weismachen
lassen, sie miissten ihre Massstibe einer Aktualititskontrolle durch die
Agenten des Zeitgeistes unterwerfen. Sicher wird der Liebhaber gut daran
tun, seine Grenzen zu sehen, seine eingeschriankten Verstdndnismoglich-
keiten, eine partielle Blindheit, seine stdndige intellektuelle und musische
Vervollkommungsbediirftigkeit. Er wird bereit sein, sich korrigieren und
belehren zu lassen. Die Auswahl seiner Grundsitze allerdings wird er nicht
an Sachkundigere, vermeintliche oder wirkliche, abtreten. Auch wenn er
hier und da mit seinem Urteil zuriickhilt, es vorldufig suspendiert, wird er
grundsitzlich den Mut dazu haben — ohne Scheu vor den Auguren, auf
die Gefahr hin, sich lacherlich zu machen und auch wirklich zu irren. (Uns
irren und dennoch unserm Innern weiter Glauben schenken miissen ist,
nach Gottfried Benn, ohnehin unser Los.)

Wie der Laie sich nicht bereden lisst, dass an die Stelle von Kunst etwas
andres riicken kann, ohne dass ein unabsehbarer Verlust dabei eintritt, so
wird er altmodisch glauben, dass Kunst, die ohne den hdchsten Anspruch
des Kiinstlers an sich selbst und sein Werk hervorgebracht wird, nur aus-
nahmsweise von besonderem Wert ist. Der Anspruch des Kiinstlers an sich
selbst setzt den Vergleich der eignen Leistung mit der Leistung andrer
schon immer voraus. «Schreiben, als schriebe man unter der Aufsicht des
besten Geschriebenen», forderte Botho Strauss. Das ist eine erstklassige
Maxime.

Der Laie, der hier spricht, sei nicht missverstanden. Er fordert nicht
lauter Meisterwerke, lauter Werke, die Leonardo oder Goya geschaffen
haben konnten, wenn sie heute lebten. Er fordert eigentlich gar nichts,
ausser dass Wertbegriffe, die an frilherer Kunst entwickelt worden sind,
weiterhin zugelassen bleiben und beim Umgang mit heutigen Werken das
Fortbestehen eines kulturellen Bewusstseins sichern. Er will nicht vergessen
miissen, dass es eine klassische Moderne gab, wenn er Bilder von heute
betrachtet — jene klassische Moderne, die einst in Kassel den Vor-Raum
fiir die Werke der Gegenwart abgab. (Er bezweifelt, dass eine kiinftige Do-
cumenta sich diesen Vorraum noch leisten konnte: das Gewicht der #lteren
Werke erdriickte schon damals die jiingsten.)



156 KUNSTURTEIL

Von vorziiglichen Werken ist deshalb hier so ausfiihrlich die Rede, weil
die Wertkategorie im aktuellen Gespréch iiber Kunst eine so untergeord-
nete Rolle spielt. Es scheint, als zoge sich die Unterhaltung auf Beschreiben,
Verzeichnen, «Informieren» zuriick. In der zeitgendssischen Kunsttheorie
ist zwar von Werten die Rede, doch auf eine Art, die das Asthetische immer
mehr ins Soziologische verschiebt oder auflost. Die Behauptung, jeder
Mensch sei schopferisch («kreativ»), das Abgrenzen einer besonderen
Kunstsphére daher unzuléssig («elitdr»), es gehe gar nicht um abgeschlos-
sene Werke, sondern um «Kommunikation» usw., das ganze unsigliche
Sozio-Geschwitz der sechziger und siebziger Jahre hat eine geistige Ode
hinterlassen, die den Laien, der hier spricht, zu folgenden unvorgreiflichen
Uberlegungen veranlasst.

Der Druck der Verhiltnisse, unter denen Kunst hervorgebracht werden
muss, ist im Laufe dieses Jahrhunderts erheblich gewachsen. (Brecht: «In
den finsteren Zeiten / Wird da auch gesungen werden? / Da wird auch
gesungen werden. / Von den finsteren Zeiten.») Der materielle Wohlstand
hat das Dunkel nicht gelichtet, eher hat er andere Formen der Verfinste-
rung begiinstigt. Die Erwartung, die expressionistische Kiinstler hegten,
durch geistige Anstrengung und mit Hilfe der Kunst eine innere Wende
herbeizufiihren, den Neuen Menschen zu gebiren, ist bestenfalls rithrend.
Die Kunst kann den Zeitgeist nicht wenden. Muss sie ihm dienen? Muss es
ihr oberstes Ziel sein, ihn moglichst rein zu verkorpern? Auf Banalitit,
Ode, Leere mit Banalitit, Ode, Leere zu reagieren ? Bestiinde nicht ein Zeit-
bezug der Kunst, der vollig rechtmissig wire, in der Erinnerung daran, dass
gerade in ihr ein Ausgleich herzustellen sei zwischen dem, was ist, und dem,
was den Menschen auch heute noch an Sinn-, Ordnungs- und Schonheits-
bediirfnis erfiillt?

Klassische Kunst spiegelt, nach Peter Hacks, «die tatsdchliche Barbarei
der Welt im Stoff wider und ihre méogliche Schonheit in der Form». Der
Begriff der Klassizitdt in diesem Sinne ist an keine Epoche gebunden. Das
Urteil iiber Kunstwerke der Gegenwart wire also danach zu bestimmen, ob
die Fidhigkeit der Kunst, in ihrer Form an eine mogliche Schonheit zu
erinnern, aus ihnen noch spricht. Dieser Gesichtspunkt diirfte grosse
Massen heutiger Kunstproduktion dem Blickfeld entriicken. Dem Rest
gebiihrt die Aufmerksamkeit, die jeder Liebhaber den Erzeugnissen einer
Kunst, gleich welcher Zeit und Art, entgegenbringt. Die Beherrschung der
Kunstmittel, die Art ihres Einsatzes, also die technische und formale Ge-
diegenheit, das Mass an bewiltigter Schwierigkeit, an erreichtem Gelingen,
das Vermdgen, den Betrachter zu fesseln, d.h. seine Phantasie, seinen
(Kunst-)Verstand, seinen Sinn fiir Nuancen zu aktivieren und moglichst
nachhaltig zu beschiftigen, im giinstigsten Fall: seine Aufnahmefdhigkeit



KUNSTURTEIL 157

fiir Kunst {iberhaupt zu erweitern — diese alten, biederen, ehrlichen Kri-
terien bleiben alle in Kraft.

Die bildende Kunst als eine Kunst des Sichtbaren hat die schone Freiheit,
zwischen dem Abbilden von Vorhandenem und dem Darstellen von Nicht-
vorhandenem die verschiedensten Ubergéinge und Durchdringungen her-
zustellen. Die abstrakte Kunst hat die Moglichkeiten, die darin angelegt
sind, bedeutend erweitert. Aussen und innen, das Wahrgenommene und
das die Wahrnehmung Leitende, Modifizierende, Ergiinzende — Natur und
menschlicher Geist — begegnen sich auf eine Art, die es erlaubt, das Ver-
fahren des menschlichen Geistes den Kunstwerken sichtbar einzugestalten,
ihr Gepriége gleichsam daraus hervorgehen zu lassen. Treibt die Kunst ins
Extrem, wird sie Geometrie oder Kopie der Natur.

Ohne ein Postulat oder eine Regel daraus abzuleiten, einfach als Wahr-
scheinlichkeitsannahme liesse sich sagen, dass zeitgenossische Kunst am
starksten da wirken diirfte, wo das dem Menschen Geschenkte — die Natur,
auch seine eigene innere Natur — und das von ihm Erzeugte — die geistige
Ordnung, die er ihr aufpridgt — zueinanderfinden. Jedenfalls sind die gliick-
lichsten Erfahrungen mit zeitgendssischer Kunst, die den hier gedusserten
Uberlegungen zugrunde liegen, von solchen Werken bestimmt.

Tiger-Schibe,
gtibig, guet
v gschwind

«Sandwich», die milde

...aus Emmentaler

«Toast extra», die rezente

...aus Gruyere, Appenzeller 5

und Emmentaler uxase®
gen™

JC&P




	Wie ein Laie zu Kunsturteilen kommt

