
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 2

Artikel: Wie ein Laie zu Kunsturteilen kommt

Autor: Behrmann, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Behrmann

Wie ein Laie zu Kunsturteilen kommt

Unter dem Laien sei hier verstanden ein nicht als Maler oder Bildhauer
Tätiger, der auch keine systematischen kunstgeschichtlichen Studien
getrieben hat und zur bildenden Kunst im Verhältnis des Liebhabers steht.
Schon den Sokrates verdross es, dass jemand, der sich auf eine Kunst oder
ein Gewerbe verstand, deshalb auch in allen anderen ein Urteil zu haben

glaubte. Die Athener aus diesem Irrtum zu reissen, war ihm ein wichtiges
philosophisches Geschäft. Philosophen sind die Spezialisten des

Allgemeinen. Sokrates wollte also sicher nicht, dass jeder nur da urteile, wo er
ausgebildeter Fachmann ist, sondern dass er philosophisch urteile, d. h. das

Verhältnis bedenke, in dem sein Urteil zu seiner Urteilsfähigkeit, zu seinen

Erfahrungen und Kenntnissen steht.
Es fragt sich nun, ob ein Liebhaber zu Urteilen verpflichtet ist. Zumal

doch, nach einem alten lateinischen Wort, über Geschmack nicht zu streiten
ist. In Wahrheit ist über Geschmack durchaus zu streiten. Es scheint sogar,
als bliebe mit dem Streit auch jede Auseinandersetzung, jeder ernsthafte
Disput über die schwierigen und wichtigen Fragen aus, die früher als

Geschmacksfragen erörtert wurden. Das Wort hat seine ästhetische Qualität
eingebüsst und ist zum Ausdruck für beliebige private Neigung abgesunken,
die sich jeder Erklärung oder Begründung entzieht. Geschmacksangelegenheiten

sind keine öffentlichen Angelegenheiten mehr. Somit ist es

unmöglich, über die Kunst von heute verbindlich, d. h. mit Urteilen zu
sprechen, deren Evidenz die Sachverständigen noch halbwegs einvernehmlich
bestimmen könnten. Brach sich früher die Front des Einverständnisses am
Neuen, das umstritten war, bis es allgemeinerer Anerkennung fähig wurde,
ist ein Neues, das sich Älterem gegenüber durchzusetzen hätte, im Mit-,
Gegen-, Über- und Ineinander der heutigen Kunstszene kaum noch erkennbar.

«Die Künste halten mit dem Hasten nicht Schritt», schrieb Valéry
1935: «Zehn Jahre dauern unsere Ideale!» Man liest es mit Wehmut. Zehn
Jahre - was für goldene Zeiten.

Unsere Ideale sind so disponibel, dass selbst die Frage, ob es überhaupt
Kunstideale seien, von keiner Bedeutung mehr ist. Mit welchem Recht
Verpackungen, Environments, Happenings usw. der bildenden Kunst
zugewiesen werden und nicht der Dekoration, dem Panoptikum, dem
Entertainment, dies zu erörtern wird von der öffentlichen Kritik als rückständig



152 KUNSTURTEIL

und subaltern verpönt. Eine Zeit, da alles, was hohe Preise am Markt
erzielt, auch in Museen wandert, ohne dass sein Kunstcharakter, geschweige
denn sein künstlerischer Wert einer gewissenhaften ästhetischen Prüfung
unterzogen würde, muss dem Laien die Rolle des Kindes schmackhaft
machen, das des Kaisers neue Kleider nicht sieht. Dies zumal, wenn ihn der

Argwohn befällt, er werde erpresst. Von Rembrandt über Cézanne und
van Gogh bis zur «entarteten Kunst» reicht die Kette verkannter Genies.
Mit welcher Schande stehn heute die Philister bedeckt, die einst zu
engstirnig, zu geistlos, zu unfühlend waren, um das Genie zu erkennen. Hütet
euch also, sagen die Auguren des Markts, der Huldigung fernzubleiben, die
wir den Grössen von heute bereiten. Sprecht wenigstens nicht dagegen, auf
dass ihr nicht durch unweises Reden den Ruf eines Philosophen verspielt.
So schweigt alles - bis auf die Auguren. « Wie viele Künstler», wurde schon
1846 gefragt, «verdanken heutzutage der Kritik allein ihr bisschen
Berühmtheit?» Dass die Kritik ein Winziges an formaler Substanz zur Fata

morgana einer geistigen Dimension auftreibt, ist inzwischen gang und gäbe.
Lustvoll breiten sich die Auguren in den Spalten der Kataloge aus, viv, agil,
mit allen New Yorker und Kasseler Wassern gewaschen, so dass der Laie,
der vielleicht Baudelaire über Delacroix oder Valéry über Degas gelesen
hat, sich angstvoll fragt, ob ihm nicht wirklich das Sensorium für die Kunst
unsrer Tage abgeht, das Organ, um Beuys und Vostell zu geniessen. Er
weiss natürlich, dass Beuys und Vostell «geniessen» zu wollen, eine Forderung

ist, die ihn richtet in den Augen aller Auguren. Er hat nicht zu
geniessen («kulinarisch», «hedonistisch»); er hat sein Bewusstsein verändern
zu lassen - in der geduldigen Erwartung, doch noch identisch zu werden
mit dem, was die Auguren zum Zeitgeist erklären.

Nun ist der Laie eine sehr unbestimmte Figur, und Laien und Liebhaber
sind zahlreich unter den Kassel-Pilgern, Bewunderern des jeweils
Gepriesenen und Käufern an den Börsen und Umschlagplätzen moderner
Kunst; schliesslich lebt sie von ihnen. Es wird also gut sein, auf einen
bestimmten Laien abzustellen, wozu ich unbescheiden genug bin, mich selbst

vorzuschlagen, mit der Entschuldigung, dass ich über andre Laien und ihr
Verhältnis zur bildenden Kunst nur mutmassen könnte, denn Gespräche
haben mich nicht gelehrt, worauf es beruht, wie es beschaffen ist, wie der
einzelne Laie zu Urteilen kommt und insbesondre, wie er sie begründet -
sofern er sie begründet.

Unvermeidlich wird das Verhältnis des Laien zur bildenden Kunst von
Erfahrungen und Gewohnheiten geprägt, die sich da bei ihm herausbilden,
wo er weniger Laie ist, zumal wenn dieses andre Gebiet zur Domäne der
Kunst gehört. In die Beziehungen, worin dieselbe Person zu verschiedenen
Künsten steht, gerät dann etwas Analogisches - hilfreich oder hinderlich,



KUNSTURTEIL 153

wie es sich auswirken mag. Wer mit der Literatur der Gegenwart bekannt
ist, sagen wir mit der heutigen deutschen Lyrik, wird Tendenzen darin
feststellen, die in der bildenden Kunst, ihren Werken, ihren Programmen und

Schlagworten, ihren Stil- und Gruppenbezeichnungen, wiederkehren. Pop
art, minimal art, art informel, «neuer» Realismus dieser oder jener
Etikettierung, sie haben ihr Gegenstück in der Literatur. Wie in kommunizierenden

Röhren bewegt sich das Lebensgefühl und die Kunstgesinnung der
Maler und Dichter in solchen Erscheinungen des Zeitgeistes. Die wechselnden

Namen drücken dabei eher Gemeinsames aus als Verschiedenes. Es

geht darum, etwas zu Sprache oder Erscheinung zu bringen, was heutig,
identisch mit der Zeit, zeitgeist-gemäss ist. Ansprüche an Kunsthaftigkeit
treten demgegenüber zurück: beim Künstler, beim Kritiker, beim Publikum.
Dies wohl deshalb, weil zwischen Zeitgeist und Kunst in irgendeinem
emphatischen Sinn ein Grad von Unvereinbarkeit empfunden wird, der zu
Abstrichen zwingt, natürlich auf Kosten der Kunst. Das ehrlichste Produkt
wird so das banalste. Unermüdlich wird Banales produziert, wobei sich die
«Kunst» ins Arrangieren der Banalitäten zurückzieht - oder in die
Theorie. Der Geist nimmt die Form des Cleveren an, sucht sich smart zu
geben oder witzig; das Ergebnis ist dann der Witz des Banalen, oft genug
der magerste Kalauer.

Der Ehrgeiz des Künstlers, de son époque zu sein, datiert nicht von heute.
Baudelaire ist ein grossartiges Beispiel. Er wollte modern sein, doch die

Kunst, die er von sich forderte, sollte neben der Kunst Ronsards und
Racines bestehn. Er schrieb über die Grossstadt, über Armut, Elend, Alter,
die Langeweile, den Spleen, doch in Versen von ausgesuchter Tournure.
Die Fähigkeit, Zeugnis von der Zeit abzulegen, ohne den Anspruch der
höchsten künstlerischen Vollendung aufzugeben, hat sich - in Brecht, in
Benn, in Celan - bis in die zweite Hälfte dieses Jahrhunderts erhalten.
Heute scheint Enzensberger der letzte, dem gelegentlich noch Verse von
skulpturaler Gediegenheit glücken. Dies sind Ansichten eines Philologen,
die ihn begleiten, wenn er Bilder betrachtet.

Er betrachtet sie in der Hoffnung, etwas von dem darin zu finden, was
den Unterschied zwischen alt und neu zurücktreten lässt zugunsten eines
Gemeinsamen, des Kunstcharakters, einer Eigenschaft, die den Werken
über ihre Aktualität hinaus aufgrund ihres Sinns und ihrer Bedeutung
Interesse verspricht. Mit Sinn ist das gemeint, worin sich die gestalterische
Phantasie des Künstlers verwirklicht; mit Bedeutung der Wert, den der
Betrachter darin zu erkennen vermag. Kriterium für die Qualität eines
Werkes ist demnach seine Fähigkeit, komplexe Wirkungen im Betrachter
hervorzubringen, Wirkungen, die ein Zusammenspiel verschiedner
Vermögen erfordern, um sich voll zu entfalten: sinnlicher, verstandesmässiger,



154 KUNSTURTEIL

«innerer». Einzeln sind diese Vermögen auch sonst in Tätigkeit; ihr
Zusammenspiel bewirkt erst die Kunst. Insofern befriedigt sie ein Bedürfnis,
das nur sie selber erregt. Der lange Nachhall, die Kraft einer dauernden
Faszination ist das Signum des wahrhaft bedeutenden Werks. Der Wunsch,
es wiederzusehn, die Bereitschaft, weite Reisen, Kosten und Unbequemlichkeiten

in Kauf zu nehmen, um von neuem seine Magie zu erfahren, der

Vorzug, den man ihm gibt, indem man auf die Begegnung mit anderm
verzichtet, sind die Marken auf der Werteskala des Liebhabers: auf ihrem
oberen Ende.

Was der Laie an Kennerschaft besitzt, erwirbt er gewöhnlich vor
Werken, die reich genug sind, um verschiedne Beurteilungskriterien
zuzulassen, technische, geschmackliche, geistige. Die höchste Gediegenheit,
die einem Kunstwerk zuzusprechen ist, wird nicht in der Vollständigkeit
liegen, mit der es alle erdenklichen Vorzüge in sich vereinigt, sondern
darin, dass es keinen wesentlichen vermissen lässt. Das geringere Werk,
wenn auch vielleicht noch immer ein gutes, lässt Wirkungen vermissen, die
der Betrachter an andren, vergleichbaren, höheren erfahren hat. Es versetzt
ihn nicht in den gleichen gesteigerten Zustand, erzeugt nicht das gleiche
heftige Verlangen, dessen einzige Erfüllung es selbst ist.

Die Gerechtigkeit, vielmehr: ein autodidaktisches Bedürfnis, erfordert
nun Stufung, um zu einer Rangfolge der Werke und damit der Werte zu
kommeii. Als Liebhaber ist der Urteilende natürlich von der Verpflichtung
frei, seine Massstäbe und Urteilsgründe nach aussen zu vertreten. Das
Geschäft ist zunächst für ihn selbst von Bedeutung. Es ist Teil seiner
Bemühung, die Welt, in der er lebt, als Welt von Werten zu erfahren. Die
Rechenschaft, die er sich selbst von der Überzeugungskraft seiner Urteile
gibt, ist geradezu ein Moment der Moral und als solches von unschätzbarem
Wert - was keineswegs nur für Kunsturteile gilt. Das Leben könnte erfreulicher

sein, wenn die Gewohnheit, durch Selbstprüfung zu möglichst
begründeten Urteilen zu gelangen, verbreiteter wäre.

Um mit sich selbst ins reine zu kommen, braucht der Liebhaber keine
ästhetischen Studien zu treiben. Er braucht sich nur zu prüfen. Auch ohne
Hegel und Schlegel wird ihm die Kategorie des bloss Reizenden im
Vergleich mit höheren Graden der Vollkommenheit gering erscheinen. Ebenso
das bloss Frappierende, Geistreiche, Witzige, technisch Perfekte, Dekorative.

Allerdings, wie Kleist im «Satz aus der höheren Kritik» bemerkt,
«gehört noch mehr Genie dazu, ein mittelmässiges Kunstwerk zu würdigen
als ein vortreffliches», weil das Schöne in jenem «mit soviel Zufälligem
oder wohl gar Widersprechenden vermischt [ist], dass ein weit schärferes
Urteil, eine zartere Empfindung, und eine geübtere und lebhaftere
Imagination, kurz mehr Genie dazu gehört, um es davon zu säubern».



KUNSTURTEIL 155

Mittelmässig können aber auch Werke sein, die nicht in diesem Sinne
«vermischt» sind, etwa solche, die zwar von offensichtlichen Kunstfehlern
frei, also technisch gelungen, vielleicht sogar reizvoll, doch allzu bescheiden
im Anspruch an sich selbst sind. Ihr Fehler ist weder ein Buckel noch ein
Klumpfuss, sondern eine schwächliche Konstitution. Man trifft sie
bisweilen im Œuvre von grossen Meistern, deren es nicht bedurft hätte, um
sie zu schaffen. Sie höher zu werten, als sie verdienen, weil sich ein grosser
Name damit verbindet, ist ein Zeichen von kritischer Unmündigkeit.

Kritische Unmündigkeit liegt auch vor, wo Liebhaber sich weismachen
lassen, sie mussten ihre Massstäbe einer Aktualitätskontrolle durch die
Agenten des Zeitgeistes unterwerfen. Sicher wird der Liebhaber gut daran
tun, seine Grenzen zu sehen, seine eingeschränkten Verständnismöglichkeiten,

eine partielle Blindheit, seine ständige intellektuelle und musische

Vervollkommungsbedürftigkeit. Er wird bereit sein, sich korrigieren und
belehren zu lassen. Die Auswahl seiner Grundsätze allerdings wird er nicht
an Sachkundigere, vermeintliche oder wirkliche, abtreten. Auch wenn er
hier und da mit seinem Urteil zurückhält, es vorläufig suspendiert, wird er
grundsätzlich den Mut dazu haben - ohne Scheu vor den Auguren, auf
die Gefahr hin, sich lächerlich zu machen und auch wirklich zu irren. (Uns
irren und dennoch unserm Innern weiter Glauben schenken müssen ist,
nach Gottfried Benn, ohnehin unser Los.)

Wie der Laie sich nicht bereden lässt, dass an die Stelle von Kunst etwas
andres rücken kann, ohne dass ein unabsehbarer Verlust dabei eintritt, so
wird er altmodisch glauben, dass Kunst, die ohne den höchsten Anspruch
des Künstlers an sich selbst und sein Werk hervorgebracht wird, nur
ausnahmsweise von besonderem Wert ist. Der Anspruch des Künstlers an sich
selbst setzt den Vergleich der eignen Leistung mit der Leistung andrer
schon immer voraus. «Schreiben, als schriebe man unter der Aufsicht des
besten Geschriebenen», forderte Botho Strauss. Das ist eine erstklassige
Maxime.

Der Laie, der hier spricht, sei nicht missverstanden. Er fordert nicht
lauter Meisterwerke, lauter Werke, die Leonardo oder Goya geschaffen
haben könnten, wenn sie heute lebten. Er fordert eigentlich gar nichts,
ausser dass Wertbegriffe, die an früherer Kunst entwickelt worden sind,
weiterhin zugelassen bleiben und beim Umgang mit heutigen Werken das
Fortbestehen eines kulturellen Bewusstseins sichern. Er will nicht vergessen
müssen, dass es eine klassische Moderne gab, wenn er Bilder von heute
betrachtet - jene klassische Moderne, die einst in Kassel den Vor-Raum
für die Werke der Gegenwart abgab. (Er bezweifelt, dass eine künftige
Documenta sich diesen Vorraum noch leisten könnte: das Gewicht der älteren
Werke erdrückte schon damals die jüngsten.)



156 KUNSTURTEIL

Von vorzüglichen Werken ist deshalb hier so ausführlich die Rede, weil
die Wertkategorie im aktuellen Gespräch über Kunst eine so untergeordnete

Rolle spielt. Es scheint, als zöge sich die Unterhaltung auf Beschreiben,
Verzeichnen, «Informieren» zurück. In der zeitgenössischen Kunsttheorie
ist zwar von Werten die Rede, doch auf eine Art, die das Ästhetische immer
mehr ins Soziologische verschiebt oder auflöst. Die Behauptung, jeder
Mensch sei schöpferisch («kreativ»), das Abgrenzen einer besonderen
Kunstsphäre daher unzulässig («elitär»), es gehe gar nicht um abgeschlossene

Werke, sondern um «Kommunikation» usw., das ganze unsägliche
Sozio-Geschwätz der sechziger und siebziger Jahre hat eine geistige Öde
hinterlassen, die den Laien, der hier spricht, zu folgenden unvorgreiflichen
Überlegungen veranlasst.

Der Druck der Verhältnisse, unter denen Kunst hervorgebracht werden
muss, ist im Laufe dieses Jahrhunderts erheblich gewachsen. (Brecht: «In
den finsteren Zeiten I Wird da auch gesungen werden? I Da wird auch
gesungen werden. I Von den finsteren Zeiten.») Der materielle Wohlstand
hat das Dunkel nicht gelichtet, eher hat er andere Formen der Verfinsterung

begünstigt. Die Erwartung, die expressionistische Künstler hegten,
durch geistige Anstrengung und mit Hilfe der Kunst eine innere Wende
herbeizuführen, den Neuen Menschen zu gebären, ist bestenfalls rührend.
Die Kunst kann den Zeitgeist nicht wenden. Muss sie ihm dienen? Muss es

ihr oberstes Ziel sein, ihn möglichst rein zu verkörpern? Auf Banalität,
Öde, Leere mit Banalität, Öde, Leere zu reagieren? Bestünde nicht ein
Zeitbezug der Kunst, der völlig rechtmässig wäre, in der Erinnerung daran, dass

gerade in ihr ein Ausgleich herzustellen sei zwischen dem, was ist, und dem,
was den Menschen auch heute noch an Sinn-, Ordnungs- und Schönheitsbedürfnis

erfüllt?
Klassische Kunst spiegelt, nach Peter Hacks, «die tatsächliche Barbarei

der Welt im Stoff wider und ihre mögliche Schönheit in der Form». Der
Begriff der Klassizität in diesem Sinne ist an keine Epoche gebunden. Das
Urteil über Kunstwerke der Gegenwart wäre also danach zu bestimmen, ob
die Fähigkeit der Kunst, in ihrer Form an eine mögliche Schönheit zu
erinnern, aus ihnen noch spricht. Dieser Gesichtspunkt dürfte grosse
Massen heutiger Kunstproduktion dem Blickfeld entrücken. Dem Rest
gebührt die Aufmerksamkeit, die jeder Liebhaber den Erzeugnissen einer
Kunst, gleich welcher Zeit und Art, entgegenbringt. Die Beherrschung der
Kunstmittel, die Art ihres Einsatzes, also die technische und formale
Gediegenheit, das Mass an bewältigter Schwierigkeit, an erreichtem Gelingen,
das Vermögen, den Betrachter zu fesseln, d.h. seine Phantasie, seinen

(Kunst-)Verstand, seinen Sinn für Nuancen zu aktivieren und möglichst
nachhaltig zu beschäftigen, im günstigsten Fall: seine Aufnahmefähigkeit



KUNSTURTEIL 157

für Kunst überhaupt zu erweitern - diese alten, biederen, ehrlichen
Kriterien bleiben alle in Kraft.

Die bildende Kunst als eine Kunst des Sichtbaren hat die schöne Freiheit,
zwischen dem Abbilden von Vorhandenem und dem Darstellen von
Nichtvorhandenem die verschiedensten Übergänge und Durchdringungen
herzustellen. Die abstrakte Kunst hat die Möglichkeiten, die darin angelegt
sind, bedeutend erweitert. Aussen und innen, das Wahrgenommene und
das die Wahrnehmung Leitende, Modifizierende, Ergänzende - Natur und
menschlicher Geist - begegnen sich auf eine Art, die es erlaubt, das
Verfahren des menschlichen Geistes den Kunstwerken sichtbar einzugestalten,
ihr Gepräge gleichsam daraus hervorgehen zu lassen. Treibt die Kunst ins
Extrem, wird sie Geometrie oder Kopie der Natur.

Ohne ein Postulat oder eine Regel daraus abzuleiten, einfach als
Wahrscheinlichkeitsannahme liesse sich sagen, dass zeitgenössische Kunst am
stärksten da wirken dürfte, wo das dem Menschen Geschenkte - die Natur,
auch seine eigene innere Natur - und das von ihm Erzeugte - die geistige
Ordnung, die er ihr aufprägt - zueinanderfinden. Jedenfalls sind die
glücklichsten Erfahrungen mit zeitgenössischer Kunst, die den hier geäusserten
Überlegungen zugrunde liegen, von solchen Werken bestimmt.

Tiqer-Schibe,
gäbig, guet

u gschwind
«Sandwich», die milde
...aus Emmentaler
«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzeller
und Emmentaler

*\

:¦¦ --¦¦¦

(\*>*
,aw m\ePA3

SSV
«y-aS

*^eSc


	Wie ein Laie zu Kunsturteilen kommt

