Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 2

Artikel: Literaturkritik und Zeitgeist : Uber Francesco De Sanctis
Autor: Guntert, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Georges Giintert

Literaturkritik und Zeitgeist

Uber Francesco De Sanctis

Im Vorwort zu dem 1869 erschienenen Saggio critico sul Petrarca erinnert
sich De Sanctis an die Leiden und Freuden seiner vier Ziircher Jahre,
wihrend welcher er als Dozent fiir Italienische Literatur an der Tech-
nischen Hochschule in einer ihm fremden und nicht nur freundlich ge-
sinnten Umgebung gewirkt hatte !. Die Stadt, so schreibt er, war damals
voll von politischen Emigranten, darunter so berithmten Personlichkeiten
wie die Deutschen Richard Wagner, Theodor Mommsen und Friedrich
Theodor Vischer, die Franzosen Dufraisse, Flocon oder Challemel-Lacour,
zu denen sich bisweilen auch Eugéne Sue gesellte. Auch eine ansehnliche
Gruppe von Italienern, meist Anhinger Mazzinis, hatte in Ziirich Zuflucht
gefunden, doch «wurden wir», so sagt De Sanctis, «von den andern nicht
eben hochgeschitzt» 2. Mit den Franzosen vertrug man sich leidlich, aber
die Uberheblichkeit der Deutschen («una cert’aria di superiorita pro-
tettrice») war manchmal ldstig, besonders wenn sie zudem auf Unwissenheit
beruhte. Die Unkenntnis der italienischen Kultur seitens seiner deutschen
Kollegen und deren oft etwas schematische Vorstellungen fand De Sanctis
um so erstaunlicher, als er bisher die Deutschen als die Gelehrten par
excellence betrachtet hatte und er, selber ein Anhénger Hegels, von ihrer
philosophischen Leistung tief beeindruckt war. Ihm, der im Kerker von
Neapel Hegels Wissenschaft der Logik durchstudiert hatte und der auch
dessen adsthetische Grundsitze bestens kannte, kommen nun allméhlich
Zweifel an der Uberlegenheit eines ganz dem Ideal verpflichteten Welt-
bildes, vor allem wenn er Hegels Schiiler diese Konzepte endlos wieder-
holen hort. So erscheint ihm die Asthetik seines Kollegen Vischer auf
einmal ganz und gar «unisthetisch». Aber auch Wagners Auffassungen von
Musik vermogen ihn nicht zu iiberzeugen, und es befremdet ihn zu ver-
nehmen, dass dieser unter den Italienern nur gerade Rossini zu schétzen
wisse. Doch nicht nur die neuere Kultur, auch die jahrhundertealten Be-
miihungen der Italiener um ihre Nation werden verkannt oder zumindest
nicht ganz ernst genommen. Ein Kollege von De Sanctis, ein Historiker,
verkiindet vom Katheder aus, die Lombardei gehore als altes Reichslehen



136 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

rechtmissig zum habsburgischen Osterreich. Selbst bei literarischen Ge-
sprachen stosst De Sanctis immer wieder auf dieselben blinden Vorurteile.
Die massgebenden Literaten wissen einzig Dante zu wiirdigen, Petrarca ist
fiir sie ein «Faiseur de sonnets» und von den neueren Dichtern, Leopardi
etwa, wissen sie so gut wie nichts. Eines Tages, als De Sanctis wieder einmal
vOllig verstdndnislos iiber Petrarca urteilen hort, entschliesst er sich, dem
Ziircher Publikum ausserhalb seiner Pflichtstunden einen speziellen Kurs
iiber diesen grossten Lyriker Italiens anzubieten. Auf diese Weise, so heisst
es, sei die erste Fassung des Aufsatzes iiber Petrarca entstanden, dem gleich
noch einige Vorlesungen iiber Leopardi und Manzoni folgen sollten.

Dem Unternehmen des Literaturprofessors blieb der Erfolg nicht versagt.
De Sanctis vermochte sein Ziircher Publikum — Studenten, die meisten
Italiener oder Tessiner, dann einige wenige Professoren und etliche Damen
aus der Stadt — anzuregen und von der Bedeutung Petrarcas zu iiber-
zeugen. Dies gelang ihm dann am besten, wenn er auf jede theatralische
Rhetorik verzichtete und seinen Vortrag nicht nach italienischer Manier auf
ein paar brillante Formulierungen hin zuspitzte, sondern, ganz seinem Sinn
fiir Poesie vertrauend, seinen personlichen Empfindungen bei der Inter-
pretation der Texte freien Lauf liess. In solchen Momenten schienen die
Zuhorer zu spiiren, dass hier ein ganzer Mensch hinter der Sache stand,
und sie gingen mit.

Ich habe bisher nichts als den ersten Teil des Vorworts zum Saggio
critico sul Petrarca resiimiert. Fasst man dieses Vorwort als personliches
Zeugnis und als wahrheitsgetreuen Bericht auf, so wird man sein Augen-
merk vorab auf den Menschen De Sanctis und auf die psychologischen
Beweggriinde richten, die sein Handeln veranlasst und bestimmt haben.
Dabei wird man bemerken, wie dieser auf die bald arglose, bald blasierte
Unwissenheit seiner Gesprachspartner mit dem verletzten Stolz des
Emigranten, aber auch mit der Kompetenz des engagierten Literatur-
kenners reagiert, der seine Sache verteidigt, weil er sie besser kennt oder
besser zu kennen glaubt. Das Bild, das eine derartige Lektiire vermittelt,
ist das des gliithenden Verfechters einer zu Unrecht verkannten Italianita,
welcher in der fremden, an der Grenze verschiedener Kulturen gelegenen
Stadt die Belange seiner eigenen Nation tatkriftig, mit dem vollen Einsatz
seiner Person, zu vertreten weiss.

Dem Historiker wird diese Deutung allerdings nicht geniigen, und er wird
vorsichtigerweise die Aussage des einen Dokumentes mit derjenigen
anderer, die ihm zur Verfiigung stehen, vergleichen. Vielleicht wird er sich
auch iiber die Zustinde im Lehrkorper zur Zeit der Griindung der ETH
und iiber die Vertretung des italienischen Elements ausfiihrlicher infor-
mieren. Tut er das, so wird ihm beim Lesen dieses Vorworts auffallen, dass



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 137

De Sanctis den nationalen Gegensatz zwischen Deutschen und Italienern
stark betont, die Schweizer Dozenten aber — Jacob Burckhardt etwa, der
eine Zeitlang an derselben Schule iiber italienische Kunstgeschichte las und
vorher einige Jahre in Italien geweilt hatte — mit keinem Wort erwidhnt3.
Auch wird ihn eine Biographie Richard Wagners iiber dessen Verhiltnis
zur italienischen Oper anders belehren: Wagner hat, schon bevor er nach
Ziirich kam, in verschiedenen europdischen Stddten Donizetti und Bellini
aufgefiihrt, und gerade diesen, Bellini, schitzte er sehr4. Der Historiker
wird ferner das Vorwort mit anderen Ausserungen De Sanctis’, insbeson-
dere mit dessen Briefen aus der Ziircher Zeit, vergleichen und feststellen,
dass gewisse negative Urteile, iiber Vischer etwa und iiber die Hegelianer
im Briefwechsel zwar ebenfalls schon auftauchen, aber doch etwas differen-
zierter formuliert sind, woraus man folgern kann, dass sich die ideologische
Haltung des Kritikers in den zehn Jahren noch weiter von Hegel weg ver-
schoben hat. Offensichtlich handelt es sich in diesem Vorwort um eine sehr
pointierte Stellungnahme, mit welcher der Autor seinen italienischen
Lesern von 1869/70, die inzwischen die nationale Einigung miterlebt
hatten, die wahren ideellen Beweggriinde seines literaturkritischen Engage-
ments nochmals deutlich vor Augen fiihren wollte.

Hat man einmal die Bedeutung des Lesers wahrgenommen und damit
das Problem der Kommunikation und der Einflussnahme auf den Empfén-
ger mit in die Betrachtung einbezogen, so offnet sich uns der Weg zum
eigentlich literarischen Textverstindnis, mit dem auch ein solches Vorwort
erfasst werden miisste. Der Literaturkritiker von heute wird dieses nicht als
die wahrheitsgetreue Aussage eines Zeugen auffassen, denn das hiesse ja,
das Text-Ich mit der Person des Autors einfach gleichzusetzen und die so
pointiert dargestellte Situation als Wirklichkeit schlechthin zu verstehen.
Man wird ebenfalls den historischen Wert des Dokuments relativieren und
auf keinen Fall von einer «objektiven Darstellung» sprechen. Ja, es
handelt sich nicht einmal um eine «subjektive Darstellung der Zustéinde»,
weil diese Zustdnde nur insofern erwdahnt werden, als sie als Umstédnde fiir
das Handeln des Subjekts von Bedeutung sind. Weder psychologisch ein-
deutig noch historisch einwandfrei, ist diese Aussage vielmehr Teil eines
Diskurses, in dem nicht bloss eine Mitteilung gemacht, sondern auf den
Leser eine ganz gezielte Wirkung ausgeiibt werden soll; und in der nicht nur
iiber Vergangenes berichtet, sondern iiber Werte und Unwerte nach-
gedacht wird, woraus sich dann die Wertmassstébe ergeben, an denen das
dargestellte Tun zu messen ist. Anders gesagt: ein Ich setzt sich selbst in
Szene, berichtet iiber sich als iiber jemanden, der eine schwierige Aufgabe
zu bewiltigen hat (nimlich Unwissenden etwas beizubringen, das sie mit
dem Intellekt allein nicht erfassen konnen). Dieses Ich priift sodann die



138 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

eigenen Fihigkeiten und Maingel, macht sich Gedanken iiber die seinem
Vorhaben forderlichen Faktoren und iiber diejenigen, die dieses erschweren
konnten, nimmt sich ein Anti-Subjekt zum Gegner, verweist auf die Wert-
vorstellungen, in deren Namen es sich bemiiht und bestitigt zuletzt den
Erfolg seines Wirkens. Das Ganze erscheint als Gleichnis, das die Voraus-
setzungen und Ziele des literaturkritischen Schaffens veranschaulichen und
verdeutlichen soll. Es geht hier um nichts anderes als um eine Poetik der
Literaturkritik, das heisst, um die Erlduterung der Frage, wie und unter
welchen Umstédnden das Ich zu der Art Kritik, die es betreibt, gegkommen
ist, und welche Vorstellungen ihm dabei den Weg gewiesen haben. Der im
Prolog intendierte Sinn kann nun deutlich formuliert werden: De Sanctis
will zeigen, dass bei der Beschiéftigung mit Literatur immer der ganze
Mensch beteiligt sein miisse, namlich der Patriot, der Geschichtskenner, der
philosophisch geschulte und, mehr noch, der adsthetisch begabte Interpret,
welcher Dichtung nur dann vermitteln konne, wenn er sie auch selbst inner-
lich erlebt habe. Nur so sei es mdoglich, die kulturelle Bedeutung Italiens
auch im Ausland zu vertreten und der Nation das ihr zustehende Prestige

zuriickzugeben.
*

Was das Vorwort ankiindigt, wird im eigentlichen Saggio eingeholt. Wieder-
um geht es dem Kritiker zunédchst darum, das eigene Vorhaben von dem-
jenigen anderer abzugrenzen. Er wihlt sich daher ein neues Anti-Subjekt,
diesmal die Vertreter der «falschen» Literaturwissenschaft. Gleich zu
Beginn greift er die These des Franzosen Mézieres an, geméass welcher der
wahre Petrarca nicht der vom Volk verehrte Dichter Lauras, sondern der
lateinisch schreibende Humanist und Gelehrte sei. Hier irrten die Kritiker,
meint De Sanctis, und nicht das Volk, das die lyrische Intensitédt dieser Verse
schon immer gespiirt habe. Denn Petrarca sei der Dichter Italiens, der das
Ideal zum ersten Mal in einer «wirklichen» Frauengestalt anschaulich und
lebendig dargestellt habe. Vorboten tauchten freilich schon im Dolce stil
novo auf, auch Dantes hohe Frau miisse hier erwidhnt werden. Dennoch,
im Gegensatz zu Beatrice, sei Laura keine Allegorie mehr und an keine
philosophisch-religiosen Inhalte mehr gebunden; sie sei vielmehr die bald
sinnlich nahe, bald unnahbare, aber immer von neuem herbeigesehnte,
schone Frau, um welche sich das ganze Imaginieren des Dichters unablissig
drehe. In ihren gegliicktesten Momenten verweise die Lyrik nicht auf die
ferne, abwesende Idee, sie sei selber deren Inkarnation geworden, als voll-
kommene, sich selbst geniigende, lebendige Form. Damit hat De Sanctis
sein Konzept der Poesie definiert: eine vollkommene, sich selbst geniigende,
lebendige Form.



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 139

Gleich darauf wendet er sich gegen eine zweite Fehldeutung, namlich
gegen die extrem idealistische, die das Kunstwerk nur als sinnlichen Ab-
glanz der Idee sehen will. Verurteilt wird hier der Platonismus, gemeint ist
aber auch jeder romantische Idealismus, der den Geist iiber die Form, die
Idee iiber das formgewordene Kunstwerk stellen mochte.

Ist nun aber die Dichtung Petrarcas «lebendige Form» (Form, die Leben
empfangen hat, dieses bewahrt und weitergeben kann), so muss sie auch
mit den Methoden einer Kritik erfasst werden, die das Kunstwerk mit dem
Leben in eine enge Beziehung bringt. Bei den meisten zeitgendssischen
Deutungsversuchen, sagt De Sanctis, sei dies nicht der Fall. Daher wendet
er sich energisch gegen drei in seiner Zeit vorherrschende Tendenzen: gegen
die rhetorisch-formale Kritik der Puristen und Pedanten, die in Petrarca
nur ein Stilmodell sehen und oft den Petrarkismus gleich hoch werten wie
das Original; gegen die unmusische Lektiire all jener, die ausschliesslich
den gedanklichen Inhalt des Canzoniere betrachten und diesen als Ge-
schichte einer Liebe deuten mochten (so wie De Sanctis selber es in seiner
Jugend versucht hatte) und schliesslich gegen die neuere, von Frankreich
her eindringende Stromung der psychologischen Kritik, die sich vor allem
iiber den Autor dussert und dabei das Werk kaum zu Wort kommen lisst.

Im Saggio critico sul Petrarca wird jedoch nicht nur iiber Kritik und
Kunstbetrachtung, sondern hauptséchlich iiber das Kunstschaffen nach-
gedacht. Echte Kunst, so meint De Sanctis, konne nur dort entstehen, wo
ein Mensch aus Fleisch und Blut, ein Mensch mit seinen Gefiihlen und
Leidenschaften, seiner inneren Welt Ausdruck verleihe. Hier nun stossen
wir auf das Stichwort «sentimento», das fiir viele De Sanctis reserviert
gegeniiberstehende Leser wie ein rotes Tuch wirkt. Der Begriff bedarf einer
Erkldrung. Mit «sentimento» meint De Sanctis kein vages, unbestimmtes
Fiihlen, sondern — und hier stiitzt er sich auf Hegels Asthetik — ein
geistig-affektives Erkennen, das jedoch seinen Ursprung eher in der
Phantasie als im Intellekt habe. Sicher ist der Geist an jeder dichterischen
Schopfung beteiligt, er geht aber in ihr auf, vereint sich mit seinem Gegen-
stand in der Form. Diese Vorstellung ist romantisch und iiberdeckt sich mit
gewissen Konzeptionen Hegels. De Sanctis hat die dsthetischen Vor-
lesungen des Philosophen in franzdsischer Ubertragung gelesen. Dort heisst
es beispielsweise vom Kiinstler, er produziere wie eine Naturkraft, «son
talent est un talent naturel. Il ne se place pas par la réflexion en présence
de son sujet, pour I’assimiler dans le calme de la pensée. Dans le développe-
ment tout spontané de son imagination, il est immédiatement uni a I’objet
qu’il représente par la partie la plus intime de lui-méme. Alors, la per-
sonnalité s’absorbe entierement dans 1'objet. L’ceuvre d’art sort d’un seul
jet de I'activité non partagée du génie.» 5 So weit die Romantiker und ihre



140 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Auffassung des Kunstschaffens. Was den heutigen Leser, insofern er sich
der sprachlichen Realitdt des Literarischen bewusst ist, an dieser Uber-
betonung des «sentimento» stort, ist das Gleichsetzen der «Gefiihle», wie
sie der Text durch seine Bedeutungen und musikalisch-rhythmischen Aus-
drucksmittel hervorzurufen imstande ist, mit dem Gefiihlsleben des Autors,
welches fiir De Sanctis im Kunstwerk unmittelbar erscheint und miterlebt
werden kann.

Gerade am Beispiel Petrarcas lassen sich aber die Grenzen und Mingel
einer solchen Konzeption in aller Deutlichkeit aufzeigen. Petrarca erscheint
unserem Kritiker als der geniale Vertreter des zur Dichtung berufenen
menschlichen Geistes, der an der Schwelle zweier Epochen, zwischen
Mittelalter und Neuzeit, steht. Ein solcher dichterischer Geist folge von
Natur aus seiner Emotivitédt und seinen Empfindungen und kénne nicht in
erster Linie Intellektueller sein. Demzufolge wagt es nun De Sanctis, ein
historisches Portriat des Menschen Petrarca zu entwerfen, das mit Ge-
schichtlichkeit sehr wenig, mit De Sanctis’ Vorstellungen von der typischen
Kiinstlernatur sehr viel zu tun hat. Ein ganzes Kapitel wird der Personlich-
keit Petrarcas gewidmet, der kein «iibermissig begabter Intellektueller»
gewesen sein soll, der kaum neue Ideen entwickelt habe, aber auch die
Ideen seiner Zeit nicht mehr habe akzeptieren konnen, weil er — als
Mensch von aussergewohnlicher Empfindsamkeit und hoher schopferischer
Phantasie — der Wissenschaft von damals, der Scholastik, indifferent oder
skeptisch gegeniibergestanden habe. Dieser einzigartigen Personlichkeit
(«singolare» nennt er sie, nicht «originale») verdanke aber die Neuzeit eine
Dichtung, die mit der religios-philosophischen Tradition des Mittelalters
gebrochen und eine andere, dem irdischen Leben zugewandte Kunst ein-
geleitet habe.

Gemaiss dieser Wertung, die den Beitrag des reinen Intellekts aus dem
Bereich des kiinstlerischen Schaffens zu verdriangen sucht und dieses der
Phantasie zuordnet, wird nun auch Petrarcas Canzoniere gedeutet. Nicht
alles, was in diesem Liederbuch steht, entspricht De Sanctis’ Vorstellungen
von einer weltzugewandten, lebendigen Kunst. Auch das Mittelalter hat
darin seine Spuren hinterlassen. Doch De Sanctis macht sich daran, die
Spreu vom Weizen zu sondern und ist stolz iiber seinen Lehrerfolg, wenn
seine Ziircher Schiiler die gleiche Trennung zwischen nur «rhetorisch-
intellektualistischen» und anderen, beseelteren, Versen vollziehen. Ein
gut Teil des Canzoniere wird so als unpoetisch beiseite geschoben. Man
kann hier De Sanctis zugute halten, dass vieles, was wir heute iiber die
rhetorischen Usanzen des Mittelalters wissen, zu seiner Zeit noch nicht
bekannt war. Dennoch erscheint uns sein Kriterium fragwiirdig, um so mehr
als wir inzwischen durch das Lesen neuerer Poesie und durch die Wieder-



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 141

aufwertung gewisser manieristischer Experimente auf eine andere, sprach-
bewusstere Dichtkunst aufmerksam gemacht worden sind und Poesie ldngst
nicht mehr nur als Ausdruck von Gefiihlen verstehen. Der Verlust, der bei
dieser Selektion entsteht, ist betrdchtlich. All die Antithesen und Wort-
spiele, all die raffinierten Zauberkiinste der dichterischen Intelligenz, vor
allem aber die zentrale, das gesamte Werk bestimmende Paronomasie, mit
welcher Petrarca den Namen Lauras mit vielen andern dhnlich lautenden
Wortern und damit wieder mit weiteren Wortbedeutungen zusammen-
bringt (eine geniale Erfindung, die seiner dichterischen Sprache ihre ab-
solute Originalitdt verleiht und sie zum hermetischen «trobar clus» empor-
stilisiert), all dies wird nur verschimt angedeutet, wird nur nebenbei
erwahnt und findet in keiner Weise Anerkennung.

Fiir den grundsdtzlich dem romantisch-hegelianischen Geschichtsbild
verpflichteten De Sanctis z&@hlt hingegen in erster Linie die historische
Sendung dieses Dichters, der mit der mittelalterlichen Allegorese auf-
gerdumt habe und dadurch, dass er das Vollkommene in einer irdischen
Frau habe Gestalt werden lassen, das ehemals in religiosen Sphéren an-
gesiedelte Ideal vom Himmel wieder auf die Erde heruntergeholt habe. Fiir
ihn steht Laura an erster Stelle in einer langen Reihe von poetischen
Frauengestalten, der sich als letzte Leopardis Silvia anschliessen wird. Er
ist der Ansicht, die Menschwerdung der Idee, die Humanisierung der
Dichtung habe im Dolce stil novo, dann bei Dante und Petrarca, ihren
bedeutsamen Anfang genommen.

Im weiteren anerkennt De Sanctis die geniale Kunstform des petrarki-
stischen Sonetts, das in seiner knappen Begrenzung Vollkommenheit und
Insichgeschlossenheit auszudriicken imstande ist. Ein Satz wie «Ciascuna
poesia € un tutto intelligibile in sé stesso» ist von geradezu bestechender
Modernitit und kann auch vom heutigen Kritiker iibernommen werden, wie
iiberhaupt jenes fiinfte Kapitel des Saggio iiber die «forma petrarchesca»
voller neuer Einsichten steckt. Die Studenten von De Sanctis wunderten
sich jeweils, dass nur er, im Gegensatz zu den iibrigen Literaturprofessoren,
einem einzigen Gedicht eine volle Stunde zu widmen pflegte. Die anderen
Professoren gingen von ihren Schemata aus, er hingegen oft vom Text”.
Auch andere Ansitze sind neu, insbesondere der Versuch, die von der
Scholastik herriihrende Trennung von Inhalt und Form zu iiberwinden. In
einem Kunstwerk, so schreibt der Kritiker, Hegel folgend, gebe es eigent-
lich weder Inhalt noch Form, sondern wie in der Natur erscheine hier das
eine fiir das andere, das eine im anderen. Ein anschaulich gemachtes Bild
erlebe der Betrachter zugleich als Gehalt und als Gestalt. In diesem fiinften
Teil erreicht der Aufsatz iiber Petrarca einen Hohepunkt. Was nachher
kommt, etwa die Betrachtungen iiber den Missbrauch der Reflexion oder



142 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

die Unterscheidung zwischen Kiinstler und Dichter, die wir ja auch in der
Storia wiederfinden, ist heute nicht mehr nachvollziehbar.

%

Dass De Sanctis der raffinierten Sprachkunst eines Petrarca nur stellenweise
gerecht wird, ist weiter nicht erstaunlich, hat doch die heutige Kritik den
Weg zum Canzoniere nur auf dem Umweg iiber die moderne Lyrik ge-
funden. Dass er aber Leopardi, den er — damals in Neapel, im Studio des
Marchese Puoti — noch personlich gekannt hatte und den er ein Leben
lang verehrte, eigentlich nie ganz verstanden hat, das scheint mir fiir seine
Kritik in hochstem Masse bezeichnend. Ich bin mir der Kiihnheit dieser
Aussage bewusst und mochte sie deshalb durch einige Beispiele belegen.

Noch in Neapel, dann in den Ziircher Jahren unternimmt De Sanctis
erste Versuche, das Werk des grossen Lyrikers zu verstehen. Es betriibt
ihn, dass nicht bloss Vischer und Burckhardt, sondern auch seine italieni-
schen Freunde in Ziirich den neuen Dichter ignorieren, im Glauben,
Italiens letzter grosser Poet heisse Vincenzo Monti. Leopardi interessiert
ihn natiirlich nicht nur als Dichter, sondern vor allem als Denker. Dass
dessen Philosophie neben pessimistischen auch materialistische Ziige auf-
weist, erkldrt die wachsende Anteilnahme, die De Sanctis dem Werk Leo-
pardis entgegenbringen wird. Aber betrachten wir nun sein Verhiltnis zum
Dichter. Die Ziircher Vorlesungen geben schon vereinzelt Einblick ins
lyrische Schaffen Leopardis: es bleibt aber bei kurzen Hinweisen, eine
eigentliche Gedichtanalyse kommt, mit Ausnahme des Aufsatzes iiber
Alla sua donna®, noch nicht zustande. Neue Ansitze zu einer umfassenden
Interpretation entstehen in den siebziger Jahren. Schliesslich setzt sich
De Sanctis in einer breit angelegten biographischen Studie mit Leben und
Werk des Dichterphilosophen auseinander, doch auch hier gelingt ihm
keine endgiiltige Werkanalyse. Zwar weiss De Sanctis, dass Leopardi erst
in Le Ricordanze und im Canto notturno zu seiner hochsten Ausdrucks-
form gelangt ist. Doch bleibt er uns die Analysen eben dieser letzten grossen
Dichtungen schuldig, und wo er sich dazu #ussert, etwa in den Aufsdtzen
iiber Silvia und Nerina, fllt sein Urteil durchweg enttduschend aus. Auch
was er zum Gedicht L’infinito und zu den frithen philosophischen Kan-
zonen zu sagen hat, ist zwar oft neu, aber selten iiberzeugend. Freilich
gliicken ihm hin und wieder Durchblicke, so in dem noch in Ziirich ver-
fassten Dialog iiber Schopenhauer und Leopardi, wo es einmal heisst, die
Dichtung Leopardis erreiche im Grunde das Gegenteil von dem, was sie
beabsichtige: gedanklich sei sie radikal pessimistisch und verneine Freiheit,
Fortschritt und Liebe, aber durch die Wirkung, die sie erziele, bringe sie



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 143

den Leser so weit, dass dieser die negierten Werte mit dem Gefiihl wieder
aktiv herbeisehne®. Hier scheint etwas von jener paradoxen Komplexitit
durch, die Leopardis Dichtkunst eigen ist; hier hétte eine Analyse einsetzen
konnen.

De Sanctis rechnet Leopardis Werk der Moderne zu. Als Leser Schillers
weiss er, dass moderne Autoren nicht ungebrochen «naiv» dichten, dass ihr
Werk im Gegenteil der Ort ist, wo sich der ungeloste Konflikt zwischen
Denken und Fiihlen, Wissen und Phantasie niederschlégt, ja wo er explizit
gemacht wird. In Leopardis «poesia filosofica» dominierten, so heisst es,
bald die Illusionen der Affekte, bald wieder die sprode Erkenntnis, die
jedoch ihrerseits als «sentimento» erscheinen konne. Und zum Gedicht
Alla sua donna sagt er ausfiihrlich: «L’immagine e il pensiero, elementi di
ogni poesia, sono qui dunque scissi, distruggentisti a vicenda, in contraddi-
zione, ¢ forse non ci ¢ alcuna poesia moderna nella quale si riveli con
coscienza tanto profonda questa sociale infermita che travaglia le presenti
generazioni. Nella poesia leopardiana non solo vi ¢ la contraddizione, ma
I’angoscioso sentimento di essa contraddizione.» 1° De Sanctis spricht also
vom schmerzlichen Nebeneinander von Intellekt und Gefiihl, ja von deren
Gegeneinander und Widerspriichlichkeit. Das fiihrt ihn dann zur Unter-
scheidung von mehr intellektuellen und mehr gefiihlsbetonten Passagen im
Gedicht. In Wirklichkeit ist Leopardis Lyrik aber mehrschichtig. Poesie ist
hier immer schon ein Betrachten und ein Erinnern von Gefiihlen, die auch
bewusst eingesetzt werden im poetischen Diskurs, welcher, wie Leopardi
schon 1817 schreibt, zwar niemals den Intellekt, aber stets die Einbildungs-
kraft des Lesers tduschen soll. Diese komplexe Mehrschichtigkeit, die sich
bis zur totalen Ironie steigert, ldsst sich nun mit De Sanctis’ Begriff des
«sentimento» nicht mehr erfassen. Dichter ist fiir Leopardi nicht derjenige,
der fiihlt oder phantasiert, denn das tun wir ja alle, und auch nicht, wer
philosophische Sentenzen mit seinen Emotionen verbindet oder deren
Gegensitzlichkeiten betont. Dichter ist, wer seine Gefiihle zugleich denkt,
sie in der Erinnerung bald distanziert als Verlust erfdhrt, bald wieder nahe
als reflektierte Illusion erlebt, wodurch er aber in den Widerstreit zwischen
Weltbejahung und Weltverneinung gerit. Dichter ist, wer diesen Wider-
spruch zwischen dem alles negierenden Intellekt und der gefiihlshaften
Hingabe an das Leben sprachlich umzusetzen und bildlich zu gestalten
vermag, so dass die in das Gedicht eingefiihrten Affekte ihre Faszination
weiter ausiiben, wobei aber der Verstand immer die Regie behilt. Ohne
eine Beteiligung der Affekte haben wir keine Dichtung; ohne den lenkenden
Intellekt entsteht keine Form.

Ein franzosischer Kritiker, Pierre Antonetti, hat sich iiber De Sanctis’
Leopardistudien sehr positiv gedussert und sie abschliessend so gekenn-



144 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

zeichnet: «Jamais comme cette ceuvre de I'extréme vieillesse, De Sanctis
n’a su s’approcher du ceceur d’un poéte et en parler avec une émotion si
contenue et une sympathie si profonde.» 1! Das gilt vielleicht fiir den bio-
graphischen Teil der Studie, nicht aber fiir die Werkinterpretation. Als
Beispiel fiir ein typisches Missverstandnis von seiten unseres Kritikers
wollen wir das Gedicht A Silvia anfithren. De Sanctis widmet ihm einen
mehrseitigen Aufsatz; er ist tief beeindruckt von der poetischen Intensitit,
die von der Gestalt Silvias ausgeht. Er spiirt hier die naturhafte Kreatur,
das Leben selbst, wie es, kaum herangewachsen, wieder entschwindet; er
spiirt die Wehmut. Als Kritiker bleibt er aber ganz auf das Figiirliche
fixiert. Silvias Gestalt sei das einzige, worauf es hier ankomme, das Gedicht
lebe nur durch sie, und alles andere bleibe Nebensache. Dass dann die
gleiche Gestalt, beinahe allegorisch, auch die (schon vergangene) Hoffnung
zu personifizieren hat und dass sich Silvia gegen den Schluss des Gedichts
wie eine Friedhofstatue mahnend vor die Augen des Lesers hinstellt, das
alles nimmt unser Kritiker wahr, hiitet sich aber, ihm Bedeutung zu-
zumessen.

In einem andern Artikel vergleicht er nun Silvia mit Nerina, der Frauen-
gestalt aus Le Ricordanze. Wihrend hier, in Le Ricordanze, die Erinnerung
an die tote Nerina gleichsam wieder auflebe, verkorpere Silvia das Dahin-
schwinden des Lebens. «I1 motivo della Silvia ¢ lo sparire. Il motivo della
Nerina ¢ il riapparire.» 12 Im Grunde verhilt es sich aber umgekehrt, und
auf jeden Fall ist bei Leopardi alles viel komplizierter. De Sanctis betrachtet
wie immer bloss die figiirliche Oberflache des Diskurses. Er sieht nur, was
bildhaft in Erscheinung tritt als «forma vivente» und iibersiecht dabei —
hier in besonders schwerwiegender Weise — die gedankliche Tiefenstruktur
des Gedichts. Fiir Leopardi ist Silvia die schon verstorbene Jugendliebe:
sie war einmal ganz Hoffnung, wurde dann zum schmerzlichen Verlust und
wird nun wieder ins Leben gerufen, im Gedicht. Im Als-ob-Sprechen des
Gedichtes, und nur gerade hier, lebt sie noch einmal auf, um nochmals vor
unsern Augen dahinzuschwinden. Die Durée, die wir hier erfahren, ist eine
rein poetische, eine mit den Mitteln der Sprache erzeugte — ein musikali-
sches Sprachkunstwerk, das sozusagen jenseits des Grabes ersteht, dem
Gesetz der Zeit nicht mehr unterworfen ist und uns deshalb fremd und
vertraut zugleich erscheint.

Weder Petrarcas Laura noch Leopardis Silvia bedeuten uns heute das-
selbe, was sie fiir De Sanctis — und wohl auch fiir seine Zeit — waren.
Diese ganze Theorie der inkarnierten Frauengestalten und das davon
abhingige Konzept einer fortschreitenden Menschwerdung der Poesie
erscheint uns heute fragwiirdig. Ist denn vielleicht die moderne Kunst, ist
die moderne Lyrik etwa diesem Konzept gefolgt? Hat sie nicht mit den



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 145

Vorstellungen des 19.Jahrhunderts radikal brechen miissen, und hat sie
nicht im Bereich des Kunstschaffens der Intelligenz wieder zu ihrem Recht
verholfen? Die poetologischen Konzeptionen eines Leopardi, aber auch
eines Vigny, Holderlin oder Schiller erscheinen uns heute moderner als die
Kritik des De Sanctis. Dadurch aber, dass wir De Sanctis die Gefolgschaft
verweigern, stellen wir uns gleichzeitig auch gegen sein doch zu optimisti-
sches Geschichtsbild, das er nach hegelianischen Wegweisungen entworfen
hat und der italienischen Wirklichkeit von 1870 iiberstiilpen wollte.

k

Dieses, in seiner Art gewiss bemerkenswerte, Geschichtsbild findet in der
1870/71 veroffentlichten Storia della letteratura italiana seine volle Ent-
faltung. Die dussere Form dieser Literaturgeschichte — sie besteht aus
zwei Bidnden — ist an sich schon bezeichnend. Im ersten Teil finden wir
die Grossen des Mittelalters, Dante, Petrarca, Boccaccio, bis hin zu den
Anfangen der Renaissance, zuletzt den zynischen Spotter Pulci, der den
Stoff der Ritterepen nur fiir seine eigenen Spidsse benutzt, sowie den
wachen Geist eines Leon Battista Alberti, des ersten «uomo universale».
Damit schliesst der erste Teil. Die Zweiteilung der Storia entspricht offen-
bar der Uberzeugung, dass dort ein Zeitalter zu Ende gehe, hier ein neues
entstehe. Ariost und Machiavelli eroffnen die zweite und entscheidende
Phase dieses historischen Ablaufs, der in der Wiedervereinigung Italiens
zu seinem vorldufigen Abschluss kommt. Ariost stehe wie Cervantes, so
sagt auch Hegel, am Ende einer Epoche und an der Schwelle zur Neuzeit.
In lebhaft phantasievoller Art fabuliere er unbekiimmert seine Ritter-
geschichten, ohne aber selbst an das Ethos des Rittertums zu glauben. In
Ariosts heiterem Unglauben lauere allerdings eine Gefahr: die der morali-
schen und politischen Indifferenz des Kiinstlers. Der Moralist De Sanctis
glaubt hier den Verlust jener ethischen Ideale zu erkennen, ohne die keine
Nation auskomme. «Questo mondo», so heisst es einmal iiber Ariosts
Orlando Furioso, «dove non & alcuna serieta di vita interiore, non religione,
non patria, non famiglia, e non sentimento della natura, € non onore, € non
amore; questo mondo della pura arte, scherzo di un’immaginazione che
ride della sua opera e si trastulla a proprie spese, ¢ in fondo una concezione
umanistica profondata e sepellita sotto la serietd di un’alta ispirazione
artistica. Il poeta considera il mondo non come un esercizio serio della vita
nello scopo e ne’'mezzi, ma come una docile materia abbandonata alle
combinazioni e a’trastulli della sua immaginazione.» 13 Kunst erscheint hier
als geniales, aber auch als leichtfertiges, beinahe amoralisches Spiel, als
«pura arte». Ob dies fiir die Dichtung Ariosts zutrifft, bleibe dahingestellt.



146 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Wichtig ist fiir uns, dass De Sanctis bei der Besprechung der einzelnen
Kunstwerke und ihrer Autoren immer auch seine moralischen Massstébe
anwendet und damit seine eigene, ethisch fundierte Auffassung von Dich-
tung darlegt.

Moralische Lauheit und politischer Wankelmut werden zum Grundiibel
der Italiener zur Zeit der Gegenreformation, als sich das Land ein katho-
lisches Gewand iiberzieht, darunter aber weiterhin seiner hedonistischen
Lebensweise front und zusehends dem geistigen Miissiggang verfillt. Wie
schon Parini, so glaubt auch De Sanctis zwischen dem politischen und dem
moralischen Niedergang des Landes einen engen Zusammenhang zu
erkennen, wobei diese negative Entwicklung auch fiir das literarische
Schaffen schwerwiegende Folgen gehabt hat. Fiir die Epoche des De
Sanctis ist bekanntlich die Barockkunst noch kein positiver Begriff: das
Seicento erscheint als das Jahrhundert der amoralischen, minderwertigen
Poeten. Diesen Niedergang hitten auch einzelne grosse Figuren wie Gior-
dano Bruno, Campanella oder Galileo nicht aufzuhalten vermocht. Erst im
18.Jahrhundert beginne sich das moralische Gewissen des Landes und
damit auch das nationale Bewusstsein allmahlich wieder zu regen. Vicos
Entdeckung einer Philosophie der Geschichte wird als Ereignis von euro-
péischer Tragweite gewertet. Giannones Angriffe auf das politische Papst-
tum riitteln an den Ketten, in welchen die Nation noch verharrt. Gleichzeitig
entdecken Metastasio im Musikdrama, Goldoni im Lustspiel, Alfieri im
Trauerspiel, Foscolo in der Lyrik und im autobiographischen Roman die
neue Empfindsamkeit, das neue, weltliche Lebensgefiihl.

Uber einen Dichter miissen wir noch sprechen, iiber Manzoni, dessen
definitive Aufwertung nach langen Vorbereitungen erst nach 1870 erfolgt
ist, so dass diese neuen Ergebnisse in der Storia nicht mehr beriicksichtigt
werden konnten. Dante, Ariost und Manzoni sind fiir De Sanctis die drei
grossten Reprisentanten der italienischen Literatur. Der erste, Dante,
umfasse in seinem Werk das gesamte Mittelalter und iiberwinde dieses
teilweise auch schon in seinen gewaltigen, elementar poetischen Menschen-
gestalten des Inferno. Ariost sei genialer Ausdruck jener hochsten artisti-
schen Eleganz der Renaissance, einer lebensfrohen, aber genusssiichtigen
Zeit, die durch ihren Hedonismus den Niedergang Italiens mitherauf-
beschworen habe. Manzoni schliesslich, der grosse Romantiker, der sich
die Geschichte selbst zum Thema genommen habe, stelle in den Promessi
Sposi die katholisch-feudale Gesellschaft des Seicento, d.h. der jiingeren
Vergangenheit Italiens, dar, wobei er selbst immer — ironisch — iiber jener
Zeit und {iiber ihren Idealen stehe. Im Gegensatz zu Dante, der einer
«organischen Epoche» angehore, sei Manzoni der Dichter einer «kritischen
Epoche», einer Ubergangszeit'4. Jener habe echt poetische Figuren ge-



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 147

schaffen, dieser — mehr Artist als Poet — analysiere in seinem Prosaroman
die Menschen bis ins kleinste. Hier stossen wir wiederum auf den fiir
De Sanctis wichtigen Gedanken, moderne Kunst brauche die Phantasie und
den Intellekt zugleich, habe aber Miihe, die beiden in Ubereinklang zu
bringen. Gegeniiber seinen Vorgingern, den frithromantischen Kritikern,
wertet nun aber De Sanctis sowohl den Roman als Gattung als auch den-
Romanautor Manzoni deutlich auf. Dieser stehe stets iiber seinen Gestalten,
kommentiere ihr Handeln humorvoll-ironisch, verfolge mit einem Licheln
ihre Versuche, das — Kkatholische — Ideal jener Zeit in ihr prak-
tisches Leben umzusetzen und es zu verwirklichen. Don Abbondio, zum
Beispiel, dem dies nicht gelinge, sei von diesem Gesichtspunkt aus eine
bedeutende, realistische Figur. Sein Realitdtsgehalt iibersteige bei weitem
den des Kardinals Borromeo, welcher zwar jenen Idealen nachlebe, aber
gerade deshalb wenig lebendig wirke 5. Manzoni habe versucht, den Kon-
flikt zwischen dem Ideal und der Wirklichkeit in seinen verschiedensten
Auspragungen zu erfassen, und sein Roman sei das iiberzeugende Ergebnis

dieser Analyse.
*

Wie lesen wir heute die Storia della letteratura italiana von De Sanctis?
Sicher nicht als eine Reihe wahrheitsgetreuer Darstellungen von Werken
und auch nicht als Sammlung von lebensnahen Dichterportrits. Die
Dichterfiguren, die in diesem Werk an uns voriiberziehen, tragen zu oft die
Ziige ihres Autors De Sanctis, als dass wir nach ihrem Wahrheitsgehalt zu
fragen gewillt wiren. Wenn man schon psychologisch interessiert ist, so
miisste man dieses ganze Werk als ureigene Schopfung von De Sanctis
lesen, aber damit kime man nicht sehr weit.

Auch vom geschichtswissenschaftlichen Standpunkt aus vermag die
Storia den heutigen Anspriichen nicht mehr ganz zu geniigen. Falls mich
ein Student fragen sollte, ob er seine Examina in Italienischer Literatur mit
dieser Literaturgeschichte vorbereiten konne, so miisste ich ihm entweder
ganz davon abraten oder ihm zusitzlich eine zweite, neuere Studie emp-
fehlen. Denn weite Teile des literarischen Schaffens, beispielsweise die
Dialektdichtung oder die lateinisch verfassten Werke des Mittelalters und
der Renaissance, bleiben (mit Ausnahme Folengos) unberiicksichtigt, wohl
weil De Sanctis sie fiir wenig bedeutend hielt. Seine Storia zeigt die Ge-
schichte nicht, wie sie war (doch welches Werk zeigt das schon?), sie inter-
pretiert diese in einer ganz besonderen Weise, die wir zum Schluss noch
definieren wollen.

Die Storia della letteratura italiana ist De Sanctis’ geistig-moralisches
Vermichtnis, das er gleich im Anschluss an die erfolgte Einigung der



148 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Nation, im Jahr 1870, als Rom Hauptstadt des neuen Italien werden sollte,
seinen Landsleuten als literaturgeschichtliches Erbe iiberreichen wollte.
Wir finden darin, wie gesagt, keine «objektive Darstellung» der literarischen
Ereignisse, denn diese erscheinen stets in einem ganz bestimmten Zu-
sammenhang und werden gewertet aus einer ganz besonderen Sicht. In
seinen Memoiren schreibt Raymond Aron, Geschichte sei die Bewusst-
werdung des Daseins in einer Gemeinschaft, welche sich iiber ihr Her-
kommen und iiber ihre Zukunft befrage. «La science historique est une
forme de la conscience qu'une communauté prend d’elle-méme, elle est un
élément de la vie collective.» 16 An diese «Communauté», an diese neue
Gemeinschaft der Italiener richtet sich De Sanctis, wenn er iiber die Dichter
der Vergangenheit schreibt. In diesem Sinn ist seine Literaturgeschichte
weniger ein Werk der blossen Gelehrsamkeit als eine lebendige Darstellung
der eigenen Identitit, die grosste, die sich das Italien von 1870 zu geben
vermochte. Nicht als Geschichte von literarischen Werken werden wir
dieses Buch lesen, sondern als selbstidndige, literarische Leistung, als das
Werk eines begabten Interpreten, der in seinen Untersuchungen vieles zum
ersten Mal und anders als seine Vorgénger sah, auch wenn er bei diesem
Tun dem Geist seiner Zeit stets verhaftet blieb.

1F. De Sanctis, Saggio critico sul Pe-
trarca, Einaudi, Turin 1964, S. 3-6. —21d.,
S. 4. — 3Von Jacob Burckhardt ist hinge-
gen im Briefwechsel oft die Rede. Man
sehe nach bei F. De Sanctis, Epistolario,
1856-1858, Einaudi, Turin 1956.—4 M. Gre-
gor-Dellin, Richard Wagner. Sein Leben,
sein Werk, sein Jahrhundert, Piper, Miin-
chen 1980, S. 125, 220, 789. — 5G. W. F.
Hegel, Cours d’esthétique, iibersetzt von
A. Bénard, Paris 1840/52, Vol. II, S. 519—
20. — ¢ Saggio sul Petrarca, op. cit., S. 6. —
7F. De Sanctis, Epistolario, 1856—1858,
op. cit., S. 39-40. — 8 F. De Sanctis, Leo-

pardi, Einaudi, Turin 1960, S. 397-416. -
o1Id., S.465. — 101d,, S. 405. — 1 P. Anto-
netti, Francesco De Sanctis. Son évolution
intellectuelle, son esthétique et sa critique,
Ophrys, Aix-en-Provence 1963, S. 429. —
12 F, De Sanctis, Leopardi, S. 528. -3 F. De
Sanctis, Storia della letteratura italiana, in
zwel Bd., Feltrinelli, Mailand 1960, II,
p.81. -1 F, De Sanctis, Manzoni, Einaudi,
Turin 1955, S.76-80. — 51d., Manzoni,
S. 67-68; 96-97; 359-66. — °R. Aron,
Mémoires. 50 ans de réflexion politique,
Julliard, Paris 1983, S. 121.



	Literaturkritik und Zeitgeist : über Francesco De Sanctis

