
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 2

Artikel: Literaturkritik und Zeitgeist : über Francesco De Sanctis

Autor: Güntert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Güntert

Literaturkritik und Zeitgeist

Über Francesco De Sanctis

Im Vorwort zu dem 1869 erschienenen Saggio critico sul Petrarca erinnert
sich De Sanctis an die Leiden und Freuden seiner vier Zürcher Jahre,
während welcher er als Dozent für Italienische Literatur an der
Technischen Hochschule in einer ihm fremden und nicht nur freundlich
gesinnten Umgebung gewirkt hatte1. Die Stadt, so schreibt er, war damals
voll von politischen Emigranten, darunter so berühmten Persönlichkeiten
wie die Deutschen Richard Wagner, Theodor Mommsen und Friedrich
Theodor Vischer, die Franzosen Dufraisse, Flocon oder Challemel-Lacour,
zu denen sich bisweilen auch Eugène Sue gesellte. Auch eine ansehnliche

Gruppe von Italienern, meist Anhänger Mazzinis, hatte in Zürich Zuflucht
gefunden, doch «wurden wir», so sagt De Sanctis, «von den andern nicht
eben hochgeschätzt» 2. Mit den Franzosen vertrug man sich leidlich, aber
die Überheblichkeit der Deutschen («una cert'aria di superiorità
protettrice») war manchmal lästig, besonders wenn sie zudem auf Unwissenheit
beruhte. Die Unkenntnis der italienischen Kultur seitens seiner deutschen

Kollegen und deren oft etwas schematische Vorstellungen fand De Sanctis

um so erstaunlicher, als er bisher die Deutschen als die Gelehrten par
excellence betrachtet hatte und er, selber ein Anhänger Hegels, von ihrer
philosophischen Leistung tief beeindruckt war. Ihm, der im Kerker von
Neapel Hegels Wissenschaft der Logik durchstudiert hatte und der auch
dessen ästhetische Grundsätze bestens kannte, kommen nun allmählich
Zweifel an der Überlegenheit eines ganz dem Ideal verpflichteten
Weltbildes, vor allem wenn er Hegels Schüler diese Konzepte endlos wiederholen

hört. So erscheint ihm die Ästhetik seines Kollegen Vischer auf
einmal ganz und gar «unästhetisch». Aber auch Wagners Auffassungen von
Musik vermögen ihn nicht zu überzeugen, und es befremdet ihn zu
vernehmen, dass dieser unter den Italienern nur gerade Rossini zu schätzen
wisse. Doch nicht nur die neuere Kultur, auch die jahrhundertealten
Bemühungen der Italiener um ihre Nation werden verkannt oder zumindest
nicht ganz ernst genommen. Ein Kollege von De Sanctis, ein Historiker,
verkündet vom Katheder aus, die Lombardei gehöre als altes Reichslehen



136 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

rechtmässig zum habsburgischen Österreich. Selbst bei literarischen
Gesprächen stösst De Sanctis immer wieder auf dieselben blinden Vorurteile.
Die massgebenden Literaten wissen einzig Dante zu würdigen, Petrarca ist
für sie ein «Faiseur de sonnets» und von den neueren Dichtern, Leopardi
etwa, wissen sie so gut wie nichts. Eines Tages, als De Sanctis wieder einmal
völlig verständnislos über Petrarca urteilen hört, entschliesst er sich, dem
Zürcher Publikum ausserhalb seiner Pflichtstunden einen speziellen Kurs
über diesen grössten Lyriker Italiens anzubieten. Auf diese Weise, so heisst

es, sei die erste Fassung des Aufsatzes über Petrarca entstanden, dem gleich
noch einige Vorlesungen über Leopardi und Manzoni folgen sollten.

Dem Unternehmen des Literaturprofessors blieb der Erfolg nicht versagt.
De Sanctis vermochte sein Zürcher Publikum - Studenten, die meisten
Italiener oder Tessiner, dann einige wenige Professoren und etliche Damen
aus der Stadt - anzuregen und von der Bedeutung Petrarcas zu
überzeugen. Dies gelang ihm dann am besten, wenn er auf jede theatralische
Rhetorik verzichtete und seinen Vortrag nicht nach italienischer Manier auf
ein paar brillante Formulierungen hin zuspitzte, sondern, ganz seinem Sinn
für Poesie vertrauend, seinen persönlichen Empfindungen bei der
Interpretation der Texte freien Lauf liess. In solchen Momenten schienen die
Zuhörer zu spüren, dass hier ein ganzer Mensch hinter der Sache stand,
und sie gingen mit.

Ich habe bisher nichts als den ersten Teil des Vorworts zum Saggio
critico sul Petrarca resümiert. Fasst man dieses Vorwort als persönliches
Zeugnis und als wahrheitsgetreuen Bericht auf, so wird man sein Augenmerk

vorab auf den Menschen De Sanctis und auf die psychologischen
Beweggründe richten, die sein Handeln veranlasst und bestimmt haben.
Dabei wird man bemerken, wie dieser auf die bald arglose, bald blasierte
Unwissenheit seiner Gesprächspartner mit dem verletzten Stolz des

Emigranten, aber auch mit der Kompetenz des engagierten Literaturkenners

reagiert, der seine Sache verteidigt, weil er sie besser kennt oder
besser zu kennen glaubt. Das Bild, das eine derartige Lektüre vermittelt,
ist das des glühenden Verfechters einer zu Unrecht verkannten Italianità,
welcher in der fremden, an der Grenze verschiedener Kulturen gelegenen
Stadt die Belange seiner eigenen Nation tatkräftig, mit dem vollen Einsatz
seiner Person, zu vertreten weiss.

Dem Historiker wird diese Deutung allerdings nicht genügen, und er wird
vorsichtigerweise die Aussage des einen Dokumentes mit derjenigen
anderer, die ihm zur Verfügung stehen, vergleichen. Vielleicht wird er sich
auch über die Zustände im Lehrkörper zur Zeit der Gründung der ETH
und über die Vertretung des italienischen Elements ausführlicher
informieren. Tut er das, so wird ihm beim Lesen dieses Vorworts auffallen, dass



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 137

De Sanctis den nationalen Gegensatz zwischen Deutschen und Italienern
stark betont, die Schweizer Dozenten aber - Jacob Burckhardt etwa, der
eine Zeitlang an derselben Schule über italienische Kunstgeschichte las und
vorher einige Jahre in Italien geweilt hatte - mit keinem Wort erwähnt3.
Auch wird ihn eine Biographie Richard Wagners über dessen Verhältnis
zur italienischen Oper anders belehren: Wagner hat, schon bevor er nach
Zürich kam, in verschiedenen europäischen Städten Donizetti und Bellini
aufgeführt, und gerade diesen, Bellini, schätzte er sehr4. Der Historiker
wird ferner das Vorwort mit anderen Äusserungen De Sanctis', insbesondere

mit dessen Briefen aus der Zürcher Zeit, vergleichen und feststellen,
dass gewisse negative Urteile, über Vischer etwa und über die Hegelianer
im Briefwechsel zwar ebenfalls schon auftauchen, aber doch etwas differenzierter

formuliert sind, woraus man folgern kann, dass sich die ideologische
Haltung des Kritikers in den zehn Jahren noch weiter von Hegel weg
verschoben hat. Offensichtlich handelt es sich in diesem Vorwort um eine sehr

pointierte Stellungnahme, mit welcher der Autor seinen italienischen
Lesern von 1869/70, die inzwischen die nationale Einigung miterlebt
hatten, die wahren ideellen Beweggründe seines literaturkritischen Engagements

nochmals deutlich vor Augen führen wollte.
Hat man einmal die Bedeutung des Lesers wahrgenommen und damit

das Problem der Kommunikation und der Einflussnahme auf den Empfänger

mit in die Betrachtung einbezogen, so öffnet sich uns der Weg zum
eigentlich literarischen Textverständnis, mit dem auch ein solches Vorwort
erfasst werden müsste. Der Literaturkritiker von heute wird dieses nicht als
die wahrheitsgetreue Aussage eines Zeugen auffassen, denn das hiesse ja,
das Text-Ich mit der Person des Autors einfach gleichzusetzen und die so
pointiert dargestellte Situation als Wirklichkeit schlechthin zu verstehen.
Man wird ebenfalls den historischen Wert des Dokuments relativieren und
auf keinen Fall von einer «objektiven Darstellung» sprechen. Ja, es

handelt sich nicht einmal um eine «subjektive Darstellung der Zustände»,
weil diese Zustände nur insofern erwähnt werden, als sie als Umstände für
das Handeln des Subjekts von Bedeutung sind. Weder psychologisch
eindeutig noch historisch einwandfrei, ist diese Aussage vielmehr Teil eines

Diskurses, in dem nicht bloss eine Mitteilung gemacht, sondern auf den
Leser eine ganz gezielte Wirkung ausgeübt werden soll; und in der nicht nur
über Vergangenes berichtet, sondern über Werte und Unwerte
nachgedacht wird, woraus sich dann die Wertmassstäbe ergeben, an denen das

dargestellte Tun zu messen ist. Anders gesagt: ein Ich setzt sich selbst in
Szene, berichtet über sich als über jemanden, der eine schwierige Aufgabe
zu bewältigen hat (nämlich Unwissenden etwas beizubringen, das sie mit
dem Intellekt allein nicht erfassen können). Dieses Ich prüft sodann die



138 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

eigenen Fähigkeiten und Mängel, macht sich Gedanken über die seinem
Vorhaben förderlichen Faktoren und über diejenigen, die dieses erschweren
könnten, nimmt sich ein Anti-Subjekt zum Gegner, verweist auf die
Wertvorstellungen, in deren Namen es sich bemüht und bestätigt zuletzt den

Erfolg seines Wirkens. Das Ganze erscheint als Gleichnis, das die
Voraussetzungen und Ziele des literaturkritischen Schaffens veranschaulichen und
verdeutlichen soll. Es geht hier um nichts anderes als um eine Poetik der
Literaturkritik, das heisst, um die Erläuterung der Frage, wie und unter
welchen Umständen das Ich zu der Art Kritik, die es betreibt, gekommen
ist, und welche Vorstellungen ihm dabei den Weg gewiesen haben. Der im
Prolog intendierte Sinn kann nun deutlich formuliert werden: De Sanctis
will zeigen, dass bei der Beschäftigung mit Literatur immer der ganze
Mensch beteiligt sein müsse, nämlich der Patriot, der Geschichtskenner, der
philosophisch geschulte und, mehr noch, der ästhetisch begabte Interpret,
welcher Dichtung nur dann vermitteln könne, wenn er sie auch selbst innerlich

erlebt habe. Nur so sei es möglich, die kulturelle Bedeutung Italiens
auch im Ausland zu vertreten und der Nation das ihr zustehende Prestige
zurückzugeben.

*

Was das Vorwort ankündigt, wird im eigentlichen Saggio eingeholt. Wiederum

geht es dem Kritiker zunächst darum, das eigene Vorhaben von
demjenigen anderer abzugrenzen. Er wählt sich daher ein neues Anti-Subjekt,
diesmal die Vertreter der «falschen» Literaturwissenschaft. Gleich zu
Beginn greift er die These des Franzosen Mézières an, gemäss welcher der
wahre Petrarca nicht der vom Volk verehrte Dichter Lauras, sondern der
lateinisch schreibende Humanist und Gelehrte sei. Hier irrten die Kritiker,
meint De Sanctis, und nicht das Volk, das die lyrische Intensität dieser Verse
schon immer gespürt habe. Denn Petrarca sei der Dichter Italiens, der das
Ideal zum ersten Mal in einer «wirklichen» Frauengestalt anschaulich und
lebendig dargestellt habe. Vorboten tauchten freilich schon im Dolce stü
novo auf, auch Dantes hohe Frau müsse hier erwähnt werden. Dennoch,
im Gegensatz zu Beatrice, sei Laura keine Allegorie mehr und an keine
philosophisch-religiösen Inhalte mehr gebunden; sie sei vielmehr die bald
sinnlich nahe, bald unnahbare, aber immer von neuem herbeigesehnte,
schöne Frau, um welche sich das ganze Imaginieren des Dichters unablässig
drehe. In ihren geglücktesten Momenten verweise die Lyrik nicht auf die
ferne, abwesende Idee, sie sei selber deren Inkarnation geworden, als
vollkommene, sich selbst genügende, lebendige Form. Damit hat De Sanctis
sein Konzept der Poesie definiert: eine vollkommene, sich selbst genügende,
lebendige Form.



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 139

Gleich darauf wendet er sich gegen eine zweite Fehldeutung, nämlich

gegen die extrem idealistische, die das Kunstwerk nur als sinnlichen
Abglanz der Idee sehen will. Verurteilt wird hier der Piatonismus, gemeint ist
aber auch jeder romantische Idealismus, der den Geist über die Form, die
Idee über das formgewordene Kunstwerk stellen möchte.

Ist nun aber die Dichtung Petrarcas «lebendige Form» (Form, die Leben
empfangen hat, dieses bewahrt und weitergeben kann), so muss sie auch
mit den Methoden einer Kritik erfasst werden, die das Kunstwerk mit dem
Leben in eine enge Beziehung bringt. Bei den meisten zeitgenössischen
Deutungsversuchen, sagt De Sanctis, sei dies nicht der Fall. Daher wendet

er sich energisch gegen drei in seiner Zeit vorherrschende Tendenzen: gegen
die rhetorisch-formale Kritik der Puristen und Pedanten, die in Petrarca

nur ein Stilmodell sehen und oft den Petrarkismus gleich hoch werten wie
das Original; gegen die unmusische Lektüre all jener, die ausschliesslich
den gedanklichen Inhalt des Canzoniere betrachten und diesen als
Geschichte einer Liebe deuten möchten (so wie De Sanctis selber es in seiner

Jugend versucht hatte) und schliesslich gegen die neuere, von Frankreich
her eindringende Strömung der psychologischen Kritik, die sich vor allem
über den Autor äussert und dabei das Werk kaum zu Wort kommen lässt.

Im Saggio critico sul Petrarca wird jedoch nicht nur über Kritik und
Kunstbetrachtung, sondern hauptsächlich über das Kunstschaffen
nachgedacht. Echte Kunst, so meint De Sanctis, könne nur dort entstehen, wo
ein Mensch aus Fleisch und Blut, ein Mensch mit seinen Gefühlen und
Leidenschaften, seiner inneren Welt Ausdruck verleihe. Hier nun stossen
wir auf das Stichwort «sentimento», das für viele De Sanctis reserviert
gegenüberstehende Leser wie ein rotes Tuch wirkt. Der Begriff bedarf einer
Erklärung. Mit «sentimento» meint De Sanctis kein vages, unbestimmtes
Fühlen, sondern - und hier stützt er sich auf Hegels Ästhetik - ein
geistig-affektives Erkennen, das jedoch seinen Ursprung eher in der
Phantasie als im Intellekt habe. Sicher ist der Geist an jeder dichterischen
Schöpfung beteiligt, er geht aber in ihr auf, vereint sich mit seinem Gegenstand

in der Form. Diese Vorstellung ist romantisch und überdeckt sich mit
gewissen Konzeptionen Hegels. De Sanctis hat die ästhetischen
Vorlesungen des Philosophen in französischer Übertragung gelesen. Dort heisst
es beispielsweise vom Künstler, er produziere wie eine Naturkraft, «son
talent est un talent naturel. Il ne se place pas par la réflexion en présence
de son sujet, pour l'assimiler dans le calme de la pensée. Dans le développement

tout spontané de son imagination, il est immédiatement uni à l'objet
qu'il représente par la partie la plus intime de lui-même. Alors, la
personnalité s'absorbe entièrement dans l'objet. L'œuvre d'art sort d'un seul

jet de l'activité non partagée du génie.» 5 So weit die Romantiker und ihre



140 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Auffassung des Kunstschaffens. Was den heutigen Leser, insofern er sich
der sprachlichen Realität des Literarischen bewusst ist, an dieser
Überbetonung des «sentimento» stört, ist das Gleichsetzen der «Gefühle», wie
sie der Text durch seine Bedeutungen und musikalisch-rhythmischen
Ausdrucksmittel hervorzurufen imstande ist, mit dem Gefühlsleben des Autors,
welches für De Sanctis im Kunstwerk unmittelbar erscheint und miterlebt
werden kann.

Gerade am Beispiel Petrarcas lassen sich aber die Grenzen und Mängel
einer solchen Konzeption in aller Deutlichkeit aufzeigen. Petrarca erscheint
unserem Kritiker als der geniale Vertreter des zur Dichtung berufenen
menschlichen Geistes, der an der Schwelle zweier Epochen, zwischen
Mittelalter und Neuzeit, steht. Ein solcher dichterischer Geist folge von
Natur aus seiner Emotivität und seinen Empfindungen und könne nicht in
erster Linie Intellektueller sein. Demzufolge wagt es nun De Sanctis, ein
historisches Porträt des Menschen Petrarca zu entwerfen, das mit
Geschichtlichkeit sehr wenig, mit De Sanctis' Vorstellungen von der typischen
Künstlernatur sehr viel zu tun hat. Ein ganzes Kapitel wird der Persönlichkeit

Petrarcas gewidmet, der kein «übermässig begabter Intellektueller»
gewesen sein soll, der kaum neue Ideen entwickelt habe, aber auch die
Ideen seiner Zeit nicht mehr habe akzeptieren können, weil er - als
Mensch von aussergewöhnlicher Empfindsamkeit und hoher schöpferischer
Phantasie - der Wissenschaft von damals, der Scholastik, indifferent oder
skeptisch gegenübergestanden habe. Dieser einzigartigen Persönlichkeit
(«singolare» nennt er sie, nicht «originale») verdanke aber die Neuzeit eine
Dichtung, die mit der religiös-philosophischen Tradition des Mittelalters
gebrochen und eine andere, dem irdischen Leben zugewandte Kunst
eingeleitet habe.

Gemäss dieser Wertung, die den Beitrag des reinen Intellekts aus dem
Bereich des künstlerischen Schaffens zu verdrängen sucht und dieses der
Phantasie zuordnet, wird nun auch Petrarcas Canzoniere gedeutet. Nicht
alles, was in diesem Liederbuch steht, entspricht De Sanctis' Vorstellungen
von einer weltzugewandten, lebendigen Kunst. Auch das Mittelalter hat
darin seine Spuren hinterlassen. Doch De Sanctis macht sich daran, die
Spreu vom Weizen zu sondern und ist stolz über seinen Lehrerfolg, wenn
seine Zürcher Schüler die gleiche Trennung zwischen nur «rhetorisch-
intellektualistischen» und anderen, beseelteren, Versen vollziehen6. Ein
gut Teil des Canzoniere wird so als unpoetisch beiseite geschoben. Man
kann hier De Sanctis zugute halten, dass vieles, was wir heute über die
rhetorischen Usanzen des Mittelalters wissen, zu seiner Zeit noch nicht
bekannt war. Dennoch erscheint uns sein Kriterium fragwürdig, um so mehr
als wir inzwischen durch das Lesen neuerer Poesie und durch die Wieder-



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 141

aufwertung gewisser manieristischer Experimente auf eine andere, sprach-
bewusstere Dichtkunst aufmerksam gemacht worden sind und Poesie längst
nicht mehr nur als Ausdruck von Gefühlen verstehen. Der Verlust, der bei
dieser Selektion entsteht, ist beträchtlich. All die Antithesen und
Wortspiele, all die raffinierten Zauberkünste der dichterischen Intelligenz, vor
allem aber die zentrale, das gesamte Werk bestimmende Paronomasie, mit
welcher Petrarca den Namen Lauras mit vielen andern ähnlich lautenden
Wörtern und damit wieder mit weiteren Wortbedeutungen zusammenbringt

(eine geniale Erfindung, die seiner dichterischen Sprache ihre
absolute Originalität verleiht und sie zum hermetischen «trobar clus»
emporstilisiert), all dies wird nur verschämt angedeutet, wird nur nebenbei
erwähnt und findet in keiner Weise Anerkennung.

Für den grundsätzlich dem romantisch-hegelianischen Geschichtsbild
verpflichteten De Sanctis zählt hingegen in erster Linie die historische
Sendung dieses Dichters, der mit der mittelalterlichen Allegorese
aufgeräumt habe und dadurch, dass er das Vollkommene in einer irdischen
Frau habe Gestalt werden lassen, das ehemals in religiösen Sphären
angesiedelte Ideal vom Himmel wieder auf die Erde heruntergeholt habe. Für
ihn steht Laura an erster Stelle in einer langen Reihe von poetischen
Frauengestalten, der sich als letzte Leopardis Silvia anschliessen wird. Er
ist der Ansicht, die Menschwerdung der Idee, die Humanisierung der
Dichtung habe im Dolce stü novo, dann bei Dante und Petrarca, ihren
bedeutsamen Anfang genommen.

Im weiteren anerkennt De Sanctis die geniale Kunstform des petrarki-
stischen Sonetts, das in seiner knappen Begrenzung Vollkommenheit und
Insichgeschlossenheit auszudrücken imstande ist. Ein Satz wie «Ciascuna
poesia è un tutto intelligibile in sé stesso» ist von geradezu bestechender
Modernität und kann auch vom heutigen Kritiker übernommen werden, wie
überhaupt jenes fünfte Kapitel des Saggio über die «forma petrarchesca»
voller neuer Einsichten steckt. Die Studenten von De Sanctis wunderten
sich jeweils, dass nur er, im Gegensatz zu den übrigen Literaturprofessoren,
einem einzigen Gedicht eine volle Stunde zu widmen pflegte. Die anderen
Professoren gingen von ihren Schemata aus, er hingegen oft vom Text7.
Auch andere Ansätze sind neu, insbesondere der Versuch, die von der
Scholastik herrührende Trennung von Inhalt und Form zu überwinden. In
einem Kunstwerk, so schreibt der Kritiker, Hegel folgend, gebe es eigentlich

weder Inhalt noch Form, sondern wie in der Natur erscheine hier das
eine für das andere, das eine im anderen. Ein anschaulich gemachtes Bild
erlebe der Betrachter zugleich als Gehalt und als Gestalt. In diesem fünften
Teil erreicht der Aufsatz über Petrarca einen Höhepunkt. Was nachher
kommt, etwa die Betrachtungen über den Missbrauch der Reflexion oder



142 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

die Unterscheidung zwischen Künstler und Dichter, die wir ja auch in der
Storia wiederfinden, ist heute nicht mehr nachvollziehbar.

Dass De Sanctis der raffinierten Sprachkunst eines Petrarca nur stellenweise
gerecht wird, ist weiter nicht erstaunlich, hat doch die heutige Kritik den

Weg zum Canzoniere nur auf dem Umweg über die moderne Lyrik
gefunden. Dass er aber Leopardi, den er - damals in Neapel, im Studio des

Marchese Puoti - noch persönlich gekannt hatte und den er ein Leben
lang verehrte, eigentlich nie ganz verstanden hat, das scheint mir für seine

Kritik in höchstem Masse bezeichnend. Ich bin mir der Kühnheit dieser
Aussage bewusst und möchte sie deshalb durch einige Beispiele belegen.

Noch in Neapel, dann in den Zürcher Jahren unternimmt De Sanctis
erste Versuche, das Werk des grossen Lyrikers zu verstehen. Es betrübt
ihn, dass nicht bloss Vischer und Burckhardt, sondern auch seine italienischen

Freunde in Zürich den neuen Dichter ignorieren, im Glauben,
Italiens letzter grosser Poet heisse Vincenzo Monti. Leopardi interessiert
ihn natürlich nicht nur als Dichter, sondern vor allem als Denker. Dass
dessen Philosophie neben pessimistischen auch materialistische Züge
aufweist, erklärt die wachsende Anteilnahme, die De Sanctis dem Werk
Leopardis entgegenbringen wird. Aber betrachten wir nun sein Verhältnis zum
Dichter. Die Zürcher Vorlesungen geben schon vereinzelt Einblick ins
lyrische Schaffen Leopardis: es bleibt aber bei kurzen Hinweisen, eine

eigentliche Gedichtanalyse kommt, mit Ausnahme des Aufsatzes über
Alla sua donna8, noch nicht zustande. Neue Ansätze zu einer umfassenden
Interpretation entstehen in den siebziger Jahren. Schliesslich setzt sich
De Sanctis in einer breit angelegten biographischen Studie mit Leben und
Werk des Dichterphilosophen auseinander, doch auch hier gelingt ihm
keine endgültige Werkanalyse. Zwar weiss De Sanctis, dass Leopardi erst
in Le Ricordanze und im Canto notturno zu seiner höchsten Ausdrucksform

gelangt ist. Doch bleibt er uns die Analysen eben dieser letzten grossen
Dichtungen schuldig, und wo er sich dazu äussert, etwa in den Aufsätzen
über Silvia und Nerina, fällt sein Urteil durchweg enttäuschend aus. Auch
was er zum Gedicht L'infinito und zu den frühen philosophischen
Kanzonen zu sagen hat, ist zwar oft neu, aber selten überzeugend. Freilich
glücken ihm hin und wieder Durchblicke, so in dem noch in Zürich ver-
fassten Dialog über Schopenhauer und Leopardi, wo es einmal heisst, die
Dichtung Leopardis erreiche im Grunde das Gegenteil von dem, was sie

beabsichtige: gedanklich sei sie radikal pessimistisch und verneine Freiheit,
Fortschritt und Liebe, aber durch die Wirkung, die sie erziele, bringe sie



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 143

den Leser so weit, dass dieser die negierten Werte mit dem Gefühl wieder
aktiv herbeisehne9. Hier scheint etwas von jener paradoxen Komplexität
durch, die Leopardis Dichtkunst eigen ist; hier hätte eine Analyse einsetzen
können.

De Sanctis rechnet Leopardis Werk der Moderne zu. Als Leser Schillers
weiss er, dass moderne Autoren nicht ungebrochen «naiv» dichten, dass ihr
Werk im Gegenteil der Ort ist, wo sich der ungelöste Konflikt zwischen
Denken und Fühlen, Wissen und Phantasie niederschlägt, ja wo er explizit
gemacht wird. In Leopardis «poesia filosofica» dominierten, so heisst es,
bald die Illusionen der Affekte, bald wieder die spröde Erkenntnis, die
jedoch ihrerseits als «sentimento» erscheinen könne. Und zum Gedicht
Alla sua donna sagt er ausführlich: «L'immagine e il pensiero, elementi di
ogni poesia, sono qui dunque scissi, distruggentisti a vicenda, in contraddizione,

e forse non ci è alcuna poesia moderna nella quale si riveli con
coscienza tanto profonda questa sociale infermità che travaglia le presenti
generazioni. Nella poesia leopardiana non solo vi è la contraddizione, ma
l'angoscioso sentimento di essa contraddizione.» 10 De Sanctis spricht also

vom schmerzlichen Nebeneinander von Intellekt und Gefühl, ja von deren

Gegeneinander und Widersprüchlichkeit. Das führt ihn dann zur
Unterscheidung von mehr intellektuellen und mehr gefühlsbetonten Passagen im
Gedicht. In Wirklichkeit ist Leopardis Lyrik aber mehrschichtig. Poesie ist
hier immer schon ein Betrachten und ein Erinnern von Gefühlen, die auch
bewusst eingesetzt werden im poetischen Diskurs, welcher, wie Leopardi
schon 1817 schreibt, zwar niemals den Intellekt, aber stets die Einbildungskraft

des Lesers täuschen soll. Diese komplexe Mehrschichtigkeit, die sich
bis zur totalen Ironie steigert, lässt sich nun mit De Sanctis' Begriff des

«sentimento» nicht mehr erfassen. Dichter ist für Leopardi nicht derjenige,
der fühlt oder phantasiert, denn das tun wir ja alle, und auch nicht, wer
philosophische Sentenzen mit seinen Emotionen verbindet oder deren
Gegensätzlichkeiten betont. Dichter ist, wer seine Gefühle zugleich denkt,
sie in der Erinnerung bald distanziert als Verlust erfährt, bald wieder nahe
als reflektierte Illusion erlebt, wodurch er aber in den Widerstreit zwischen
Weltbejahung und Weltverneinung gerät. Dichter ist, wer diesen Widerspruch

zwischen dem alles negierenden Intellekt und der gefühlshaften
Hingabe an das Leben sprachlich umzusetzen und bildlich zu gestalten
vermag, so dass die in das Gedicht eingeführten Affekte ihre Faszination
weiter ausüben, wobei aber der Verstand immer die Regie behält. Ohne
eine Beteiligung der Affekte haben wir keine Dichtung; ohne den lenkenden
Intellekt entsteht keine Form.

Ein französischer Kritiker, Pierre Antonetti, hat sich über De Sanctis'
Leopardistudien sehr positiv geäussert und sie abschliessend so gekenn-



144 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

zeichnet: «Jamais comme cette œuvre de l'extrême vieillesse, De Sanctis
n'a su s'approcher du cœur d'un poète et en parler avec une émotion si

contenue et une sympathie si profonde.» u Das gilt vielleicht für den
biographischen Teil der Studie, nicht aber für die Werkinterpretation. Als
Beispiel für ein typisches Missverständnis von seiten unseres Kritikers
wollen wir das Gedicht A Silvia anführen. De Sanctis widmet ihm einen

mehrseitigen Aufsatz; er ist tief beeindruckt von der poetischen Intensität,
die von der Gestalt Silvias ausgeht. Er spürt hier die naturhafte Kreatur,
das Leben selbst, wie es, kaum herangewachsen, wieder entschwindet; er
spürt die Wehmut. Als Kritiker bleibt er aber ganz auf das Figürliche
fixiert. Silvias Gestalt sei das einzige, worauf es hier ankomme, das Gedicht
lebe nur durch sie, und alles andere bleibe Nebensache. Dass dann die
gleiche Gestalt, beinahe allegorisch, auch die (schon vergangene) Hoffnung
zu personifizieren hat und dass sich Silvia gegen den Schluss des Gedichts
wie eine Friedhofstatue mahnend vor die Augen des Lesers hinstellt, das
alles nimmt unser Kritiker wahr, hütet sich aber, ihm Bedeutung
zuzumessen.

In einem andern Artikel vergleicht er nun Silvia mit Nerina, der Frauengestalt

aus Le Ricordanze. Während hier, in Le Ricordanze, die Erinnerung
an die tote Nerina gleichsam wieder auflebe, verkörpere Silvia das
Dahinschwinden des Lebens. «Il motivo della Silvia è lo sparire. Il motivo della
Nerina è il riapparire.»12 Im Grande verhält es sich aber umgekehrt, und
auf jeden Fall ist bei Leopardi alles viel komplizierter. De Sanctis betrachtet
wie immer bloss die figürliche Oberfläche des Diskurses. Er sieht nur, was
bildhaft in Erscheinung tritt als «forma vivente» und übersieht dabei -
hier in besonders schwerwiegender Weise - die gedankliche Tiefenstruktur
des Gedichts. Für Leopardi ist Silvia die schon verstorbene Jugendliebe:
sie war einmal ganz Hoffnung, wurde dann zum schmerzlichen Verlust und
wird nun wieder ins Leben gerufen, im Gedicht. Im Als-ob-Sprechen des

Gedichtes, und nur gerade hier, lebt sie noch einmal auf, um nochmals vor
unsern Augen dahinzuschwinden. Die Durée, die wir hier erfahren, ist eine
rein poetische, eine mit den Mitteln der Sprache erzeugte - ein musikalisches

Sprachkunstwerk, das sozusagen jenseits des Grabes ersteht, dem
Gesetz der Zeit nicht mehr unterworfen ist und uns deshalb fremd und
vertraut zugleich erscheint.

Weder Petrarcas Laura noch Leopardis Silvia bedeuten uns heute
dasselbe, was sie für De Sanctis - und wohl auch für seine Zeit - waren.
Diese ganze Theorie der inkarnierten Frauengestalten und das davon
abhängige Konzept einer fortschreitenden Menschwerdung der Poesie
erscheint uns heute fragwürdig. Ist denn vielleicht die moderne Kunst, ist
die moderne Lyrik etwa diesem Konzept gefolgt? Hat sie nicht mit den



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 145

Vorstellungen des 19. Jahrhunderts radikal brechen müssen, und hat sie

nicht im Bereich des Kunstschaffens der Intelligenz wieder zu ihrem Recht
verholfen? Die poetologischen Konzeptionen eines Leopardi, aber auch
eines Vigny, Hölderlin oder Schiller erscheinen uns heute moderner als die

Kritik des De Sanctis. Dadurch aber, dass wir De Sanctis die Gefolgschaft
verweigern, stellen wir uns gleichzeitig auch gegen sein doch zu optimistisches

Geschichtsbild, das er nach hegelianischen Wegweisungen entworfen
hat und der italienischen Wirklichkeit von 1870 überstülpen wollte.

Dieses, in seiner Art gewiss bemerkenswerte, Geschichtsbild findet in der
1870/71 veröffentlichten Storia della letteratura italiana seine volle
Entfaltung. Die äussere Form dieser Literaturgeschichte - sie besteht aus
zwei Bänden - ist an sich schon bezeichnend. Im ersten Teil finden wir
die Grossen des Mittelalters, Dante, Petrarca, Boccaccio, bis hin zu den

Anfängen der Renaissance, zuletzt den zynischen Spötter Pulci, der den
Stoff der Ritterepen nur für seine eigenen Spässe benutzt, sowie den
wachen Geist eines Leon Battista Alberti, des ersten «uomo universale».
Damit schliesst der erste Teil. Die Zweiteilung der Storia entspricht offenbar

der Überzeugung, dass dort ein Zeitalter zu Ende gehe, hier ein neues
entstehe. Ariost und Machiavelli eröffnen die zweite und entscheidende
Phase dieses historischen Ablaufs, der in der Wiedervereinigung Italiens
zu seinem vorläufigen Abschluss kommt. Ariost stehe wie Cervantes, so

sagt auch Hegel, am Ende einer Epoche und an der Schwelle zur Neuzeit.
In lebhaft phantasievoller Art fabuliere er unbekümmert seine
Rittergeschichten, ohne aber selbst an das Ethos des Rittertums zu glauben. In
Ariosts heiterem Unglauben lauere allerdings eine Gefahr: die der moralischen

und politischen Indifferenz des Künstlers. Der Moralist De Sanctis

glaubt hier den Verlust jener ethischen Ideale zu erkennen, ohne die keine
Nation auskomme. «Questo mondo», so heisst es einmal über Ariosts
Orlando Furioso, «dove non è alcuna serietà di vita interiore, non religione,
non patria, non famiglia, e non sentimento della natura, e non onore, e non
amore; questo mondo della pura arte, scherzo di un'immaginazione che
ride della sua opera e si trastulla a proprie spese, è in fondo una concezione
umanistica profondata e sepellita sotto la serietà di un'alta ispirazione
artistica. Il poeta considera il mondo non come un esercizio serio della vita
nello scopo e ne'mezzi, ma come una docile materia abbandonata alle
combinazioni e a'trastulli della sua immaginazione.»13 Kunst erscheint hier
als geniales, aber auch als leichtfertiges, beinahe amoralisches Spiel, als

«pura arte». Ob dies für die Dichtung Ariosts zutrifft, bleibe dahingestellt.



146 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Wichtig ist für uns, dass De Sanctis bei der Besprechung der einzelnen
Kunstwerke und ihrer Autoren immer auch seine moralischen Massstäbe
anwendet und damit seine eigene, ethisch fundierte Auffassung von Dichtung

darlegt.
Moralische Lauheit und politischer Wankelmut werden zum Grundübel

der Italiener zur Zeit der Gegenreformation, als sich das Land ein
katholisches Gewand überzieht, darunter aber weiterhin seiner hedonistischen
Lebensweise frönt und zusehends dem geistigen Müssiggang verfällt. Wie
schon Parini, so glaubt auch De Sanctis zwischen dem politischen und dem
moralischen Niedergang des Landes einen engen Zusammenhang zu
erkennen, wobei diese negative Entwicklung auch für das literarische
Schaffen schwerwiegende Folgen gehabt hat. Für die Epoche des De
Sanctis ist bekanntlich die Barockkunst noch kein positiver Begriff: das

Seicento erscheint als das Jahrhundert der amoralischen, minderwertigen
Poeten. Diesen Niedergang hätten auch einzelne grosse Figuren wie Giordano

Bruno, Campanella oder Galileo nicht aufzuhalten vermocht. Erst im
18. Jahrhundert beginne sich das moralische Gewissen des Landes und
damit auch das nationale Bewusstsein allmählich wieder zu regen. Vicos
Entdeckung einer Philosophie der Geschichte wird als Ereignis von
europäischer Tragweite gewertet. Giannones Angriffe auf das politische Papsttum

rütteln an den Ketten, in welchen die Nation noch verharrt. Gleichzeitig
entdecken Metastasio im Musikdrama, Goldoni im Lustspiel, Alfieri im
Trauerspiel, Foscolo in der Lyrik und im autobiographischen Roman die
neue Empfindsamkeit, das neue, weltliche Lebensgefühl.

Über einen Dichter müssen wir noch sprechen, über Manzoni, dessen

definitive Aufwertung nach langen Vorbereitungen erst nach 1870 erfolgt
ist, so dass diese neuen Ergebnisse in der Storia nicht mehr berücksichtigt
werden konnten. Dante, Ariost und Manzoni sind für De Sanctis die drei
grössten Repräsentanten der italienischen Literatur. Der erste, Dante,
umfasse in seinem Werk das gesamte Mittelalter und überwinde dieses
teilweise auch schon in seinen gewaltigen, elementar poetischen Menschengestalten

des Inferno. Ariost sei genialer Ausdruck jener höchsten artistischen

Eleganz der Renaissance, einer lebensfrohen, aber genusssüchtigen
Zeit, die durch ihren Hedonismus den Niedergang Italiens
mitheraufbeschworen habe. Manzoni schliesslich, der grosse Romantiker, der sich
die Geschichte selbst zum Thema genommen habe, stelle in den Promessi
Sposi die katholisch-feudale Gesellschaft des Seicento, d.h. der jüngeren
Vergangenheit Italiens, dar, wobei er selbst immer - ironisch - über jener
Zeit und über ihren Idealen stehe. Im Gegensatz zu Dante, der einer
«organischen Epoche» angehöre, sei Manzoni der Dichter einer «kritischen
Epoche», einer Übergangszeit14. Jener habe echt poetische Figuren ge-



LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST 147

schaffen, dieser - mehr Artist als Poet - analysiere in seinem Prosaroman
die Menschen bis ins kleinste. Hier stossen wir wiederum auf den für
De Sanctis wichtigen Gedanken, moderne Kunst brauche die Phantasie und
den Intellekt zugleich, habe aber Mühe, die beiden in Ubereinklang zu
bringen. Gegenüber seinen Vorgängern, den frühromantischen Kritikern,
wertet nun aber De Sanctis sowohl den Roman als Gattung als auch den
Romanautor Manzoni deutlich auf. Dieser stehe stets über seinen Gestalten,
kommentiere ihr Handeln humorvoll-ironisch, verfolge mit einem Lächeln
ihre Versuche, das - katholische - Ideal jener Zeit in ihr
praktisches Leben umzusetzen und es zu verwirklichen. Don Abbondio, zum
Beispiel, dem dies nicht gelinge, sei von diesem Gesichtspunkt aus eine

bedeutende, realistische Figur. Sein Realitätsgehalt übersteige bei weitem
den des Kardinals Borromeo, welcher zwar jenen Idealen nachlebe, aber
gerade deshalb wenig lebendig wirke15. Manzoni habe versucht, den Konflikt

zwischen dem Ideal und der Wirklichkeit in seinen verschiedensten

Ausprägungen zu erfassen, und sein Roman sei das überzeugende Ergebnis
dieser Analyse.

Wie lesen wir heute die Storia della letteratura italiana von De Sanctis?
Sicher nicht als eine Reihe wahrheitsgetreuer Darstellungen von Werken
und auch nicht als Sammlung von lebensnahen Dichterporträts. Die
Dichterfiguren, die in diesem Werk an uns vorüberziehen, tragen zu oft die
Züge ihres Autors De Sanctis, als dass wir nach ihrem Wahrheitsgehalt zu
fragen gewillt wären. Wenn man schon psychologisch interessiert ist, so
müsste man dieses ganze Werk als ureigene Schöpfung von De Sanctis

lesen, aber damit käme man nicht sehr weit.
Auch vom geschichtswissenschaftlichen Standpunkt aus vermag die

Storia den heutigen Ansprüchen nicht mehr ganz zu genügen. Falls mich
ein Student fragen sollte, ob er seine Examina in Italienischer Literatur mit
dieser Literaturgeschichte vorbereiten könne, so müsste ich ihm entweder

ganz davon abraten oder ihm zusätzlich eine zweite, neuere Studie
empfehlen. Denn weite Teile des literarischen Schaffens, beispielsweise die
Dialektdichtung oder die lateinisch verfassten Werke des Mittelalters und
der Renaissance, bleiben (mit Ausnahme Folengos) unberücksichtigt, wohl
weil De Sanctis sie für wenig bedeutend hielt. Seine Storia zeigt die
Geschichte nicht, wie sie war (doch welches Werk zeigt das schon?), sie

interpretiert diese in einer ganz besonderen Weise, die wir zum Schluss noch
definieren wollen.

Die Storia della letteratura italiana ist De Sanctis' geistig-moralisches
Vermächtnis, das er gleich im Anschluss an die erfolgte Einigung der



148 LITERATURKRITIK UND ZEITGEIST

Nation, im Jahr 1870, als Rom Hauptstadt des neuen Italien werden sollte,
seinen Landsleuten als literaturgeschichtliches Erbe überreichen wollte.
Wir finden darin, wie gesagt, keine «objektive Darstellung» der literarischen
Ereignisse, denn diese erscheinen stets in einem ganz bestimmten
Zusammenhang und werden gewertet aus einer ganz besonderen Sicht. In
seinen Memoiren schreibt Raymond Aron, Geschichte sei die Bewusstwerdung

des Daseins in einer Gemeinschaft, welche sich über ihr
Herkommen und über ihre Zukunft befrage. «La science historique est une
forme de la conscience qu'une communauté prend d'elle-même, elle est un
élément de la vie collective.»16 An diese «Communauté», an diese neue
Gemeinschaft der Italiener richtet sich De Sanctis, wenn er über die Dichter
der Vergangenheit schreibt. In diesem Sinn ist seine Literaturgeschichte
weniger ein Werk der blossen Gelehrsamkeit als eine lebendige Darstellung
der eigenen Identität, die grösste, die sich das Italien von 1870 zu geben
vermochte. Nicht als Geschichte von literarischen Werken werden wir
dieses Buch lesen, sondern als selbständige, literarische Leistung, als das

Werk eines begabten Interpreten, der in seinen Untersuchungen vieles zum
ersten Mal und anders als seine Vorgänger sah, auch wenn er bei diesem
Tun dem Geist seiner Zeit stets verhaftet blieb.

1 F. De Sanctis, Saggio critico sul Pe- pardi, Einaudi, Turin 1960, S. 397-416. -
trarca, Einaudi, Turin 1964, S. 3-6. - 2 Id., 9 Id., S. 465. - 10 Id., S. 405. - » P. Anto-
S. 4. - 3 Von lacob Burckhardt ist hinge- netti, Francesco De Sanctis. Son évolution
gen im Briefwechsel oft die Rede. Man intellectuelle, son esthétique et sa critique,
sehe nach bei F. De Sanctis, Epistolario, Ophrys, Aix-en-Provence 1963, S. 429. -
1856-1858, Einaudi, Turin 1956.- 4 M. Gre- 12 F. De Sanctis, Leopardi, S. 528. -13 F. De
gor-Dellin, Richard Wagner. Sein Leben, Sanctis, Storia della letteratura italiana, in
sein Werk, sein Jahrhundert, Piper, Mün- zwei Bd., Feltrinelli, Mailand 1960, II,
chen 1980, S. 125, 220, 789. - s G. W. F. p. 81. - " F. De Sanctis, Manzoni, Einaudi,
Hegel, Cours d'esthétique, übersetzt von Turin 1955, S. 76-80. - ls Id., Manzoni,
A. Bénard, Paris 1840/52, Vol. II, S. 519- S. 67-68; 96-97; 359-66. - 16 R. Aron,
20. - 6 Saggio sul Petrarca, op. cit., S. 6. - Mémoires. 50 ans de réflexion politique,
7 F. De Sanctis, Epistolario, 1856-1858, Julliard, Paris 1983, S. 121.

op. cit., S. 39-40. - 8 F. De Sanctis, Leo-


	Literaturkritik und Zeitgeist : über Francesco De Sanctis

