
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 12

Artikel: Kritik und Vermittlung : gegen eine Vermischung der Begriffe

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

Kritik und Vermittlung

Gegen eine Vermischung der Begriffe

Was ist und was tut ein Kritiker? Wie rechtfertigt er, was er tut? Warum er
schreibe, die Frage, die immer wieder an Schriftsteller gerichtet wird,
bekommt der Kritiker kaum je zu hören. Dafür will man von ihm wissen,
welches seine Kriterien seien, ob er sich nicht auch schon geirrt habe und
was er dazu sage, dass sein Urteil vom Urteil anderer abweiche. Dahinter
steckt offenbar die Meinung, die Motivation des Kritikers sei unwichtig,
weil ja die Funktion seiner Tätigkeit gegeben sei: er habe für das literarische
Werk Öffentlichkeit herzustellen. Besonders habe er Autoren und Büchern,
die es bei den Lesern schwer haben, den Weg zu ebnen. Seine Aufgabe sei

Vermittlung. Stünde hier, eine mögliche Folge der Kritik sei Vermittlung,
so könnte ich dem zustimmen; auch dann noch bedarf der Sachverhalt der
Klärung. Was aber die Reduktion der Kritik auf die Funktion der Vermittlung

betrifft, ist entschiedener Einspruch geboten. Es ist nicht so, wie es

diese allzu simple Gleichung wahrhaben möchte. Wenn ein junger Autor,
den man aufgefordert hatte, an einem Gespräch über Literaturkritik seine

eigenen Erfahrungen mitzuteilen, sein Kurzreferat mit der Behauptung
begann, zwischen «Literaturproduzenten» und «Literaturvermittlern» sei der
Konflikt institutionalisiert, so bediente er sich nicht nur eines Klischee-
Vokabulars, das dem Problem nicht gerecht wird, ja es verfälscht. Der kurze
Satz enthält den offensichtlich verbreiteten Irrtum, zwischen Literatur und
Kritik bestehe ein Verhältnis wie zwischen Herstellen und Verkaufen,
zwischen einer schöpferischen Tätigkeit und der dienenden Funktion, das

Geschaffene dem Publikum mundgerecht zu machen. Es lohnt sich, diese
höchst unreflektierten Vorstellungen im Blick auf die Gegenwart sowohl
wie in Streiflichtern auf die Geschichte der Kritik auf ihre Stichhaltigkeit
hin zu überprüfen.

Ansichten von Autoren über die Kritik

Ich halte mich dabei zunächst an zwei andere und wesentlich differenziertere

Äusserungen von Autoren der Gegenwart zur Aufgabe der Kritik, die
ich zur Diskussion stelle. In seinem Roman «Die Rückfahrt» erzählt E. Y.
Meyer auch von dem Kritiker Wyssbrod, auf den der angehende Schriftsteller

Berger grosse Stücke hält. Von Wyssbrod wird da gesagt (es ist der



1056 KRITIK UND VERMITTLUNG

Denkmalpfleger Effinger, dessen Worte in indirekter Rede wiedergegeben
sind): «er sehe ihn eigentlich als eine Art Vermittler an, als das, was das

englische Wort Go-Between aussage, als einen, der zwischen der Kunst -
und das heisse doch immer auch dem Kunstbetriéb - und den Aussenseitern
in ihr vermittle: Den Outsidern, Desperados und so weiter, sagte er, den

Einzelgängern, wie es in der Schweizer Literatur beispielsweise Leute wie
Robert Walser, Friedrich Glauser und andere gewesen seien, die sich, um
der denkerischen Ehrlichkeit willen, weder für längere noch für kürzere
Zeit einer wie immer auch gearteten Gruppe hätten anschliessen können —

sei diese nun links oder rechts ausgerichtet gewesen. Wyssbrod sei jemand,
der sich zu einer eigenen Haltung durchringe, der für oder gegen einen Text
Stellung nehme und nicht einem allzu grossen Künstlerkreis unkritisch
gegenüberstehe, einer, der hinter den verschiedensten Formen und Stilen
immer noch die schriftstellerische und menschliche Haltung sehe, ein
sowohl für den Betrieb wie für den Aussenseiter wichtiger Mann, wie er,
Effinger, glaube.»

Auch da stossen wir auf den Begriff der Vermittlung, aber er bezieht sich
nicht auf das Erklären und Interpretieren literarischer Texte, sondern auf
die Stellung, die Wyssbrod zwischen dem Kunstbetrieb und den Aussenseitern

einnimmt. Ein Go-Between sei er, er forsche bei den Outsidern und
Desperados, die zur Kunst und zum Kunstbetrieb keine Verbindung haben,
nach der schriftstellerischen und menschlichen Haltung, und er suche
zwischen beiden Seiten, wenn er sich für einen Text entschieden habe, Kontakte

herzustellen. Von Berger, dem angehenden Schriftsteller, heisst es

noch, er habe auch schon Kritiken von Wyssbrod gelesen, die «sehr genau
und eigentlich nie vage und damit in einem schlechten Sinn wertungsfrei»
gewesen seien. Hier also wird eine Kritikerfigur kurz ins Romangeschehen
einbezogen (übrigens nach dem Modell eines bekannten Mitarbeiters
verschiedener Zeitschriften, Zeitungen und Verlage), die es sich zur Aufgabe
gemacht hat, dem Bestehenden das Neue zuzuführen. Dieser Mann ist eine
Anlaufstelle, ein - wie es heisst - «sowohl für den Betrieb wie für den
Aussenseiter wichtiger Mann». Ihm geht es offensichtlich nicht um Vermittlung
im Sinne von Distribution und Promotion, sondern um das, was - nach
einem Wort von Ludwig Hohl - «von den Rändern her» hereinbricht und
Veränderung bewirkt. Nicht die Interpretation von Texten steht bei ihm im
Vordergrund, sondern eine literatur- und kulturpolitische Funktion:
Breschen zu schlagen für das Neue.

Das zweite Beispiel findet sich in dem Band «Literatur und Kritik», der
Festschrift zum 60. Geburtstag von Marcel Reich-Ranicki, die Walter Jens

herausgegeben hat, und zwar meine ich darin den Beitrag von Jurek Becker
«Zum Thema: Literatur und Kritik». Becker, der aus der DDR kommt,



KRITIK UND VERMITTLUNG 1057

nennt die DDR ein Land, das keine Literaturkritik kenne. Das habe nicht
dazu geführt, dass die Literatur da nicht existieren könnte oder gar am
Boden läge. Daraus schliesst er, «dass das Gedeihen von Literatur mit dem
Zustand der dazugehörigen Kritik nicht viel zu tun hat». Und er fügt fairerweise

bei: «Wahrscheinlich gilt diese Behauptung in umgekehrter Richtung
auch.» Nachdem er festgestellt hat, dass Kritik nur äusserst selten zur Folge
habs, was manchem als ihre eigentliche Bestimmung vorkomme, nämlich
dem kritisierten Schriftsteller zu Erkenntnissen zu verhelfen, die - das sagt
Becker - noch rechtzeitig für sein nächstes Buch kommen, fällt ihm auf,
was ihn zuerst irritiert. Immer wieder komme es nämlich vor, dass der
Kritiker genau die Stellen zum Beweis seiner Rügen anführe, die dem Autor
gerade die gelungensten scheinen wollen. Wörtlich sagt er: «Ich fand das,
wie gesagt, am Anfang unbegreiflich, bis ich, fe häufiger es geschah, die
strenge Logik verstand, die hinter dem Ereignis steckte. Die Unzufriedenheit

des jeweiligen Kritikers ergab sich aus unserem Anderssein, das ja nicht
die Folge von Irrtümern bei einem von uns beiden ist, auch nicht das Resultat

von Uneinsichtigkeit und Blindheit beim einen oder anderen, was mit
ein wenig gutem Willen aus der Welt zu schaffen wäre. Seine Ursachen sind
vielmehr unterschiedliche Überzeugungen oder Absichten, Sympathien oder
Abneigungen, Hoffnungen oder Ängste, was weiss ich. Auch verschiedene
Vorstellungen von Schönheit werden eine Rolle spielen. Und genau dort,
wo sich nach dem Empfinden des Einen all das zusammen am klarsten und
gelungensten präsentiert, muss in den Augen des Anderen das Misslingen
am sichtbarsten sein, das ist die Logik.»

Was an diesen Äusserungen bemerkenswert und für das Verständnis
kritischer Auseinandersetzung mit Literatur klärend ist, scheint mir in diesen

sachlich-kühlen Sätzen am Schluss zu stehen: hier findet offenbar nicht
eine Auseinandersetzung nur darüber statt, ob «werkimmanent», das heisst

von den Voraussetzungen und Vorsätzen des Autors, von der Anlage des

Werks her in sich alles stimme, sondern ob Absicht und Ausführung zu
akzeptieren oder mit Gründen abzulehnen seien. Jurek Becker denkt
überhaupt nicht an eine vermittelnde Funktion der Kritik, sondern er sieht eher
eine vielleicht fruchtbare und belebende Herausforderung in der Tatsache,
dass unterschiedliche Haltungen, Sympathien und Abneigungen gegenein-
andergesetzt werden, und dies aus Anlass der Neuerscheinung eines
literarischen Werks.

Begriffsklärung: Unterscheiden und Zusammenbringen

Nach diesen Beispielen einer Annäherung an unser Thema ist es an der
Zeit, das Problem direkt anzugehen. Die zwei Begriffe, die der Titel nennt



1058 KRITIK UND VERMITTLUNG

und durch das kopulative Verbindungswort «und» als Paar auftreten lässt,
stellen sowohl einen Gegensatz als eine Einheit dar. Ihre Bedeutung ist an
und für sich grundverschieden, die Funktionen, die den durch sie bezeichneten

Tätigkeiten zukommt, sind es auch. Kritik, die griechische xoixixn
re%vn, ist die Fähigkeit oder die Kunst zu unterscheiden, also eine analytische

Tätigkeit, bei der es darauf ankommt, das Echte vom Unechten, das

Wahre vom Falschen und das Gute vom Schlechten zu sondern und auf
diese Weise zu einem Urteil über das Ganze zu kommen. Der Gegenstand,
an dem diese Kunst der Unterscheidung ausgeübt wird, ist nicht die Kunst
oder die Literatur allein, sondern die Erfahrung insgesamt. Es ist
folgerichtig, dass Immanuel Kant seine philosophische Arbeit als Kritik
verstanden hat. Ihre Ergebnisse sind die drei «Kritiken», nämlich die «Kritik
der theoretischen Vernunft», «Die Kritik der reinen praktischen Vernunft»
und «Die Kritik der Urteilskraft». Eine prüfende, skeptische Haltung des

Denkers ist ihre Voraussetzung. Geister wie Voltaire, Diderot oder Lessing
sind weitere grosse Vorbilder dafür. Zwar wird man im Blick auf die Kritik,
die sich an Kunstwerken übt, sofort einwenden, von vergleichbarer Evidenz
wie die Aussagen der Philosophen seien ihre Urteile wohl kaum. Aber wenn
man bedenkt, dass sich diese Urteile auf Kunst und auf ästhetische Erfahrung

beziehen, nicht auf naturwissenschaftlich zu definierende Objekte, ist
das kein stichhaltiger Einwand. Hier sei also festgehalten, dass auch der
Kunst-, Literatur- und Theaterkritiker - ganz in der fragenden und prüfenden

Haltung, die schon Sokrates vorgelebt hat - das Wahre vom Falschen,
das Echte vom Unechten und das gut Gemachte vom schlecht Gemachten
zu unterscheiden trachtet.

Im Gegensatz dazu bezeichnet der Begriff der Vermittlung etwas
Verbindendes. Hier wird nicht geschieden und analysiert, sondern zusammengebracht.

Getrenntes wird verbunden, und sollten etwa zwei Gegner einander

unversöhnlich gegenüberstehen, wäre es vielleicht gut, wenn ihnen ein
Dritter seine Vermittlung anböte. Im übertragenen Sinne heisst vermitteln
nicht nur versöhnen oder ausgleichen, sondern etwas mitteilen, nämlich
übermitteln und zugänglich machen.

Damit bin ich, von der lexikalischen Beschreibung her, in jene Bereiche
der beiden Bedeutungsfelder vorgestossen, in denen sich Kritik und
Vermittlung oft überschneiden. Ich drücke mich vorsichtig aus und melde
zugleich meine Zweifel an. Denn nur in den Fällen, in denen der Kritiker eine
Entdeckung macht, nur wenn er auf einen Text stösst, zu dem er sich ganz
bekennt, wird er in der Öffentlichkeit dafür plädieren, mit Engagement und
Leidenschaft. Auch dann aber unterscheidet er sich von dem idealen
Vermittler, von dem Ernst Jünger in seiner neusten Erzählung «Eine gefährliche

Begegnung» ja sagt, er sei jener, der die Dinge zu schätzen wisse, ohne



KRITIK UND VERMITTLUNG 1059

dass er sie für sich in Anspruch nehme. Er führe die Braut im Hochzeitsschmuck

dem Freier zu und sei zufrieden, wenn er hinter beiden die
Kammertür geschlossen habe. Doch: fehle ihm die Güte, werde sich in ihm ein
Hass anspeichern - Hass gegen die Genüsse und die Geniessenden. Man
sieht, der Vermittler fühlt sich ausgeschlossen. Zwar hat er Verständnis und
Einsicht, aber er nimmt nicht teil. Ganz anders der Kritiker. Er nimmt
Stellung dafür oder dagegen, er greift ein und gebärdet sich als einer, der
Kunst und Literatur nicht einfach generell schätzt und sich darin auskennt,
sondern der sie auf sich bezieht und aus seinem untrüglichen Gefühl für
Rang heraus feststellt, was dazugehört und was nicht. Seine Aufgabe ist
nicht, dem Leser mitzuteilen, dass es dies und das gebe, und auch
Interpretation ist ein Handwerk, das er nur gelegentlich ausübt, ein Hilfsmittel
eben. Er nimmt das Gedruckte immerhin so ernst, dass die Nichtigkeit des

meisten zum Vorschein kommt. Das ist natürlich unbequem und stört die

Feierstunden, in denen sich die Gesellschaft gern als eine den Musen
freundlich gewogene darstellt. Man wird sich daher die Frage stellen, ob
man den Störenfried überhaupt brauche oder ob es nicht ohne ihn gehe.

Wozu Kritik?

Jurek Becker würde aufgrund seiner Erfahrungen in der DDR zweifellos
dazu neigen, das «Gedeihen der Literatur» für völlig unabhängig von der
Existenz oder Nichtexistenz einer dazugehörigen Kritik zu erklären. Das
ist übrigens durch die Autorität wissenschaftlicher Forschungen erwiesen.
René Wellek sagt in der Einleitung zum ersten Band seiner grossangelegten
Geschichte der Literaturkritik, sein Gegenstand sei ein Zweig der
Geistesgeschichte, dessen Verbindung mit der Dichtung einer bestimmten Zeit nur
sehr locker sei. Weit wichtiger ist das Umfeld, das geistige Klima und die
politische Lage. Kritische Arbeit, kritische Auseinandersetzung bedürfen
einer Atmosphäre der Freiheit. Im Feudalismus oder in Theokratien
gedeihen sie kaum. Aufklärung und anbrechender Liberalismus sind ihre
Sternstunden. Ich erinnere schliesslich daran, dass eine den Charakter des

Regimes kennzeichnende Amtshandlung des nationalsozialistischen
Propagandaministeriums darin bestand, die Kritik rundweg zu verbieten. Im Dritten

Reich sollte es nur noch die «Kunstbetrachtung» geben, worunter wir
unschwer ein Synonym für Vermittlung erkennen. Der Erlass des Ministers
Goebbels verbot Kunstkritik als einen Ausdruck «jüdischer
Kunstüberfremdung». Im «Börsenblatt für den deutschen Buchhandel» wurde diese
Massnahme ausdrücklich begrüsst. Die Argumente, mit denen dieser Beifall
begründet wurde, muten seltsam bekannt an. Einer zum Beispiel, unter dem
Titel «Was ist schon ein Kritiker?», schrieb, nun trete aufbauend an die



1060 KRITIK UND VERMITTLUNG

Stelle der Kritik jene Art der Kulturbetrachtung, die das Wesen des Kunstwerks

schaue und verkünde. Die Sehnsucht des Kleinbürgers nach Harmonie,

seine Abscheu gegen das, was er als intellektualistisches Gezänk in den
Feuilletons verabscheute, seine Sehnsucht nach einer Kunst der Erbauung
und Verklärung wurden durch ministerielles Dekret befriedigt. Fragt sich

nur, was denn also die Literaturproduzenten - hier brauche ich das Wort
mit Bedacht - unter so beschaffenen Verhältnissen hervorbrachten. Es
waren ohnehin nur noch die, welche den Herrschenden genehm waren.
Denn die Machthaber übten natürlich auf ihre Weise Kritik, indem sie
kurzerhand darüber entschieden, wer zur Reichsschrifttumskammer und zur
Akademie zugelassen und wer ausgeschlossen sei. Die Werke der anderen
hatte man verbrannt, die missliebigen Autoren waren in die Emigration
verjagt. Kritische Öffentlichkeit und Auseinandersetzung, die scharfe und
nüchterne Reflexion dessen, was da nun lediglich noch zur Kunstbetrachtung

freigegeben war, hätten allerdings rasch aufgezeigt, welcher Schwulst,
welche pathetische Plattheit und welcher völkische Kitsch jetzt Oberwassei
bekamen. In jenem unseligen Jahrzehnt der Zerstörung der deutschen
Literatur gab es in Deutschland buchstäblich eine Situation, in der wirklich nur
noch Literaturproduzenten und Literaturvermittler am Werk waren,
Kritiker jedoch nicht. Man muss nachlesen, wie stickig die Atmosphäre war,
etwa in den Tagebüchern von Oskar Loerke, dem Lyriker und Lektor des

Fischer-Verlages, dem kaltgestellten Sekretär der Dichterakademie. Aus
Gesprächen mit Wilhelm Lehmann, einem Freund Loerkes, weiss ich, wie
sehr die zum Schweigen Verurteilten und Beschwiegenen litten, auch darum
vor allem, weil die offene und öffentliche Auseinandersetzung fehlte, die
Diskussion, in der begrüsst und bekämpft, befürwortet und in Frage gestellt
wird, was als zeitgenössische Kunst und Literatur zur Debatte steht. Dass
kulturelles Leben zum Scheinleben verkommt und schliesslich abstirbt,
wenn die Dialektik von Urteil und Schaffensprozess unterdrückt wird, hat
niemand überzeugender dargestellt als Hilde Domin (in ihrem Essay «Wozu
Lyrik heute»), die Dichterin, die lange Jahre im Exil verbrachte. Die heute
grotesk anmutende Dekretierung einer kritikfreien Schutzzone für Kunst
hatte verheerende Wirkungen.

Wer immer Ursache und Anlass zu haben glaubt, die Kritik oder den
Kritiker zu kritisieren, sollte sich dieses noch nicht allzu weit zurückliegenden

Beispiels erinnern. Es ist nur zu begrüssen, dass über literarische Dinge
verschiedene Ansichten nebeneinander bestehen, dass um Ja und Nein und
um Wesentlich und Unwesentlich gestritten wird. Aber nie dürfte dabei der
Verdacht aufkommen, die Kritiker der Kritik wünschten sich so etwas wie
Kunstbetrachtung und paraphrasierende Vermittlung anstelle der entschiedenen

Stellungnahme, unter Umständen eben auch dagegen.



KRITIK UND VERMITTLUNG 1061

Dialog mit dem Leser

Im sechsten Stück des Journals für die Kunst «Phöbus», das Adam Heinrich

Müller zusammen mit seinem Freund Heinrich von Kleist herausgab,
erschien im Juni 1808 ein Aufsatz über Kunstkritik. «Es ist Dir», so spricht
darin der Verfasser seinen Leser an, «wenn Du so bist, wie wir Dich
wünschen, wenig daran gelegen, dass Dir über Werke der Kunst, welche Du
selbst betrachten und empfinden kannst, von uns vorgeurteilt werde. Inwiefern

Du Dich eines eigentümlichen Sinnes erfreust, wirst Du den Geruch
der Rose lieber selbst empfinden als eine Beschreibung desselben lesen

wollen, wirst Du Deine Liebschaften in derLiteratur und Kunst lieber selbst
mit freier Neigung anknüpfen als sie, durch fremdes Urteil und fremde
Empfehlung gebunden, aus zweiter Hand empfangen.» Der Verfasser dieser
bemerkenswerten Sätze darf zu den Klassikern der Kritik gezählt werden.
Neben den Gebrüdern Schlegel ist er einer der bedeutendsten Kenner und
Deuter der Literatur seiner Epoche, zudem einer, der über Grundsätze und
Bedingungen der Kritik nachgedacht und sich theoretisch dazu geäussert
hat. Freilich war er nur wenige Jahre auf diesem Gebiet tätig und erscheint
nachher in ganz anderen, lukrativeren Funktionen und Positionen.
Vielleicht sind seine kritischen Schriften aus diesem Grund weit weniger
bekannt als diejenigen seiner Zeitgenossen. Was in den hier zitierten Sätzen
besonderer Beachtung würdig ist, das sind die Voraussetzungen kritischer
Arbeit, die er in treuherzigen Wendungen formuliert. Er möchte mit dem
Leser über Kunst und Literatur ins Gespräch kommen, aber er setzt voraus,
dieser Leser erfülle ganz bestimmte Bedingungen. «Wenn Du so bist, wie
wir Dich wünschen», ist eine davon: der Gesprächspartner sollte sich «eines

eigentümlichen Sinnes» erfreuen, was bedeutet, er sollte von sich aus in der
Lage sein, «den Geruch der Rose» zu empfinden. Die blumige Umschreibung,

Tribut an den Zeitstil sowohl wie Ausdruck einer von der unsrigen
vollkommen verschiedenen Situation, meint im Klartext für uns übersetzt,
der Leser müsse mit den Organen ausgerüstet sein, die es braucht, um den

Reiz, die charakteristischen Eigenschaften, mit einem Wort die Qualität
eines Kunstwerks zu erkennen.

Eine ideale Voraussetzung für den Austausch von Wahrnehmungen,
Meinungen und kritischen Urteilen über Kunstwerke. Der Kritiker und sein
Leser können auf der gemeinsamen Basis einer Vorverständigung aufbauen,
sie wissen sich einig darin, dass sie «eine duftende Rose» vor sich haben,
wie der vielleicht doch etwas gewagte Vergleich lautet, ganz als ob die
literarischen Werke blühten wie die Blumen auf dem Felde. Es gibt - von
Adam Heinrich Müller ebenso wie zum Beispiel von August Wilhelm
Schlegel - Belege genug dafür, dass sie in ihrer Zwiesprache mit dem Leser



1062 KRITIK UND VERMITTLUNG

darauf vertrauen konnten, ihr kritisches Urteil stimme im grossen ganzen
mit dem spontanen Empfinden dieses Lesers überein, so dass ihre besondere

und zusätzliche Leistung sozusagen allein in der klaren Formulierung
und in der stichhaltigen Begründung bestand. Bei Müller allerdings stösst

man auch auf den Zweifel, am Ende sei die «Zwischenträgerei der
Rezensenten» dem Publikum schon zum Bedürfnis geworden, weil es dem eigenen
Geschmack nicht mehr vertraue oder weil es zu faul sei, sich selbständig
mit dem neuen Kunstwerk auseinanderzusetzen. Darum lässt er keine
Gelegenheit aus, seinen Lesern Mut und Selbstvertrauen zuzusprechen. Darum
baut er alle seine kritischen Äusserungen als Beiträge zum Gespräch auf.
Zum Beispiel schreibt er Dialoge zu diesem Thema, er will die Passivität
des Lesers bekämpfen, und einmal schlägt er gar vor, es müsste im Theater
ab und zu auch zur spontanen Aussprache zwischen den Schauspielern und
den Menschen im Parkett und auf den Rängen kommen. Die dialogische
Natur der Kritik, die sokratische Methode, ist ihm wichtig.

Die babylonische Sprachverwirrung

Wenn uns seine Sätze an den Leser dennoch etwas naiv vorkommen, so
nicht darum, weil sie - bezogen auf die Situation des Zeitschriftenmachers
von 1808 - allzu treuherzig und naiv wären, sondern weil ihr Verfasser ja
nicht im entferntesten ahnen konnte, wie grundlegend sich die kulturellen
Zustände verändern sollten und mit welch babylonischer Sprachverwirrung
wir es heute nicht nur in dieser Hinsicht, aber in dieser ganz besonders zu
tun haben. Ein Gespräch auf der Basis einer Vorverständigung mit dem
Leser ist schwierig, wenn nicht unmöglich geworden. Das neue Kunstwerk
mit einer Rose zu vergleichen, deren Duft man mit «eigentümlichem Sinn»
wahrnehmen könnte, verbietet sich nicht nur schon darum, weil die Nähe
und Verwandtschaft zwischen Natur und Kunst, für die Romantik eine
Selbstverständlichkeit, längst nicht mehr bestehen. Ob nicht auch schon der
Kunstwerk-Begriff obsolet geworden sei, wird ebenso diskutiert, wie - vor
noch nicht allzu langer Zeit - das Ende der Literatur erklärt wurde. Die
vorherrschenden Zustände, die eine Orientierung ausserordentlich erschweren,

aber auch ihre pausenlose, hektische Veränderung machen es schon
dem Spezialisten immer schwerer, die wahren Tendenzen der Epoche und
vielleicht ihre grössten und dauerhaftesten Leistungen mit einiger Sicherheit
zu erkennen. Beim Publikum aber hat Unsicherheit um sich gegriffen; das

Gefühl, von Literatur nichts zu verstehen, auf der ganzen Linie inkompetent
zu sein, breitet sich aus. Das ist wohl auch der Grund, warum der Ruf nach
Vermittlung so stark geworden ist und warum man die Funktion der Kritik
fast nur noch darin erkennt, aus ihrem Informationsvorsprung und ihren



KRITIK UND VERMITTLUNG 1063

Spezialkenntnissen heraus zu vermitteln. Der Erwartungsdruck, der auf ihr
lastet, ist unverkennbar. Eine immer wilder ratternde Literaturproduktion
antwortet darauf, indem sie die Gebrauchsanweisungen und die Parolen
gleich mitliefert. Die elektronischen Medien tragen dazu bei, durch selektive

Publizität einen Konsens über Rangordnungen vorzutäuschen und
einzelnen Erscheinungen durch besondere Aufmerksamkeit Prominenz zu
verschaffen. Auch die Figur des Literaturpapstes ist relativ neueren Datums:
des allmächtigen Grosskritikers, der dank seiner Omnipräsenz in den
Medien und in den Gremien statt bloss sein individuelles Urteil so etwas
wie Weisungen zum allgemeinen Gebrauch ausgibt. Dabei spielt es keine
Rolle, ob er diese Machtposition gesucht habe oder ob sie ihm einfach
zugefallen ist: seine Urteile sind so oder so längst über die Funktion eines

Diskussionsbeitrags hinausgewachsen zu Entscheiden über momentanen
Erfolg oder Misserfolg eines Buches. Man kann die Lage auch mit den
Worten des Kritikers Wyssbrod in E. Y. Meyers Roman «Die Rückfahrt»
beschreiben: «Mit den technischen Möglichkeiten der heutigen Medien sind
alte Menschheitsträume erfüllt worden, und nun bedient sich federmann
dieser Möglichkeiten, es findet ein grosser Kampf statt, bei dem sich die für
die Menschheit besten und fähigsten Leute durchsetzen müssten und sollten.

Wir werden von einer Flut überschwemmt und müssen, wenn wir nicht
alle, nicht nur die Konsumenten, auch die Produzenten, ertrinken wollen,
eine Auswahl treffen.»

Der Kritiker ist kein Moderator

Die Frage ist, wie diese Auswahl zustande kommen soll. Wir spüren, dass

sie viel zu oft nur noch autoritär, durch Machtworte, durch Manipulation,
nicht mehr durch beharrliche und gründliche Prüfung im kritischen
Gespräch erfolgt, und wir spüren auch, dass sie unecht sein könnte, eine
Schein-Auswahl. Es ist ja nicht nur die unübersehbare Fülle gleichzeitiger
Erscheinungen, die alle ans Licht und in den Vordergrund drängen,
welche die Entscheidung für die besten und wertvollsten Werke erschwert.
Es ist auch die immer hektischer abschnurrende Abfolge der Schreibarten
und Stile, das rasende Karussell der Miniaturepochen, die pausenlos
ausgerufen angeblich aufeinander folgen sollen. Schon 1935 schrieb Paul
Valéry: «Die Künste halten mit dem Hasten nicht mehr Schritt.» Und er
fügte noch hinzu, dass unsere Ideale gerade noch zehn Jahre dauerten.

Wer nun ängstlich darauf bedacht ist, nur ja immer bei den Leuten zu
sein, nur ja keine Entdeckung und keine epochemachende Uraufführung
zu versäumen, ist ein geplagter Mensch. Er darf sich ja nicht davon
dispensieren, als eifriger Besucher von Festivals, Messen, Symposien und



1064 KRITIK UND VERMITTLUNG

Tagungen Informationen zu sammeln, sich ständig ins Bild zu setzen. Da
lernt er dann auch viele Menschen kennen und entwickelt sich in jeder
Hinsicht zum Spezialkenner der kulturellen Gegenwart. Was er dabei
erfährt, was er sieht und hört und mit dem dazugehörigen Spezialvokabular
zu benennen weiss, kann er weitervermitteln. Will er jedoch zu einem
kritischen Urteil kommen, also das Wahre vom Falschen, das Echte vom
Unechten und das gut Gemachte vom schlecht Gemachten unterscheiden,
um sich ein Urteil über das Ganze zu erarbeiten, muss er sich aus all dem
zurückziehen. Es helfen ihm dabei keine Bekanntschaften, keine
Trendinformationen, keine guten Beziehungen zu den Schaltstellen des Betriebs.
Er bleibt für dieses Geschäft auf sich allein gestellt, und es wird in diesem

Augenblick auch geprüft, wer er selber sei, dieser clevere Kenner der Szene.

Er muss sich nicht ins Abseits begeben; aber es darf ihm auch nichts
ausmachen, wenn seine einsamen Befunde und sein Urteil anders ausfallen als
die Parolen, die gerade im Umlauf sind und die er so gut kennt. Er darf
keine Angst davor haben, sich in den Augen der soeben beschriebenen
Sachverständigen zu blamieren, weil er vielleicht anderer Meinung ist.
Denn die Angst vor der Blamage ist wirklich die allerschlechteste Voraussetzung

kritischer Arbeit. Die einzige Furcht, die den Kritiker nie verlassen
dürfte, ist die Furcht, aus Willfährigkeit gegen den literaturkritischen
Meinungsgleichklang sein selbständig erarbeitetes und verantwortetes
Urteil zu verraten. Denn allein, was einer in einsamer und gründlicher
Zwiesprache mit dem je vorliegenden Text für Erfahrungen macht, seine
darauf gründende Zustimmung und sein Widerspruch, seine verbindlichen
Antworten darauf unterscheiden sich vom Gerede der Vermittler und
Moderatoren. Ihre Funktion ist angesichts des kulturellen Dschungels der
Gegenwart eigentlich etwas zwiespältig, denn sie verharmlosen die Wildnis
und reden sich und ihrem Publikum ein, sie wussten genau, wo wir uns alle
befinden. Übrigens: Peter Rühmkorf, dem allerdings entgangen ist, dass
zwischen Kritik und Vermittlung ein nicht unwesentlicher Unterschied
besteht, spricht einmal von den «Ministerialdirigenten des öffentlichen
Geschmacks». Aber das richtet sich gerade nicht gegen den ehrlichen und
gründlichen Versuch, zu einer begründeten Entscheidung über Zustimmung

oder Widerspruch zu kommen. Rühmkorf attackiert die grossen
Modehäuser der Kultur, die ständig am Umdekorieren seien. Sein Vorwurf
richtet sich gegen eine weitgehend anonyme Apparatur der Meinungsmache,

zu der Grossverlage ebenso gehören wie die mächtigen Rundfunk-
und Fernsehanstalten und allerdings auch jener Teil der Kritik, der dem
gewaltigen Druck des Betriebs erlegen ist.

Es ist aufschlussreich, dass ein Forschungsprojekt der achtziger Jahre,
das sich auf die «wechselseitigen Beziehungen zwischen kultureller



KRITIK UND VERMITTLUNG 1065

Kreation und Medienarbeit» bezieht, die ursprüngliche Funktion der Kritik
kurzerhand ausklammert. Gesprochen wird ausschliesslich von der
Vermittlertätigkeit, wie sie verbessert und wodurch sie gefährdet werden
könnte. Die Künstler und Autoren klagen in den Hearings, die im Rahmen
des Forschungsprojektes durchgeführt wurden, dass man ihnen zu wenig
Zeit einräume; Redaktoren und Abteilungsleiter klagen über die Vielfalt
und Fülle der Anlässe und über die Sachzwänge, die ihnen nicht mehr
erlauben, sich gewissenhaft mit der einzelnen Erscheinung auseinanderzusetzen.

«Warum können Künstler und Kulturschaffende nicht mal selber

am TV etwas machen?» So fragen die einen, ganz als ob damit die
babylonische Verwirrung nicht am Ende noch grösser würde. Andere beklagen
sich über einen Moderator, der nicht einmal die «Strömungen» und ihre
Entstehung gekannt habe, in denen sie sich selber sehen. Und irgendwo
mittendrin steht da noch das Sätzchen, das man leicht übersieht und das

doch vielleicht das wichtigste ist: «Vielfach», hat einer gesagt, «drücken
sich Kritiker darum, sich mit einer Meinung zu profilieren. Dabei wünschte

man sich genau das.»

Auf der Suche nach der eigenen Wahrheit

Der Wunsch ist berechtigt; dass ihm je länger je weniger entsprochen wird,
hat seine Gründe. Wer das Kulturressort am Radio oder am Fernsehen zu
leiten hat, Unterabteilung Literatur, hat vollauf damit zu tun, wenigstens
annähernd das ganze Spektrum der zeitgenössischen Produktion
einzufangen. Die beliebteste Form der Präsentation ist dabei seit langem das

Magazin. Da kann man wahllos aufgreifen, was die Aktualität gerade
anbietet oder wozu einen private Liebhaberei treibt, und es kann einem erst
noch keiner den Vorwurf machen, man sei nicht repräsentativ oder nicht
umfassend, weil das Magazin seiner Struktur nach immer offen ist: was
nicht drin ist, kann in einer der nächsten Ausgaben folgen. Am Puls der
Zeit, oberflächlich und unverbindlich, aber immer mit drei oder fünf
Sendeminuten pro Thema dabei: so lautet hier die Regel. Aber auch die
Kulturredaktoren der gedruckten Medien stehen unter dem Zwang, im
Blatt zu haben, was im Gespräch ist, obgleich nur schon das Phänomen,
dass gewisse nicht ganz unbedeutende Erscheinungen des literarischen
Lebens eben gerade dadurch kaum je eine Chance haben, nachdenklich
machen müsste. Indes, wo immer einer den Versuch macht, gründlich und
gewissenhaft zu prüfen, was durch die Gunst des Augenblicks und durch
virtuose Handhabung taktischer Mittel in den Vordergrund gerückt ist,
sieht er sich einer Art von Befremden ausgesetzt. Die im Betrieb Integrier-



1066 KRITIK UND VERMITTLUNG

ten geben ihm vielleicht gar zu verstehen, er habe wohl nicht mitbekommen,
wie die Sache funktioniere. Einer nämlich, der möglichst unberührt von den

Hitparaden und Bestenlisten seine eigene Wahrheit über die verwirrend
vielfältigen Erscheinungen der Gegenwart sucht, gerät in den Verdacht, er
habe entscheidende Veränderungen der Szene verschlafen. Vielleicht wäre
er tatsächlich als Moderator an einer der grossen Sendeanstalten schwerlich
denkbar. Aber als einer, der durch seine kritische Arbeit den Prozess der
Rezeption nicht lediglich in seiner marktwirtschaftlichen Komponente,
sondern im Sinne einer lebendigen Auseinandersetzung beeinflussen
möchte, ist er auf dem richtigen Weg. Es hat gute Gründe, wenn Kritiker
sich darüber beklagen, der Betrieb mache sie zu Sklaven des Neuheitenbooms.

Es häufen sich die Vorschläge, man möge doch in Sendegefässen
für Literatur, in Zeitschriften und in Literaturbeilagen die Rubrik «Nicht
mehr im Gespräch» oder «Beim Wiederlesen» vermehrt pflegen. Denn der
wahre geschichtliche Wandel, auf den der Kritiker seine Aufmerksamkeit
richtet, ist nicht identisch mit der pausenlosen und immer noch beschleunigten

Proklamation neuer Schreibweisen und Strömungen. Er vollzieht
sich nicht dadurch, dass die von Berufs wegen Beweglichen und die
vorbehaltlos Anpassungswilligen ihre Kür vorführen; schon eher vollzieht er
sich da, wo die eher Beharrlichen, in kulturellen Traditionen Gefestigten,
die dem wilden Veränderungswesen mit Gründen Widerstand leisten, in
der Auseinandersetzung mit einem neuen Werk nicht umhin können, ihre
Positionen zu revidieren. Das jedenfalls ist der Prozess, auf den es

ankommt. Nicht der Tanz der Magazine, nicht die voreilige Aufgeschlossenheit
und der unechte Konsens über Erscheinungen, die vorübergehend

Konjunktur haben, treiben ihn voran. Er findet da statt, wo Urteil aus
persönlicher Verantwortung und eine offene Debatte noch ihren Freiraum
haben. Man könnte auch sagen: er findet statt, wo Kritik ihrer Aufgabe
waltet.

Es trifft zu: diese Debatte wird nicht mehr mit der Schärfe und der
Leidenschaft ausgetragen, die sie in früheren Zeiten auszeichneten. Der
gewöhnlich eher laue, gedämpfte Ton kritischer Auseinandersetzung ist
auch ein Indiz dafür, dass an die Stelle der Kritik allmählich die Vermittlung

zu treten sich anschickt. Aber das könnte auch bedeuten, die Literatur
sei uns offenbar gleichgültiger geworden, eine Sache für Kenner und
Liebhaber vielleicht noch, aber selbst für sie keine Lebensnotwendigkeit mehr,
keine Existenzform, für die zu streiten sinnvoll wäre. Die Schriftsteller
und die Künstler, die sich darüber beklagen, dass es kaum noch profilierte
Meinungen gebe, kaum noch ein entschiedenes, hartes und klares Urteil,
beklagen im Grunde die professionelle Glätte und Blässe der öffentlichen
Rezeption.



KRITIK UND VERMITTLUNG 1067

Rechtfertigung der Kritik

Damit kehren wir zu der Frage zurück, die am Beginn dieser Überlegungen
stand: Wie rechtfertigt der Kritiker, was er tut? Es ist, wie man jetzt sieht,
nicht in erster Linie eine Frage nach seinen Massstäben oder Kriterien.
Indem er Stellung nimmt und sie - wie auch immer - begründet, klar,
entschieden, als Ergebnis seiner Auseinandersetzung mit einem Text, leistet

er einen Beitrag zur Meinungsbildung. Sein Votum ist um so wertvoller, je
unabhängiger es von den Vor-Urteilen in der gesteuerten Gesellschaft
erarbeitet worden ist. Und niemand sollte in den Entgegnungen des Kritikers

auf literarische Neuerscheinungen Unbescheidenheit oder Überheblichkeit

sehen. Er ist nicht unbescheidener oder überheblicher als der

Schriftsteller, dessen Werk er kritisch betrachtet. Eine Diskussion darüber,
was Kritik dürfe und was nicht, ist genau so unsinnig wie die Frage, was
der Satire erlaubt sei. Die Vorstellung vom erhabenen Schöpfer des Kunstwerks

und vom bescheiden dienenden Kritiker war schon lange, und im
Zeitalter der Bewusstseinsindustrie erst recht, - nach einem Wort von
Roland Barthes - «ein verbrauchter Mythos».

«Das Kunstwerk und sein Benutzer», sagt Hilde Domin, «stellen sich
gegenseitig auf die Probe. Der Gebraucher, ganz wie das Kunstwerk, beide
stellen sich zu einem Examen, obwohl es auf den ersten Blick nicht den
Anschein hat.» Diese Sätze beschreiben genau, was da vor sich geht. Es
findet ein Examen statt, bei dem es keinen Examinator und keinen
Experten, nur zwei Kandidaten gibt. Obgleich es nicht den Anschein habe,
meint Hilde Domin und spielt damit auf die landläufige Meinung an, der
Kritiker sei der Examinator des Autors, eine Meinung, die meist noch
durch den Zusatz ergänzt wird, es handle sich um einen nur bedingt oder

überhaupt nicht zuständigen Examinator. Und oft fügt man dem noch
hinzu, in der Begegnung mit einem klassischen Meisterwerk sei das
Verhältnis gerade umgekehrt: da sei der Kritiker der Kandidat, da könne er

nur bestehen oder durchfallen. Aber Hilde Domins Sätze gelten selbst in
diesem Fall. Denn was ist ein Klassiker, wenn nicht eben ein Autor, dessen

Werk nicht einfach verehrt wird, weil es Brauch geworden ist, sondern weil
es immer aufs neue das Examen besteht, ja immer aufs neue und immer
wieder auf überraschende Weise gebraucht wird.

Wie hat man sich dieses Examen aber vorzustellen? Sich gegenseitig
auf die Probe stellen, heisst gut zuhören und überlegt antworten. Ein Dialog
entfaltet sich zwischen dem Kunstwerk und dem Kritiker, der nicht
einseitig verlaufen sollte, weder von der einen noch von der anderen Seite

beherrscht, sondern ein Gegeneinanderstellen von Positionen, Beobachtungen,

Ansichten. Der Dialog kann auf den Grundton Übereinstimmung



1068 KRITIK UND VERMITTLUNG

oder auf den Grundton Gegensätzlichkeit eingestimmt sein. Das Werk trifft
auf den Benutzer wie auf eine Schwelle - Hilde Domin spricht von einer
Wasserscheide -, die es entweder überwindet oder an der es
zurückgehalten wird. Der Ruf nach den Massstäben ist völlig fehl am Platz. Hier
geht es um die individuelle Überwindung der Geschmacks- und Urteilskrise
in Sachen Kunst und Literatur, ausgelöst durch die Maschinerie der
vorfabrizierten Urteile. Hier trifft das Kunstwerk auf einen Gebraucher, der
sein Urteilsvermögen einsetzt, risikofreudig und engagiert. Die Kunstrichter
der klassizistischen Epoche legten die Massstäbe, die sie aus ehrwürdigen
und anerkannten Mustern gewonnen hatten, an das Neue an und prüften,
ob die Regeln auch eingehalten seien. Im Gegenzug dazu betrachteten
Sturm und Drang und entschiedener noch die Romantik jeden Künstler
als Originalgenie, dessen Wille, ja dessen Willkür und Eskapaden zum
vornherein - im Rahmen des neuen Kunstideals - als sakrosankt galten.
Im einen Fall herrschte «dogmatische» Kunstlehre, im andern galt allein
der «Monolog» des Künstlers. In der Situation, in der wir uns heute
befinden, kann Kritik sinnvollerweise nur «dialogisch» sein, ein Dialog
zwischen dem Kunstwerk und dem Kritiker. Beide Stimmen müssen hörbar
bleiben, und das bedeutet auch, dass der Kritiker nicht über das Werk,
sondern immer auch zum Werk und mit dem Werk, gegebenenfalls auch

gegen das Werk spricht. In jedem Fall ist die Kritik der Bericht über eine

Begegnung, der getreuliche Rapport einer Auseinandersetzung, die mehr
umfasst als Textanalyse, vergleichende Einordnung und Interpretation,
nämlich Stellungnahme in einem Dialog, der einer gemeinsamen Suche
nach Wahrheit dient. Ich folge hier Gedankengängen von Tzvetan Todorov,
einem Schüler von Roland Barthes, der das Konzept einer «dialogischen
Literaturkritik» in einer «Kritik der Kritik» dargestellt hat.

Das Examen, in dem sich die beiden Kandidaten ganz allein befinden,
ohne Examinator und ohne Fachexperten, vollzieht sich in diesem Dialog.
Ein Verriss bedeutet nicht, dass das Werk durchgefallen sei, ein Lob nicht,
dass es bestanden habe. Aber die Prüfungsakten, sozusagen Rede und
Gegenrede, liegen öffentlich auf: das Werk und die Kritik, die es
ausgelöst hat, im günstigen Fall mehrere Kritiken, mehrere Antworten. Die
Wahrheit, nach der das Kunstwerk und seine kritischen Benutzer unterwegs
sind, wird sich dann finden und festigen, wenn dieser Dialog nicht abreisst,
wenn er nicht manipuliert, gesteuert oder gar unterdrückt wird. Sie
unterscheidet sich von den Erkenntnissen und Einsichten, die Vermittlung zu
fördern vermag. Sie ist - aus Gründen, die bekannt sind - nicht identisch
mit dem Erfolg oder dem Misserfolg innerhalb der Mechanismen des
Betriebs. Käme sie zum Vorschein, wäre sie die einfache Wahrheit einer
lebendigen Kultur.


	Kritik und Vermittlung : gegen eine Vermischung der Begriffe

