
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 9

Artikel: Susan Sontag und die "modernist sensibility"

Autor: Huber, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Paul Huber

Susan Sontag und die «modernist sensibility»

Kritikerin, Essayistin, Schriftstellerin, Filmemacherin, Theaterregisseurin:
die Aktivitäten der Amerikanerin Susan Sontag sind vielfältig - ihre
Berühmtheit gründet jedoch vor allem auf ihren Kritiken und Essays, und
dies nicht nur im deutschsprachigen Raum, wo ihre anderen Arbeiten
weniger bekannt sind, sondern auch in den Vereinigten Staaten selbst.

Diese Kritiken und Essays weisen Susan Sontag zweifellos aus als eine
brillante Intellektuelle von immenser Belesenheit und breitem kulturellem
Wissen, als eine Intellektuelle mit sichtlicher Leidenschaft für die intellektuelle

Auseinandersetzung als solche. Durch dieses ihr Temperament wird
Susan Sontag aber auch vielfach zu allzu gewagten oder auch geradezu
unhaltbaren gedanklichen Spekulationen angetrieben. So stösst man denn
in ihren Aufsätzen immer wieder auf nicht gelöste Widersprüche oder auf
begriffliche und gedankliche Unklarheiten sowie auf apodiktische, nicht
weiter begründete Aussagen, die teils überzeugend sind, teils aber auch
nicht. Die Autorin neigt immer wieder zu gedanklichen Übertreibungen
und zu einer oft übertrieben hyperbolischen Rhetorik. Insgesamt bietet so
die Lektüre dieser Aufsätze ein zwiespältiges Vergnügen.

Als zentrales Anliegen der Kritikerin und Essayistin Susan Sontag
erweist sich immer wieder der Versuch zur Erfassung und analytischen
Beschreibung der spezifisch modernen Erlebnisweise oder Sensibilität -
der modernist sensibility -, wie sie vor allem in den Werken der Kunst
aller Gattungen oder aber in der Beziehung des Lesers oder Betrachters zu
diesen Werken zum Ausdruck kommt. Sie habe - so Susan Sontag selbst -
sich in allen ihren Aufsätzen immer wieder mit der Idee der «Modernität»
beschäftigt sowie mit dem Verhältnis zwischen moralischen und ästhetischen

Ideen oder Kategorien. Im zweiten Punkt muss man ihre Bemühungen

jedoch als weniger erfolgreich betrachten als im ersten: Susan Sontags
eigene Sensibilität ist allemal treffsicherer in der Erörterung von rein
ästhetischen oder Geschmacksfragen als in der Klärung moralischer Fragen
und Probleme.

Einige von Susan Sontags Essays erregten bei ihrem Erscheinen als

Zeitschriftenbeiträge, schon vor ihrer Sammlung in Buchform, beträchtliches
Aufsehen. Dies gilt vor allem für die berühmten Notes on Camp (1964),



774 ÜBER SUSAN SONTAG

diesen Versuch, eine spezifische moderne Haltung in Fragen des

Geschmacks zu erfassen und zu definieren. Der Essay wurde zum
Ausgangspunkt einer weite Kreise ziehenden Debatte, deren Umfang nicht
zuletzt auch die Autorin selbst überraschte. Damit war aber auch der Ruf
Susan Sontags als einer kompetenten Seismographin und Interpretin der
modernist sensibility, des modernen Geschmacks und des Zeitgeistes tout
court begründet. Eine breite Aufmerksamkeit war fortan auch ihren
weiteren Aufsätzen gewiss.

Camp stellt nach Susan Sontag eine von drei typischen Erlebnisweisen
dar:

«Die erste Erlebnisweise, die der hohen Kultur, ist im Grunde moralistisch. Die
zweite Erlebnisweise, die der extremen Gefühlslagen, die von weiten Kreisen der
zeitgenössischen .Avantgarde' vertreten wird, zieht ihre Kraft aus der Spannung
zwischen moralischer und ästhetischer Leidenschaft. Die dritte, Camp, ist durch
und durch ästhetisch. Camp ist die konsequent ästhetische Erfahrung der Welt. Es
stellt den Sieg des ,Stils' über den ,Inhalt' dar, des ,Ästhetischen' über das
Moralische', der Ironie über die Tragödie.»

Sowohl die Erlebnisweise der extremen Gefühlslagen wie die «konsequent
ästhetische» Erlebnisweise von Camp sind für Susan Sontag typische
Formen der modernist sensibility (wobei sie in den Notes klar ihre eigene
Faszination für die dritte, Camp, zu erkennen gibt). Mit beiden diesen
Erlebnisweisen beschäftigt sie sich in ihren folgenden Aufsätzen bis zum
heutigen Tag immer wieder, sowohl in der Form allgemeiner Erörterungen
wie vor allem in der Form der Auseinandersetzung mit je repräsentativen
Werken oder Autoren. Für die Erlebnisweise der extremen Gefühlslagen
(bei denen es sich um emotionale, aber auch um intellektuelle oder geistige
handeln kann) stehen im Lauf der Jahre Namen wie zum Beispiel Cesare
Pavese, Simone Weil, Francis Bacon, E. M. Cioran oder Antonin Artaud.
Die extremen Gefühlslagen, um die es dabei geht, sind vor allem solche
des Leidens: es ist das (in der Tradition der Romantik stehende) Leiden
des Individuums respektive des Künstlers an dem schmerzhaften Bruch
zwischen Individuum und Gesellschaft, das Leiden an «einer zerbrochenen
oder postumen Welt», die nur noch in Fragmenten zu erfassen oder
darzustellen ist. Dabei ist die Erlebnisweise der extremen Gefühlslagen geprägt
von einer Art heroischen Haltung, indem die eigene Aussenseiterrolle in
grosser Anspannung und mit beinahe religiöser Ernsthaftigkeit
durchgehalten wird und indem der - wenn auch tragische - Anspruch auf
,inhaltliche' und ,moralische' Wahrheit aufrechterhalten bleibt. Ganz
anders dagegen die (ebenfalls bis auf die Romantik zurückführbare) «konsequent

ästhetische» Haltung von Camp, die die «zerbrochene Welt»
untragisch als gegeben hinnimmt und im distanzierten Umgang und Spiel



ÜBER SUSAN SONTAG 775

mit den Fragmenten ästhetische Befriedigungen findet. Der Geschmacks-
Kanon von Camp ist denn auch gekennzeichnet durch Heterogenität, und

er erstreckt sich dabei auch auf kulturell ,minderwertige' Objekte oder
Werke (damit steht Camp für Susan Sontag in enger Beziehung zur Pop-art
und zu dem in dieser zum Ausdruck kommenden Geschmack).

Was die Auseinandersetzung mit der ästhetischen Erlebnisweise betrifft,
so bezieht sich Susan Sontag dabei in ihren weiteren Aufsätzen nicht mehr
auf das Phänomen des Camp-Geschmacks (nach ihr «eine bestimmte Art
des Ästhetizismus»), sondern vielmehr identifiziert sie die moderne
ästhetische Erlebnisweise immer mehr mit der surrealistischen Tradition
und mit dem durch den Surrealismus (nach ihr «die suggestivste Möglichkeit

für den Ästheten in der Moderne»!) begründeten Geschmack. Das
Gemeinsame dieser surrealistischen Tradition in allen Kunstgattungen liegt
nach Susan Sontag in dem Gedanken der Zerstörung konventioneller
Bedeutungen und der Schaffung neuer Bedeutungen oder Gegen-Bedeutungen
durch radikale Nebeneinanderstellung (das «Collage-Prinzip»). Die
Heterogenität des Geschmacks-Kanons von Camp ist sozusagen eine Spielart

dieser «Kunst des radikalen Nebeneinanders».
Das Collage-Prinzip, das Prinzip des radikalen Nebeneinanders zur

Zerstörung alter oder Schaffung neuer Bedeutungen, die Heterogenität der
Materialien und des Stils, die Einebnung des Unterschieds zwischen
verschiedenen Stilebenen, zwischen hohem und niederem Ausdruck - diese

Elemente der surrealistischen Tradition und der durch sie geprägten
modernen ästhetischen Erlebnisweise findet Susan Sontag als prägende
Kennzeichen in den Werken der verschiedensten Autoren des 20.
Jahrhunderts, von den Malern der Pop-Art bis zu den Filmregisseuren Godard
und Hans-Jürgen Syberberg.

In den Essays von On Photography (1977) stehen der Surrealismus und
das surrealistische Prinzip im Zentrum von Susan Sontags Überlegungen
zur Fotografie. Von allen künstlerischen Bereichen, in denen sich der
Surrealismus durchgesetzt hat, ist nach ihr die Fotografie «sein grösster
Triumph»: die Fotografie ist

«die einzige Kunstform, der es gelungen ist, die grossspurige, hundert Jahre alte
Drohung, der Surrealismus werde sich des modernen Lebensgefühls bemächtigen,
wahrzumachen».

Jede Fotosammlung, so Susan Sontag, sei ein Experiment in surrealistischer
Montage und in der surrealistischen Verkürzung der Geschichte. Aber
dieser surrealistischen Verkürzung der Geschichte hafte «etwas
unterschwellig Melancholisches» an, denn Fotografie habe mit der Vergänglichkeit

zu tun: «Fotografieren heisst die Sterblichkeit inventarisieren.» Fotos



776 ÜBER SUSAN SONTAG

sind «Objekte der Melancholie» - so der Titel eines Kapitels von
On Photography.

In demselben Kapitel kommt sie auch auf Walter Benjamin zu sprechen,
«bei dem - so Susan Sontag - das surrealistische Lebensgefühl stärker
ausgeprägt war als bei allen anderen vergleichbaren Autoren» - mit
Benjamins Vorliebe für Zitate und für das «Nebeneinander nicht zu
vereinbarender Zitate» als einer Variante des Collage-Prinzips. Später widmete
sie Benjamin einen eigenen Essay, der in Under the Sign of Saturn (1980)
enthalten ist und dem ganzen Band den Titel gab, und in dem sie Benjamins
Person und sein Werk darstellt als durch und durch geprägt durch die
Melancholie, durch das Saturnische. Wie schon in den Aufsätzen zur
Fotografie sieht sie somit bei Benjamin das surrealistische, ästhetische Lebensgefühl

mit der Melancholie verbunden.

Mit beiden modernen Erlebnisweisen - der Erlebnisweise der extremen

Gefühlslagen wie der surrealistischen, ästhetischen Erlebnisweise -
beschäftigt sich Susan Sontag in ihren Essays also immer wieder. Von
welcher Art von Sensibilität ist nun aber ihre eigene Auseinandersetzung
mit Kunstwerken, wie sie in ihren Essays zum Ausdruck kommt, geprägt?
Welches ist ihre Auffassung vom Wesen des Kunstwerks und welches sind
die Grundprinzipien und -kategorien ihrer Kritiken und Essays? - Die
Antworten auf diese Fragen sind ableitbar aus den beiden Aufsätzen
Against Interpretation (1964) und On Style (1965), die zwar älteren
Datums sind, deren Grundgedanken aber auch in der Folge gültig geblieben
sind.

Der Aufsatz Against Interpretation ist eine polemische Attacke gegen
das «interpretatorische Philistertum», d.h. gegen jene (nach Susan Sontags
Meinung dominierende) Kritik, die das Kunstwerk unter Vernachlässigung
seiner anderen Qualitäten ausschliesslich unter inhaltlichen Aspekten
betrachte und für die die eigene Arbeit der Interpretation im Grunde «eine
Ubersetzungsarbeit» darstelle. Interpretation, so Susan Sontag, ist «die
Rache des Intellekts an der Kunst». Aber sie wendet sich nicht nur gegen
die inhaltliche Kritik, sondern auch gegen den Begriff des Inhalts selbst,
der «in erster Linie ein Hindernis, eine Last, eine subtile oder auch weniger
subtile Philisterei» sei.

Die Interpretation setze ein sinnliches Erlebnis des Kunstwerks als
selbstverständlich voraus, das aber heute, wo sämtliche Bedingungen des modernen

Lebens eine Abstumpfung unserer sensorischen Fähigkeiten bewirkten,
nicht mehr ohne weiteres vorauszusetzen sei. Heute gehe es darum, dass
wir unsere Sinne wiedererlangen, und die Funktion der Kritik sollte
deshalb darin bestehen, aufzuzeigen, «wie die Phänomene beschaffen sind, ja



ÜBER SUSAN SONTAG 777

selbst, dass sie existieren, aber nicht darin, sie zu deuten». Und Susan

Sontag endet mit dem Satz: «Statt einer Hermeneutik brauchen wir eine

Erotik der Kunst.»
Wer hätte sich nicht schon geärgert über bemühte, verstiegene, willkürliche

oder unsensible Interpretationen von Kunstwerken Aber auch wenn
man Susan Sontags Polemik gegen die Interpretation impulsiv gerne
beipflichtet, so kann man doch im Endeffekt ihren Ansichten und Folgerungen
nicht zustimmen.

Die Hermeneutik ist ja auch eine Methode zur Vermeidung rein willkürlicher

und subjektiver Interpretationen von Kunstwerken. Was auch könnte
sonst einen Kritiker beim Versuch, dem Leser das sinnliche Erlebnis des

Kunstwerks nahezubringen, daran hindern, in subjektives, willkürliches
und falsches (inspiriertes) Empfinden - und damit auch Interpretieren -
zu verfallen, wenn nicht gar ins Schwärmen. Der letzteren Gefahr entgeht
auch Susan Sontag nicht immer (man lese ihren Aufsatz über Syberbergs
Hitler-Film!), vor falschen Interpretationen jedoch ist sie meist dadurch
geschützt, dass sie über das nötige Rüstzeug verfügt, nämlich über eine

grosse Belesenheit, eine lange Gewöhnung an den Umgang mit
Kunstwerken und ein breites Wissen um die Hauptprobleme und -themen heutiger
und früherer Kunstwerke. Weit davon entfernt, nur aufzuzeigen, «wie die
Phänomene beschaffen sind», stellt sie die Werke und Autoren jeweils auch
in den Zusammenhang weitreichender kulturgeschichtlicher und
kulturphilosophischer Erörterungen und nimmt dabei selbstverständlich - und
entgegen ihrer eigenen Polemik - auch Interpretationen und Deutungen
vor.

In On Style richtet Susan Sontag ihren Angriff gegen die auf den
«Inhalt» bezogene Kritik, insbesondere auch gegen eine Beurteilung des

Kunstwerks nach moralischen Kriterien. Natürlich - so erklärt sie -
bezögen sich Kunstwerke auch auf die reale Welt, böten sie Informationen
und Wertung. Ihr wesentliches Merkmal jedoch sei, dass sie nicht zu
begrifflichem Wissen führen,

«sondern zu einer Art von Erregung, einem Engagement, einer Wertung im
Zustand der Hörigkeit oder der Faszination. Das heisst, dass das Wissen, das uns die
Kunst vermittelt, ein Erlebnis des Stils oder der Form des Wissens ist, nicht aber
die Kenntnis einer Sache (wie eines Faktums oder eines moralischen Urteils) als
solche».

Was das Verhältnis zwischen ästhetischen und moralischen Kriterien
betrifft, so erklärt sie, es sei schon falsch zuzugestehen, dass es zwei
voneinander unabhängige Arten der Reaktion, nämlich die ästhetische und die
ethische, gebe, die um unsere Loyalität wetteiferten, wenn wir ein Kunst-



778 ÜBER SUSAN SONTAG

werk erleben. Kunst sei zwar verknüpft mit der Moral, aber das moralische
Vergnügen, das die Kunst bereite, sei nicht das Vergnügen, das aus der
Billigung oder Missbilligung von Taten erwachse:

«Das moralische Vergnügen in der Kunst besteht, ebenso wie der moralische
Dienst, den die Kunst leistet, in der intelligenten Befriedigung des Bewusstseins.»

Damit blendet Susan Sontag die moralischen Fragen und Probleme ganz
einfach aus und lässt sie im Ästhetischen aufgehen. Hier gibt es auch keine
Spannung mehr zwischen moralischer und ästhetischer Leidenschaft, wie
sie sie für einen Teil der Moderne selbst als typisch bezeichnete: wichtig
ist nur noch der ästhetische Aspekt der Kunst und des Kunsterlebnisses.

Im gleichen Sinn wirkt sich auch ihre Definition der Moral aus, die nach
ihr «eine Form des Verhaltens und nicht ein spezifisches Repertoire von
Entscheidungsmöglichkeiten» ist. Sie definiert Moral nicht inhaltlich oder
als System allgemeiner Verhaltensregeln für das Individuum, sondern als

subjektiv-individuelle «Handlungs- oder Seinsweise» oder Bewusstseins-
form. Unter der Hand wird ihr damit die Moral zu einer Frage der
individuellen Haltung, zu einer Frage des Stils, und tatsächlich erklärt sie die
so verstandene Moral denn auch als mit dem ästhetischen Erleben wesensgleich:

beides sind Bewusstseinsformen oder -haltungen. Insofern könne
aber zwischen den beiden kein genereller Antagonismus bestehen, und auch
eine klare Trennung zwischen dem Ästhetischen und dem Ethischen könne
nicht vollzogen werden. Vielmehr folgert Susan Sontag aus dieser
Wesensgleichheit für die Kunst:

«Die Kunst erfüllt eine .moralische' Aufgabe, weil die der ästhetischen Erfahrung
(Desinteresse, Nachdenken, Aufmerksamkeit, die Erweckung des Gefühls) und dem
ästhetischen Objekt (Grazie, Intelligenz, Expressivität, Energie, Sinnlichkeit)
eigentümlichen Qualitäten zugleich fundamentale Bestandteile einer moralischen
Reaktion auf das Leben sind.»

«Nachdenken» und «Intelligenz» beziehen sich dabei aber nicht auf den
«Inhalt» des Kunstwerks, sondern auf die durch dieses angeregten Bewusst-
seinsprozesse. In der Kunst, so Susan Sontag, sei der «Inhalt» gleichsam
«das Lockmittel, durch das unser Bewusstsein in vorwiegend formale
Umwandlungsprozesse hineingezogen wird». Die Kunstwerke, so erklärt
sie, vermittelten uns «ein Erlebnis der Qualitäten oder Formen des menschlichen

Bewusstseins», und entsprechend liessen sich die Kunstwerke als

«lebendige, autonome Modelle des Bewusstseins» betrachten.
Solche Aussagen scheinen am ehesten verständlich, wenn man sie auf

eine bestimmte abstrakte Malerei der Nachkriegszeit bezieht, die vor allem
über die eigenen formalen Darstellungsmittel und über die Modalitäten des

eigenen Erscheinens sowie des Aktes des Sehens reflektierte, und deren in



ÜBER SUSAN SONTAG 779

diesem Sinne tatsächlich «autonome» Bilder sich auf nichts ausserhalb
ihrer selbst in der Wirklichkeit Gegebenes mehr beziehen. Mit
«Kunstwerken» meint jedoch Susan Sontag stets die Kunstwerke aller Gattungen
und vorrangig sogar die im Medium der Sprache gebildeten. Auf diese

angewandt ist jedoch ihre Auffassung von der Kunst und vom
Kunsterlebnis mehr als problematisch, ja sie führt notgedrungen zur Vernachlässigung

zahlreicher und wesentlichster Aspekte des Kunsterlebnisses.
Tatsächlich wird es kaum einen Leser geben, dessen Interesse bei der
Lektüre nicht auch wesentlich auf das gerichtet ist, was Susan Sontag
geringschätzig als «Inhalt» bezeichnet.

Hatte sie sich in Against Interpretation gegen die Deutung von
Kunstwerken gewandt, so wendet sie sich in On Style gegen die Wertung von
Kunstwerken, und zwar ist ihre Argumentation so angelegt, dass nicht nur
die moralische Wertung gemeint ist. Sie erklärt, in dem gleichen Sinne, in
dem ein Kunstwerk keinen Inhalt habe, habe auch die Welt keinen Inhalt:
«Beide sind. Sie bedürfen keiner Rechtfertigung; und sie liessen sich auch
nicht rechtfertigen.» Jeder Stil und alle Kunst sei eine Form des Erlebnisses
der Welt als ästhetisches Phänomen. Und, so erklärt sie, «die Welt ist
letztendlich ein ästhetisches Phänomen. Das aber bedeutet, dass sich die
Welt (in der Gesamtheit ihrer Erscheinungen) letzten Endes nicht
rechtfertigen lässt». Die Rechtfertigung sei ein Denkakt, der nur dann vollzogen
werden könne, «wenn wir einen Teil der Welt in Beziehung zu einem
anderen betrachten - nicht jedoch, wenn wir die Gesamtheit ihrer
Erscheinungen ins Auge fassen».

Nun, viele Dinge bedürfen durchaus der Rechtfertigung, vor allem wo
es sich um Werke oder Taten von Menschen handelt Aber lassen wir die
Frage der philosophischen Vertretbarkeit von Susan Sontags Auffassung
auf sich beruhen und betrachten wir allein deren Konsequenz in bezug auf
die Kunstwerke. Hier (wie übrigens auch in bezug auf die Welt) käme sie
einer Haltung des Anything goes gleich - oder aber der olympischen
Perspektive der Götter Der einzelne Mensch jedoch wird in seiner Beziehung
zur Kunst (wie zur Welt) stets einen Teil in Beziehung zu einem anderen
betrachten, nicht um die Werke zu rechtfertigen, sondern primär, um sich

zu orientieren und um nicht im ungeordneten Meer der «Phänomene»
unterzugehen. Dabei wird er dann unweigerlich auch Wertungen -
ästhetische, inhaltliche, moralische oder andere - machen, so er nicht der
Beliebigkeit und Standpunktlosigkeit verfallen will. Dass auch Susan

Sontag Wertungen vornimmt, braucht wohl kaum noch betont zu werden.
Susan Sontags Auffassung vom Kunstwerk und vom Kunsterlebnis ist

stark ästhetisch, oder ästhetizistisch, bestimmt. Auf Grund dieses ihres
Ansatzes gelingt es ihr jedoch nicht, befriedigende Kriterien für die



780 ÜBER SUSAN SONTAG

Klärung moralischer Fragen (seien sie allgemeiner Natur oder bezogen auf
die Kunst) oder für die wirklich befriedigende Klärung des Verhältnisses
zwischen ästhetischen und moralischen Kategorien oder Ideen in der Kunst
zu entwickeln. Dies zeigt sich als Mangel vor allem dort, wo sie nicht umhin
kann, die politisch-moralischen Implikationen gewisser Kunstwerke
zuzugestehen und zu diskutieren. So zum Beispiel in ihrem Aufsatz über
Leni Riefenstahl, wo sie die auch von ihr selbst geteilte Bewunderung des

Publikums für die Filme der Riefenstahl unter anderem auch als Ausdruck
der - moralisch eben indifferenten - Camp-Erlebnisweise betrachtet,
dann aber - im Widerspruch gegen diese von ihr im Grunde als positiv
betrachtete Haltung - Mühe hat, die Kriterien und Grundsätze zu finden,
um ihre eigenen moralischen Einwände gegen die Filme wie auch gegen die
Regisseurin und deren Selbstdarstellung zu begründen und zu artikulieren.
Von der Diskussion der unter diesem Aspekt ebenfalls interessanten Art
und Entwicklung von Susan Sontags politischen Stellungnahmen wollen
wir hier absehen.

Zu Susan Sontags Auffassung vom Kunstwerk gehört auch ihre
Vorstellung vom Verhältnis zwischen dem Kunstwerk und dem Künstler. Um
dieses zu beschreiben, benutzt sie den Begriff des Willens. Dieser sei
deshalb nützlich, weil er nicht nur «eine spezifische Bewusstseinshaltung» sei,
«ein unter Spannung gesetztes Bewusstsein gleichsam», sondern darüber
hinaus «eine Haltung zur Welt, die Haltung des Subjekts zur Welt»
kennzeichne. Und sie fährt fort:

«Kunst ist die Objektivierung des Willens in einer Sache oder Leistung und die
Provokation oder Erweckung des Willens. Vom Standpunkt des Künstlers aus ist
sie die Schaffung eines imaginären Dekors für den Willen.»

Auf diesem Weg gelangt sie auch zu einer Definition des Stils: «Stil ist das

Prinzip der Entscheidung im Kunstwerk, die Signatur des künstlerischen
Willens.» Und da der menschliche Wille zu einer unendlichen Zahl von
Haltungen fähig sei, gebe es für das Kunstwerk eine unendliche Zahl
möglicher Stile - nicht aber für die Kunstwerke eines einzelnen Künstlers
und für diesen selbst: der einzelne Künstler muss ganz in seinem Stil leben:

«Was wir in einem Werk als richtig, gerechtfertigt, nicht anders vorstellbar (ohne
dass es Schaden nähme) empfinden, das ist die Eigentümlichkeit seines Stils. Die
wirklich faszinierenden Kunstwerke sind jene, die uns die Illusion geben, dass der
Künstler keine andere Wahl hatte, weil er ausschliesslich in seinem Stil lebte.»

Stil, als Ausdruck des Willens des Künstlers, ist also nach der in On Style
geäusserten Auffassung Susan Sontags das hauptsächlichste Attribut des

Kunstwerks und gleichzeitig der Gradmesser seiner Qualität.



ÜBER SUSAN SONTAG 781

So faszinierend diese Definition des Kunstwerks und dessen, was dem
Kunstwerk seine Kraft und Eindringlichkeit gibt, auf den ersten Blick ist:

schwierig wird es, wenn es darum geht, aus ihr Kriterien für die kritische
Auseinandersetzung mit individuellen Werken abzuleiten. Sowohl «Stil»
wie «Willen» sind allgemeine Begriffe, mit denen sich keine jeweils
spezifischen Charakteristika individueller Kunstwerke in Beziehung setzen

lassen, und die keine Kriterien für den Vergleich zwischen verschiedenen
Kunstwerken zur Hand geben. Vielmehr lässt sich gerade das, was nach
Susan Sontag die Eigenheit und Qualität eines Kunstwerks ausmacht, sein

- spezifischer - Stil, überzeugend nur noch zurückführen auf den jeweils
dahinterstehenden individuellen künstlerischen Willen - und das heisst

letztendlich auf die Person des Autors und dessen «Haltung zur Welt».
Und tatsächlich ist das Zurückführen der Werke und ihrer Eigenheiten

auf die Person des jeweiligen Autors und auf dessen Grundhaltung zur
Welt ein Grundzug der Kritiken und Essays der Susan Sontag - ja es ist
der Grundzug, der sich zudem in jüngster Zeit immer mehr verstärkte. So

werden zum Beispiel auch in dem jüngsten Essayband Under the Sign of
Saturn die Eigenheiten der besprochenen Werke immer wieder mit der
Person des jeweiligen Autors in Beziehung gesetzt oder aus dieser erklärt,
eine kritische Auseinandersetzung mit den in den Werken enthaltenen
Gedanken und ihrer Gültigkeit fehlt jedoch, selbst im Falle von
Theoretikern wie zum Beispiel Roland Barthes (im Falle von rein literarischen
Werken brauchte einem dies ja weniger aufzufallen).

Das auffallendste - und eindrücklichste - Beispiel dieser auf die
Person des Autors bezogenen Betrachtungsweise ist der Aufsatz über
Walter Benjamin. Darin führt Susan Sontag die Eigenheiten und Grundzüge

von Benjamins Werk zurück auf das «Wesen» des Autors: «Benjamin
projizierte sich selbst, sein Wesen, in alle seine wichtigen Schriften, und sein
Wesen bestimmte, worüber er schrieb», erklärt Susan Sontag. Benjamins
Wesen aber - und damit auch sein Werk - sieht Susan Sontag als
vollkommen geprägt durch die Melancholie, durch das Saturnische: Person
und Werk stehen «im Zeichen des Saturn».

Die Beziehung zwischen Benjamins Person und Werk schildert Susan

Sontag mit grösster Sensibilität (wie übrigens auch im Falle der anderen in
dem Band besprochenen Autoren), was aber in dem Aufsatz fehlt, ist
jegliche kritische Auseinandersetzung mit dem «Inhalt» von Benjamins Werk
als einer Sammlung von diskutierbaren philosophischen Gedanken oder
Aussagen. Und entsprechend verzichtet der Aufsatz auch auf eine Erörterung

des Verhältnisses von Benjamins Gedanken zum Marxismus, zur
Frankfurter Schule, zum Judentum oder zur deutschen Geistesgeschichte.
Angesichts von Susan Sontags Ansatz ist dies jedoch nur logisch: anders



782 ÜBER SUSAN SONTAG

zu verfahren, hiesse, das Werk als «Aussage» zu betrachten, hiesse, das
Werk «werten» oder gar «rechtfertigen» zu wollen! Gerade der Aufsatz
über Benjamin muss aber dennoch als ein gelungenes Beispiel für Susan

Sontags Methode und als ein brillanter Essay hervorgehoben werden.

Wenngleich Susan Sontag in On Style erklärt hat, dass Kunstwerke
keiner Rechtfertigung bedürfen, und dass die Kritiker dementsprechend
darauf verzichten sollten, Kunstwerke zu werten, so kommt in Wirklichkeit
natürlich auch sie nicht darum herum, Wertungen vorzunehmen. Sie tut
dies jedoch meist nicht explizit - vielmehr wertet sie durch die Auswahl
der Werke und Autoren, mit denen sie sich in ihren Aufsätzen auseinandersetzt,

vor allem aber auch durch die Auslassungen. Tatsächlich gelten ihre
Essays bis hin zu Under the Sign of Saturn ja auch durchwegs Autoren oder
Werken, denen sie positiv gegenübersteht oder die sie gar bewundert.

Welches aber sind die Voraussetzungen, die ein Werk aufweisen muss,
um Susan Sontags Sensibilität anzusprechen?

Zum einen muss es sicherlich ein bestimmtes Niveau an künstlerischer,
gedanklicher oder sonstiger Qualität haben - eben «Stil» Zum andern
aber - und vor allem - muss ein Werk repräsentativ sein für eine der
beiden (oder für beide) der von Susan Sontag als typisch modern bezeichneten

Erlebnisweisen. Diese beiden Erlebnisweisen - die Erlebnisweise
der extremen Gefühlslagen und die ästhetische, surrealistische (respektive
Camp-) Erlebnisweise - sind als Kategorien nur zum Teil aus den Werken
der Moderne selbst abgeleitet; zum andern Teil sind in ihre Definition
zweifellos auch bestimmte kulturgeschichtliche und kulturphilosophische
Ansichten und Überzeugungen Susan Sontags eingeflossen, auf deren
Grundzüge und eigene Herkunft an dieser Stelle jedoch nicht eingegangen
werden kann.

In ihrer eigenen Person ist Susan Sontag ohne Zweifel geprägt durch
beide diese Erlebnisweisen. In ihrer Auseinandersetzung mit Kunstwerken
hat dabei, wie die Kritiken und Essays zeigen, die ästhetizistische Haltung
konstant das tendenzielle Übergewicht. Einen etwas anderen Eindruck
erhält man dagegen aus ihren literarischen Arbeiten. Man findet darin eine
Reihe albtraumhafter Elemente sowie Hinweise auf ein letztlich pessimistisches

Welt- und Menschenbild, die auch durch gewisse Elemente der Ironie
nicht aufgehoben werden. So scheint Susan Sontag in ihrem Wesen selbst
geprägt durch eine Mischung von Gefühlen ähnlich der Mischung zwischen
surrealistischem Ästhetizismus und Melancholie, die sie bei Walter
Benjamin hervorhebt. Die - vielleicht einzige? - Erlösung von der Melancholie

scheint in ihrem Weltbild dabei in der «Erotik» des Kunsterlebnisses
zu liegen.


	Susan Sontag und die "modernist sensibility"

