
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Anton Krättli

«Es wand zwöi Liebi zäme»

Metamorphosen eines alten Liedes

Die Geschichte von den zwei Liebenden, die nicht zusammenkommen
konnten, weil das Wasser viel zu breit und viel zu tief war, ist literarisch in
mancherlei Form überliefert. In «Hero und Leander» hat sie die Würde der
antiken Sage. Schiller schrieb seine Ballade, Grillparzer die Tragödie von
«Des Meeres und der Liebe Wellen». Durch Ovid, der dem unglücklichen
Paar zwei seiner Heroiden gewidmet hat, fand der Stoff ausserdem Eingang
in die Dichtung des deutschen Mittelalters: unter anderem begegnet man
ihm in einer mittelhochdeutschen Versnovelle aus dem vierzehnten
Jahrhundert und in einem holländischen Gedicht aus dem «Minnenloep» des

Dirk Potter. Bis auf den heutigen Tag aber leben Bangen und Trauer um
den ertrunkenen Geliebten in den Herzen fort durch das Volkslied von den
zwei Königskindern, das in einer fast unübersehbaren Fülle von Varianten
überliefert ist und gesungen wird. In Schweden und Dänemark ist die
Ballade schon früh bezeugt. Aus dem Westfälischen besitzen wir einen

vollständigen Text, den Annette von Droste-Hülshoff aufgezeichnet hat.
In den Niederlanden, am Rhein und an der Mosel, an der Havel und bis
vor dem Krieg auch in Schlesien, in Ostpreussen und im Baltikum liess sich
das Volkslied nachweisen. In Frankreich sind liedmässige Gestaltungen der
Sage vom Schwimmer, der das Licht am Fenster seiner Liebsten sucht,
gesammelt worden; Italien und Spanien kennen sie ebenfalls im Volkslied,
und ausserdem muss der Stoff in der Ukraine, in Ungarn und gar in Syrien
fortleben, denn auch in diesen Ländern wird die traurige Mär gesungen
oder erzählt. Die Volksliedforschung ist ihr auf all diesen Wegen
nachgegangen.

Eine eigene Fassung steuert der Aargau bei, und zwar - wie ich
vermute - eine der schönsten. Sie verlegt den Vorgang an den hier einzig
möglichen Schauplatz: an den Hallwilersee. Dort haben Ernst Ludwig



676 DAS LIED VON DEN KÖNIGSKINDERN

Rochholz und nach ihm Sigmund Grolimund siebzehn Strophen des alten
Liedes aufgenommen.

Man kann also sagen, dass weder Raum noch Zeit der traurigen
Liebesgeschichte unüberwindliche Hindernisse entgegensetzten. Das verwundert
nicht, wenn man die Einfachheit und Grösse der Begebenheit bedenkt, die
da erzählt wird. Zwei, die sich innig lieben, sind durch einen Meeresarm
oder einen See getrennt. Das Mädchen will dem Geliebten mit einem Licht
in dunkler Nacht den Weg über das Wasser weisen. Aber das Licht erlischt,
vielleicht aus Unachtsamkeit, weil der Sturm es ausbläst oder weil böser
Wille es löscht, und der Knabe ertrinkt. Aus Verzweiflung darüber,
vielleicht auch aus einem Gefühl der Schuld folgt ihm das Mädchen im Tode
nach. Das kann überall auf der Welt geschehen sein. Und überall werden
sich an dieser einfachen Geschichte Sehnsucht und Treue überwältigend
rein darstellen. Wie der Jüngling gegen die Wellen und gegen die Dunkelheit

ankämpft: welch ein Bild des Mutes und der süssen Hoffnung! Wie
das Mädchen voller Unruhe an den Strand eilt: welch ein Beispiel für die

Ahnungskraft der Liebe Und wie es dem Ertrunkenen im Tode nachfolgt:
welch ein Zeugnis für der Liebe Gewalt! Unter allen Himmelsstrichen
haben Liebende diese Sprache, so hart und unerbittlich sie klingen mag,
im Tiefsten verstanden.

Indem wir aber die Sage, das Drama Grillparzers und die Volkslieder in
einem Atemzug nennen, setzen wir voraus, es sei eins aus dem andern
hervorgegangen oder es habe doch alles eine gemeinsame Grundlage. Eben
das ist eine der Fragen, vor die sich die Forschung in diesem Fall gestellt
sieht. Wanderte das Lied von den Königskindern vom Süden nach dem
Norden oder vom Norden nach dem Süden? Welches ist denn seine

ursprünglichste Gestalt, welches sind Spätformen? Die Frage, die ich hier
stellen möchte, ist bescheidener. Ich frage mich, warum mir das Lied in
der Form besonders rein und tief erscheint, in der es noch zu Rochholz'
und Grolimunds Zeiten am Hallwilersee gesungen wurde. Lässt sich, was
dem Gefühl selbstverständlich scheint, durch Vergleich und kritische
Einsicht begründen?

Geringfügige Abweichungen der Fassung, die Rochholz und Grolimund
gefunden haben, gegenüber dem Text der Annette von Droste-Hülshoff
teilt unsere Form des Liedes mit andern. Wenn das Mädchen erwägt, dass
sein Licht in der Höhe vom Wind, in der Mitte von den Kindern, in der
Tiefe aber von einem bösen Weib ausgelöscht werden könnte, so deckt
sich dieser Zug, den der westfälische Text nicht kennt, mit einer von
Valentin Fuhrmann nach 1563 überlieferten Fassung. Dass es überdies
«ein böses Weib» und nicht wie im Text der Droste «eine falsche Nonne»
ist, die dem Schwimmer zum Verhängnis wird, ist eine auch sonst vor-



DAS LIED VON DEN KÖNIGSKINDERN 677

kommende Variante. Auch die Zahl und die Reihenfolge der Strophen
wollen nicht allzuviel besagen. Die Droste gibt zwanzig, Rochholz/
Grolimund geben siebzehn. Eine einzige Strophe leitet in der Aargauer
Fassung nach dem Gespräch zwischen Mutter und Tochter sofort über zur
Fischerszene, während es im westfälischen Text deren vier sind.
Angesichts der zahlreichen Varianten, die das Deutsche Volksliedarchiv
gerade für den Fall der «Königskinder» anbietet, sehen wir auch darin und
in anderen kleinen Abweichungen der Stropheneinteilung nichts, was
besonderer Erwähnung wert wäre.

Grössere Eigenständigkeit bekundet sich in der Sprachgestalt.
Merkwürdig berührt gleich in der ersten Strophe das Präteritum schrau, das wohl
durch Diphtongierung einer nach der Mehrzahl schrûwen gebildeten Einzahl

entstanden sein könnte und für die Sprache unserer Fassung
charakteristisch ist. Mundart und Schriftsprache scheinen sich darin die Waage
zu halten. Ein ähnlicher Fall ist sprung, der zweimal vorkommt. Eigenklang

haben natürlich die originellen Dialektwörter, die sich wie
selbstverständlich in die Ballade einfügen. Das Änneli fragt sich etwa, wo es

denn das Licht hinstellen solle, damit es nicht abewütscht, das alte Weib
löscht die Flamme mit ihrem Chib, was der Mundartausdruck für Fluch
ist, und der Fischer soll, um den Knaben zu suchen, dem blauen Striemeli
nachfahren.

Von derartigen Äusserlichkeiten angezogen, die unsere sprachliche
Beziehung zur Aargauer Fassung intimer gestalten, gewahren wir im Kern
des Liedes, wie es bei Rochholz und Grolimund überliefert ist, wahre
Kleinodien der reinen Empfindung, die unsere Vorliebe erklären und unser
Urteil bestätigen. Schon dass Liebe und Tod nun nicht hochgestellten
Partnern aus königlichem Geblüt widerfahren, rückt uns das aargauische
Lied in menschlichere Nähe. Die Fassung, die am Hallwilersee gesungen
wurde, verhält sich zum Lied von den zwei Königskindern wie ein bürgerliches

Trauerspiel zu einer Königstragödie. Aber die volle Kraft der An-
verwandlung, die hier gewirkt hat, spüren wir erst in drei ganz allein dem
Aargauer Text gehörenden Wendungen.

Den meisten Fassungen, so verschieden die erzählenden Eingangsstrophen

und der Schluss auch sein mögen, ist das Gespräch zwischen
Mutter und Tochter gemeinsam, ein Topos offenbar. Der Typus des

Dialogs, in welchem die Mutter ihre Tochter zurückhalten will und ihr die
Begleitung durch Bruder oder Schwester empfiehlt, greift selbst über dieses
bestimmte Volkslied hinaus. Hilde KommereU, die in ihrer Tübinger
Dissertation über «Es waren zwei Königskinder» ein reiches Material
vorlegt, geht sogar so weit, dieses Zwiegespräch als den ursprünglichen Kern
überhaupt, die an «Hero und Leander» anknüpfende Einleitung und den



678 DAS LIED VON DEN KÖNIGSKINDERN

Schluss als veränderliche Zusätze aus späterer Zeit anzusprechen. Sie

gewinnt damit den Anschluss an eine ganze Reihe von Volksliedern und
weist selbst Beziehungen zu Neidhart von Reuental nach, in dessen
Tanzliedchen in der Tat auffallend ähnlich gebaute Wechselgesänge zwischen
Mutter und Tochter, hier freilich in ganz anderem Zusammenhang,
vorkommen. Das Mutter-Tochter-Gespräch bildet jedenfalls einen erstaunlich
beständigen Bestandteil nicht nur in den zahlreichen Überlieferungen des

Liedes von den Königskindern, sondern im Volksliedgut insgesamt, wovon
man sich mühelos beim Blättern in «Des Knaben Wunderhorn» überzeugen
kann. Die fast formelhaften Wendungen dieses gesungenen Dialogs scheinen

der Abschleifung am stärksten widerstanden zu haben.
Aber gerade in diesen Strophen nun stehen im Aargauer Text die

Abweichungen, die diese Fassung von allen andern unterscheiden und - wie
ich meine - besonders auszeichnen. Wenn die Tochter begründen soll,
warum sie ans Wasser will, gibt sie im Text der Droste an: «Mine Augen
dot mit der so wê.» Etwa vom Weinen? Aber warum weint sie denn, wenn
sie doch noch nicht wissen kann, was mit ihrem Liebsten geschehen ist?
Im Lied vom Hallwilersee lautet die entsprechende Stelle:

Das Änneli sprung zu der Mueter:
Erlaubet mir's an den See!

I macht mini Händeli chüele,
Si tuend mer im Harze weh.

Ihr Schmerz ist Herzensangst, und ergreifend einfach findet diese Angst
darin ihren Ausdruck, dass sie ihre heissen Hände im Wasser kühlen
möchte. Auch wenn wir das nur als eine rührend naive Ausrede verstehen
wollen, welche Beklommenheit der Seele spricht aus diesen einfachen
Zeilen!

Aus tiefster Seele wahr sind denn auch die andern Ausreden, die das
Mädchen erfindet, um die Begleitung von Schwester und Bruder
auszuschlagen. Im westfälischen Text hören wir sie sagen, das Schwesterchen sei

noch ein Kind und pflücke alle Blumen am Ufer, und wenn es auch nur
die wilden abreisse und die zahmen stehen lasse, so würden die Leute doch

sagen, das habe das Königskind getan. Das Brüderchen aber schiesse alle
Vöglein am Strand, so dass es dann wiederum heisse, das Königskind habe
das getan. Wie aber begründet das Änneli vom Hallwilersee seine
Ablehnung der Begleitung durch Bruder oder Schwester?

Ach Mueter, lieberi Mueter,
Mis Schwöschterli isch es Chind,
Es günnt die chline Blüemli ab,
Wo nonig zitig sind.



DAS LIED VON DEN KÖNIGSKINDERN 679

Ach Mueter, lieberi Mueter,
Mis Brüederli isch es Chind,
Es springt de chline Waldvöglene no,
Wo nonig gfäderet sind.

Dass Pfanze und Tier als Geschöpfe genommen werden, denen man ihre
Zeit zum Leben lassen soll, gehört allein der Aargauer Fassung. Im Munde
des Mädchens, das selbst den Tod vor der Lebensreife erleiden wird,
gewinnt die zweifache Begründung an Tiefe und Bedeutung. Sie nimmt
das Motiv des ganzen Liedes auf: ein Fund, der dem einfachen Volkslied
den Adel höchster Kunst einträgt. Denn diese wenigen Retuschen erst
schmelzen die «Ach-Mutter»-Strophen ganz ein und geben ihnen eine

tragende Funktion. Mögen sie aus leichtfertigen Tanzweisen stammen, aus
der mutwilligen Wechselrede zwischen Mutter und Tochter, bei der es

darum geht, das Mädchen vor den Verführungen der Männer zu warnen,

- mag auch überdies die Herkunft der Einleitungsverse umstritten sein
und ihre Herleitung aus der Sage von Hero und Leander sogar hypothetisch:

das Lied «Es wand zwöi Liebi zäme», das Rochholz und Grolimund
aufgezeichnet haben, erscheint als ein kostbarer Fund und ein geschlossenes

lyrisches Gedicht. Ganz zu Unrecht ist es weniger bekannt als das

vielgesungene «Im Aargäu sind zwöi Liebi». Schön Änneli allerdings, das
schon lang einen anderen Mann hat, wenn sein Jungknab übers Jahr im
anderen Sommer aus dem Krieg heimkehrt, bleibt seiner Untreue zum
Trotz ein anmutiges Wesen. Warum auch musste in den Krieg gezogen
werden, wo soviel Liebreiz nur der Eroberung harrte! Wenn aber die
Flatterhaftigkeit dieser Schönen reizvoll sein mag, so gehört unsere tiefere
Liebe doch dem anderen Änneli, das dem Liebsten über den Hallwilersee
leuchtet und in seiner grenzenlosen Trauer über den Verlust dem
Ertrunkenen in den Tod nachfolgt. Es büsst, nach der Meinung von Sophie
Hämmerli-Marti, tausendfach seiner leichtfertigen Schwester Schuld.
Schon aus Gründen ausgleichender Gerechtigkeit sollten wir es deshalb
ebenso in Ehren halten.

Eine Geschichte wie die, von der dieses traurige Lied erzählt, darf
natürlich nicht einem Land oder einer Nationalliteratur zugeschrieben
werden. Sie ist Gemeingut. Daran aber, wie an einzelnen Orten dieses

gemeinsame Gut aufgenommen, wie es angeeignet und bewahrt, vielleicht
auch verändert worden ist, mag man den Grad der Teilnahme abschätzen,
die ihm entgegengebracht wurde. Der Aargau verhielt sich im vorliegenden
Fall vorbildlich. Er übernahm nicht nur. Er antwortete im Nehmen selbst
mit Gegengaben, die das Geschenk veredelten.



680 FEMINISTISCHE LITERATUR

Geschichte, Existenz und Selbstverständnis der Frau

Zu neueren Publikationen

Weiblicher Lebensentwurf -
eine Sache der Privilegierten

«Die Geschichte der Frauen: Erlebt,
erlitten, vergessen», so überschreibt
die Historikerin Monika Blöcker eine
Übersicht über die Geschichte der
Frauen im Abendland, und sie

begründet den Titel mit Fakten, die wir
kennen und gern vergessen: «Aus
früheren Epochen besitzen wir kaum
eigene Schriften von Frauen, und
wenn es welche gibt, sind sie meist
von der Sorge um andere bestimmt.
Intime Tagebücher, die aus weiblicher
Sicht Aufschluss gäben über ihre
Sozialisation, ihre täglichen Erlebnisse
und ihre Lebenserfahrungen schon

gar nicht. Die Betroffenen äussern
sich nicht; sie sind angehalten worden,
zu schweigen»l In einem Gedicht
über die Grabstele der Hegeso schreibt
Marie Luise Kaschnitz die folgenden
Verse, welche die Normalbiographie
einer privilegierten Frau in wenige
Sätze zusammenfassen:

«Was gilt mir denn,
was mein Verdienst gewesen
Dass ich die Sorge trug
und euch verschonte
Dass ich euch Wünsche
von den Lippen lesen
Und schweigen konnte.» 2

Wem sein Verdienst so wenig gilt, der
oder die lebt auch nicht ein Leben,
das zu einer aufzeichnungs- und
erinnerungswürdigen Biographie werden

könnte. Entsprechend selten sind,

bis in die letzten Jahre, biographische
Werke über Frauen. Über welche
Frauen denn wussten wir genug für
eine Lebensbeschreibung

Die «Femmes célèbres» sind, auch

wenn sie in Leder gebunden erscheinen3,

nichts als ein Spezialfall der
Geschichtsschreibung. Um so dankbarer

ist man für die Doppelbiographie,

welche die Soziologin Elisabeth
Badinter zwei Frauen des 18.
Jahrhunderts widmet: «Emilie, Emilie.
Weiblicher Lebensentwurf im 18.
Jahrhundert.» 4

Um in dieser Zeit zu einem eigenen
Lebensentwurf zu kommen, und nicht
nur zu einem unter Zwängen
zugebrachten Dasein, dazu musste man
allerdings gerade als Frau eine
Privilegierte unter Privilegierten sein! Das
gilt für Emilie du Châtelet und Louise
d'Epinay in hohem Masse: beide
gehörten sie dem Adel an (dem hohen
Adel die erste, dem Provinzadel die
zweite), beide waren sie ungewöhnlich
begabt, beide die Lieblinge eines um
vieles älteren Vaters, der sie in einem
unüblichen Mass geistig förderte;
beide waren sie, obgleich nicht eigentlich

schön, doch attraktiv genug, um
die bedeutendsten Männer der Zeit als

Gesellschafter, Freunde, Liebhaber zu
gewinnen, und beide erfuhren sie

zwar nicht durch ihre uninteressanten
Ehemänner, wohl aber durch ihre
Liebhaber jene Förderung und
Anregung, ohne die eine Frau, in ihren
Bildungsmöglichkeiten beschränkt wie
sie war, sich geistig nicht entwickeln



FEMINISTISCHE LITERATUR 681

konnte. Bleibt zu ergänzen: beide
waren sie selbstdiszipliniert, intellektuell

und eigenständig genug (Elisabeth

Badinter sagt: ehrgeizig genug),
um aus dem, was sie empfingen, auch
ein Werk zu gestalten.

Dennoch sind sie in der
Geistesgeschichte vor allem als Freundinnen
und Geliebte der hochberühmten
Männer bekannt geworden: Emilie du
Châtelet durch Voltaire, Louise d'Epi-
nay durch Rousseau (in Parallele zu
dessen «Emile» nannte sie sich Emilie)
und vor allem durch den Schriftsteller
und Diplomaten Friedrich Melchior
von Grimm. Elisabeth Badinter stellt
dies richtig, ohne die Frauen zu
überschätzen, zeigt, dass sie eigenständige
geistige Persönlichkeiten mit einem
ungewöhnlichen Durchsetzungvermögen

und Durchhaltewillen waren. Die
ungebräuchliche Form der
Doppelbiographie, deren sie sich bedient,
erweist sich als höchst anregend; sie
ermöglicht Vergleiche, mit Parallelen
und Gegenüberstellungen; es tritt klar
zutage, was die beiden Frauen
verbindet und was sie trennt:

Emilie du Châtelet war nach
Lebensstil und Begabung die
«männlichere» der beiden (vielleicht musste
sie deshalb mit extravaganter,
pompöser Kleidung ihre Weiblichkeit
betonen); sie fand ihren geistigen Weg
leicht und setzte ihn, früh eine
autonome Person, unbeirrt fort; der Sitte
ihres Standes entsprechend, kümmerte
sie sich um ihre Kinder kaum, ging
nicht selten über Wünsche und
Bedürfnisse ihrer Freunde hinweg. Eine
verlässliche und angenehme Partnerin
war sie nur für wenige; sicher war sie
es für Voltaire, mit dem sie ihr
Interesse für Physik teilte. Ihm gegenüber

erwies sie sich - hier nun «weib¬

lich», wie es im Buche steht - als die
Liebesfähigere und Treuere - sie litt
entsprechend unter dem Erkalten
seiner Leidenschaft - und war dann
doch, nach einer langen Krise, stark

genug, die Einsamkeit zu ertragen,
die Arbeit wieder aufzunehmen und
auch ihre Gefühle in einer letzten
Liebe aufleben zu lassen.

Louise d'Epinays Leben war
ungleich schwieriger, ihre Wege und
Umwege entsprechend länger. Sie
schien zunächst prädestiniert, ein
Frauenleben zu führen, wie es den
Idealen einer späteren Zeit, des

Bürgertums, entsprach: als liebevolle
Gattin und Mutter. Ihr Mann
zerstörte die Liebesideale und -illusionen
der jungen Frau im ersten Ehejahr;
die sorgfältige Erziehung, die sie den
Kindern zukommen liess, endete in
Enttäuschungen. Was ihr half, waren
ihre Freunde, waren ihre Liebschaften

- war letztlich die Arbeit. Mit
dieser wollte sie zunächst im Verborgenen

bleiben, nach alter Frauenart
ihre Verdienste verschweigen (ihre
Theaterkritiken erschienen anonym,
ein Roman blieb unveröffentlicht).
Erst das letzte, für sie zentrale Werk,
zeichnete sie mit ihrem Namen: sie

trat damit keinem Geringeren als
Rousseau entgegen, indem sie für eine
gleichwertige Bildung der Mädchen
eintrat. Die Conversations d'Emilie»
wurzeln in ihrer eigenen, in einer ganz
weiblichen Erfahrung: in ihrer
aufopfernden Betreuung und Erziehung
ihrer Enkelin. Und doch sind sie

gegen den Strich der geltenden
Frauenerziehung, gegen das geltende
Frauenideal geschrieben - ein Signal
der Emanzipation.

Als vorbildlich will Elisabeth Badinter

die beiden Frauen auch verstan-



682 FEMINISTISCHE LITERATUR

den wissen. Ihre Biographie hat ein
Programm: sie soll beweisen, dass

Ehrgeiz kein Geschlecht hat, dass er
auch das Leben einer Frau bestimmen
kann und ihr angemessen ist. Ehrgeiz
hat kein Geschlecht: die Tonart ist
heute und in unserem Lande
ungewöhnlich; häufiger hören wir, dass

Ehrgeiz unweiblich und bei Frauen
unsympathisch sei. «Emilie, Emilie»
wirkt in dieser gedämpften Atmosphäre

wie ein heller, befehlender
Fanfarenstoss. Dennoch scheint mir
Elisabeth Badinter den Begriff «Ehrgeiz»

zu weit zu fassen: sie packt in
diese - scheinbar fest umrissene -
Eigenschaft vieles, was vermutlich in-
einanderspielt, ohne doch zusammenzugehören:

Ehrgeiz im Sinne der
Ehrsucht, wie sie dem 18. Jahrhundert
eigen war, aber auch das, was man
heute, etwas modisch, als
«Selbstverwirklichung» bezeichnen würde -
dazu einen Leistungswillen, wie er
mit Ehrgeiz nicht identisch ist; dazu
geistige Interessen, die bei beiden
Frauen so stark im Spiel sind und die
vom Ehrgeiz weder hervorgerufen
noch gelenkt werden können. Eine
grössere Differenzierung wäre hier
wichtig - dies um so mehr, als gerade
heute - bei Männern wie bei Frauen
- eine berechtigte Skepsis gegen den
blossen Ehrgeiz (als Teil einer auf
Konkurrenz begründeten Leistungswelt)

besteht. Diesen vom Schimpfwort

«unweiblich» getrennt zu haben,
das allerdings dürfte Elisabeth Badinter

gelungen sein.

Die Kehrseite der Medaille

Ehrgeiz, Leistungswille, geistige
Interessen, Lebensentwurf - Fremdwörter

für die meisten Zeitgenossin¬

nen der beiden Emilies, wie auch global

gesehen, für die meisten der
unseren. Überleben heisst zumeist das

Lebensthema nicht nur bei Frauen; es

ist oft das einzige. Sich dessen bewusst
zu werden, sich auch der eigenen
exzeptionellen Situation bewusst zu
werden, dazu gibt es Publikationen
genug, die das Lebensbild der beiden
Emilies ergänzen, korrigieren. Für
schweizerische Verhältnisse z. B. eine
beachtenswerte Sondernummer der
Schweizerischen Zeitschrift für
Geschichte, unter dem Titel «Frauen:
Zur Geschichte weiblicher Arbeitsund

Lebensbedingungen in der
Schweiz»s. Da wird vielseitig, konkret

und solid informiert über die
verschiedenen Arbeitsbereiche und deren
ökonomische Bedingungen, über
Abtreibung, über die Rationalisierung der
Hausarbeit.

Dass die ökonomische Benachteiligung

der Frau - umso gravierender,
je tiefer die soziale Schicht - zwar in
der Gegenwart wesentlich gemildert,
aber nicht aufgehoben ist, das übrigens

beweist ein Aufsatz von Carola
Möller («Frauenarmut / Ein Strukturprinzip

unserer patriarchalisch-kapitalischen

Gesellschaft») 6. Und als
unerwartet ergiebig erweist sich ein Buch
aus dem angelsächsischen Bereich,
dessen Thema auf den ersten Blick
allzu biologistisch erscheint und das
sich doch als Beitrag zur
Sozialgeschichte der Frau verstanden wissen
will und einen solchen Beitrag auch
leistet: Edward Shorter: «Der weibliche

Körper als Schicksal»7.
Geradezu programmatisch ergänzt und
korrigiert der Autor das Bild, das man
aus Biographien wie derjenigen von
Elisabeth Badinter gewinnt: er
beschäftigt sich nicht mit den Eliten,



FEMINISTISCHE LITERATUR 683

sondern mit dem, was er etwas
treuherzig, aber durchaus klar als das
«einfache Volk» bezeichnet; er
beschreibt, wie die Bauers- oder
Handwerkersfrau ihren Körper erfuhr, wie
sie durch ihn tatsächlich zu einem
Opfer wurde: ein Opfer der Männer,
zu deren sexueller Verfügbarkeit sie
verurteilt war; ein Opfer der Familie,
die sie zu einem dauernden Existenzkampf

zwang; ein Opfer der Natur,
indem sie von Krankheiten
heimgesucht wurde, die sich an den
zahlreichen und häufig schwierigen
Geburten anschlössen. Die Aufzählung
zeigt, dass Biologie und soziale Situation

sich verbinden, in einer Wechselwirkung,

die für die einzelne Frau ein
eigentlicher Teufelskreis war: ihre
physische Anfälligkeit vor allem im
Prozess der Fortpflanzung liess sie als
zweitklassiges Wesen erscheinen -
und sie konnte sich gegen dieses Verdikt

nicht wehren, weil ihr,
unterernährt (in grösserem Mass
unterernährt als der Mann) und durch das
Kindbett geschwächt, wie sie war, die
Kraft dazu fehlte, aber auch, weil sie
aus vielen Gründen dieses Verdikt
internalisiert hatte.

So speziell, ja abwegig, das Thema
wirkt: die Ergebnisse können vieles
erhellen. Dies schon deshalb, weil der
Autor ganz verschiedenartige Quellen
benützt und in Zusammenhang bringt:
Fakten der Sozialgeschichte, Berichte
von Ärzten, aber auch Sprichwörter
und volkstümliche Heilmethoden.
Besonders die letztgenannten Dokumente

illustrieren, wie gross die
Frauenverachtung in früheren
Jahrhunderten war, wie stark auch die
Angst vor der Frau, der man gerade
in der Zeit der Schwangerschaft und
Geburt dämonische Kräfte zutraute.

Indem die Männer sich vor den
vermeintlichen Dämonen schützen wollten,

liessen sie die Frauen in ihren
schwierigsten Lebensphasen allein -
und diese wiederum halfen sich gegenseitig

in ihrer Isolation und Gefährdung,

indem sie sich zu Frauengemeinschaften

fanden, die ihrerseits die
Männer ausschlössen. Was wir heute,
in der Zeit der Frauenbewegung, als

eine Art Segregation der Frauen kennen,

hat also, Shorters Darstellung
zufolge, durchaus eine Vorgeschichte in
früherer Zeit.

Shorter vertritt die interessante und
bedenkenswerte These, dass eine

Frauenbewegung von einiger
Durchsetzungskraft erst entstehen konnte,
als die Frauen durch den Fortschritt
der Medizin körperlich und in der
Folge auch in ihrem Selbstgefühl
genügend erstarkt waren - und als die
auf Angst gegründete Feindschaft und
Trennung zwischen den Geschlechtern
wenigstens im privaten Bereich
abgenommen hatte. Die oben erwähnte
Segregation der Frauenbewegung hält
er deshalb - auch dies eine
bedenkenswerte These - für eine vorübergehende

Erscheinung; die Emanzipation

der Frau ist für ihn eine Sache,
an der beide Geschlechter ein Interesse
haben.

Es genügt, die Bücher von Badinter
und Shorter nebeneinanderzustellen,
um zu begreifen, in was für einer
Breite der Themen und Vielfalt der
Methoden sich heute die feministische
Forschung bewegt. Eine Übersicht
wäre nur mehr durch einen gigantischen

Forschungsbericht zu gewinnen
- eine Auswahl wie die hier getroffene,

ist notwendig eklektisch,
fragmentarisch. Und doch drängt sich
auf, die Ergebnisse, die in speziali-



684 FEMINISTISCHE LITERATUR

sierten Untersuchungen gewonnen
wurden, auch wieder in Beziehung
zueinander zu setzen: gibt es doch keinen
Bereich der Gesellschaft (von der
Ökonomie bis zur Ästhetik), der nicht
aus der Frauenperspektive auf neue
Art gesehen werden kann. Das zeigen
die verschiedenen Sammelbände, die
es zu diesem Thema gibt: z. B. das

von Luise F. Push herausgegebene
«Handbuch» mit dem provokativen
Titel «Inspektion der Herrenkultur»8
oder, aus schweizerischer Sicht, sachlich

im Titel wie im Ton, eine
Ringvorlesung an der Universität Zürich:
«Frau - Realität und Utopie»9.

Ungewöhnlich ist bei diesem Band
der Einstieg durch einen sehr persönlich

gehaltenen Beitrag von Gret
Haller, in dem die Politikerin (heute
Schuldirektorin der Stadt Bern) sich
selbst auf ihr Verhalten in einer
ausgesprochen männlichen Berufswelt
befragt, fest entschlossen, das, was sie
die «weibliche» ganzheitliche) Welt
nennt, nicht zu verraten, ohne sich
doch auf eine Insel zurückzuziehen,
das heisst, beispielsweise, Unsicherheit
nicht gegen vorgetäuschte Sicherheit
einzutauschen, verletztlich zu bleiben,
ohne den Kampf aufzugeben.

Ich erwähne diesen Beitrag, auch
wenn er nicht typisch ist für den ganzen

Band, sondern daraus eher einen
Farbtupfer persönlicher Art darstellt.
Auf die einzelnen Referate einzugehen,
fehlt der Raum, einige davon
hervorzuheben wäre ungerecht. Die Spannweite

der Themen ist beeindruckend:
sie reicht von Fragestellungen, die
konkret den Körper betreffen («Frau
und Sport», «Frau und Krankheit»)
bis zu der weiblichen Perspektive in
der Kunstgeschichte und der Frage
nach einer weiblichen Ästhetik in der

Literatur. Mit Recht hebt Brigitte
Weishaupt in ihrem abschliessenden
philosophischen Beitrag hervor, dass

im Ganzen der Vorlesungen das
Utopische gegenüber der Information
über das Bestehende zu kurz komme:
es wird sozusagen der Philosophie
delegiert - und müsste doch, meine
ich, in allen Beiträgen vorhanden sein,
aus der konkreten Erfahrung
herauswachsen und noch etwas von deren
Erdgeruch an sich tragen. Einige
zentrale Themenkreise werden nicht
berührt: so die feministische Theologie
(die das Element des Utopischen ohne
Zweifel verstärkt hätte), so der
Themenkreis Frau und Gewalt - und die
feministische Linguistik, deren Fehlen
besonders auffällt, geht es doch in
zahlreichen Referaten um Sprache
oder um die Sprachlosigkeit der Frau

- und benützen doch alle Referentinnen,

mehr oder weniger bewusst, die
Sprache. Gerade die feministische
Wissenschaft müsste ihren
Sprachgebrauch streng kontrollieren (und
nicht nur auf sexistische Elemente
hin). Wenn ich lese, dass die Frauen
«literarisch heute auf dem Vormarsch
sind» (der Satz wird zitiert), zucke ich
zusammen. Wie verträgt sich die
militärische Metapher mit der sensiblen
Sprache, die gerade bei den weiblichen
Schriftstellern auffällt? Und wer von
ihnen möchte denn marschieren,
womöglich im Gleichschritt? Feministische

Linguistik müsste das Sprach-
bewusstsein auch in dieser Hinsicht
schärfen - anders gesagt, Lesende
und Schreibende mussten es sich
schärfen lassen - und nicht nur auf
die im engsten Sinn sexistischen
Elemente achten. Sich dieser bewusst
zu werden, ist allerdings wichtig - es

ist oft genug auch amüsant.



FEMINISTISCHE LITERATUR 685

Feministische Linguistik -
ein Pflichtfach fUr Männer?

Doch braucht es vielleicht einen
weiblichen Blickwinkel, um festzustellen,
dass die feministische Linguistik einer
der anregendsten Zweige der
gegenwärtigen linguistischen Forschung ist.
Oder, anders gedreht, dass die feministische

Sicht sich an der Sprache in
einem besonders hohen Mass
bewährt, indem sie darin Mechanismen
und vor allem Atavismen aufdeckt,
deren man sich bis in die letzten Jahre
nicht bewusst war. Etwa den Atavismus

(ist es nur ein Atavismus?), der
Mann sei der Inbegriff des Menschen;
etwa den Atavismus einer
herablassenden und manchmal fast
liebevollen Frauenverachtung.

Es ist kein Zufall, dass die feministische

Linguistik Aufmerksamkeit
erregte - und zugleich, als besonders
«männerfeindlich» provozierte. Es

verlangt offenbar ein ungewöhnliches
Mass an Einfühlung, wenn ein männlicher

Sprachbenutzer begreifen und
nachvollziehen soll, eine wie starke
Wertung in den Adjektiven «herrlich»
und «dämlich» gleichsam eingefroren
ist - oder sich vorstellen, wie das
wäre, als Mann von nicht ganz jungen
Jahren als «Herrlein» angesprochen
zu werden. Solche Vorstellungen
wären aber eine wunderbare Übung in
dem schwierigen Unternehmen, sich
an den Platz des / der anderen zu
versetzen, die Welt wenigstens für
Augenblicke aus deren Augen
wahrzunehmen 10.

Die feministische Linguistik - als
Analyse des schriftlich fixierten
Sprachbestands - hat allerdings kaum
greifbare Wirkungen erzielt - mit
wenigen Ausnahmen: die Anrede

«Fräulein» könnte doch eines

langsamen Todes sterben; Pluralformen
könnten sich durchsetzen, die beide
Geschlechter umfassen (etwa
Studentinnen). Andere Änderungen
(Jedermann/ jedefrau) werden nur in
einem kleinen, geschlossenen Zirkel
praktiziert - und wirken auf die meisten

gekünstelt.
Dass aber durch die Analysen der

feministischen Linguistik - unter
anderem durch die bewusst satirischen
Glossen von Luise F. Push u - unser
Sprachbewusstsein geschärft wurde -
und ich meine dabei das
Sprachbewusstsein von Frauen und Männern,
das ist zum mindesten zu hoffen -
es ist zu hoffen vor allem für einen
speziellen Bereich der feministischen
Linguistik, den stark sozialwissenschaftlich

bestimmten Vergleich des

Redeverhaltens von Männern und
Frauen. Hier stellt sich die Sprache
sozusagen in jedem Augenblick selber
her, ohne noch lexikalisch fixiert zu
sein; hier wären deshalb
Änderungen eher möglich (allerdings nur
zusammen mit der Änderung unserer
Gewohnheiten und vor allem unserer
Vorstellungen vom unterschiedlichen
Rang der Geschlechter). Die Ergebnisse,

die Senta Trömel-Plötz in
einer ersten Untersuchung vorlegte
(sie sind inzwischen in einem von ihr
herausgegebenen Sammelband
verfeinert, präzisiert, auch verschärft
worden)12, seien hier plakativ und
vereinfacht zusammengefasst:

In öffentlichen Diskussionen melden

Frauen sich weniger häufig zum
Wort als Männer, sie reden
durchschnittlich weniger lange als sie - und
werden doch häufiger unterbrochen.
Sie leiten ihre Voten gerne mit einem
abschwächenden «ich glaube, ver-



686 FEMINISTISCHE LITERATUR

mute», «es ist meine Meinung», ein -
während Männer ihre Ansichten als
Fakten oder allgemeine Erkenntnisse
präsentieren. Frauen nehmen häufig
auf die Voten anderer Bezug, stützen
sich auf sie oder grenzen sich gegen
sie ab; auf ihre Voten dagegen wird
selten Bezug genommen, und wenn,
werden sie unter dem Namen des
männlichen Gesprächsteilnehmers, der
sie aufgreift, weitergegeben. So wird
im Gespräch - offenbar unbewusst -
eine hierarchische Rangordnung
zwischen den Geschlechtern markiert, der
sich auch die Frauen fügen, vermutlich

ohne zu durchschauen, was sie

tun, wenn sie ihrerseits die Voten der
Männer wichtiger nehmen als die der
Frauen.

Revision der Männersprache als
einer Herrensprache: in der mündlichen

Kommunikation vor allem wäre
sie am Platz, könnte sie fruchtbar sein.
Dazu müsste sie nicht nur von den
Frauen wahrgenommen werden (die in
der wissenschaftlichen Beschreibung
lachend oder auch verärgert ihre
eigene Situation wiedererkennen),
sondern auch von den Männern, die
darin ihr eigenes Sprachverhalten wie
in einem Spiegel betrachten könnten.
Kein angenehmer Anblick - aber ein
Ansatz zur Veränderung der Kommunikation

und damit implizit des
Zusammenlebens der Menschen.

Gibt es eine weibliche Moral?

Frauen - so behauptet die feministi-i
sehe Linguistik, und sie belegt es in
vielen Untersuchungen - Frauen
haben einen anderen Redestil als Männer:

eher kooperativ als kompetitiv,
Gemeinsames suchend, persönlich ge¬

färbt. Ähnliches behauptet und belegt
die amerikanische Psychologin Carol
Gilligan in bezug auf die Urteils- und
Entscheidungsfindung in moralischen
Konflikten. Was die feministische
Linguistik anhand der Sprache zeigt,
erläutert sie im Denken; zusammen
mit anderen amerikanischen
Psychologinnen ist auch sie auf der Suche
nach einer neuen, einer den Frauen
angemessenen, nicht nach männlichen
Kategorien geformten Sprache. Nicht
zufällig heisst der Titel der Originalausgabe

ihres Buches «In a different
Voice» - «Voice» hier zu lesen im
Sinne von «Ausdruck, Sprache». (Der
Titel der deutschen Übersetzung heisst
«Die andere Stimme. Lebenskonflikte
und Moral der Frau».) 13

Carol Gilligan argumentiert gestützt
auf drei eigene Untersuchungsreihen
und anhand einer differenzierten
Auseinandersetzung mit führenden
Entwicklungspsychologen. Frauen -
so stellt sie dar - bleiben im Urteil
und in der Entscheidungsfindung stärker

kontextbezogen als Männer; sie
suchen den an der konkreten Situation
beteiligten Einzelnen gerecht zu werden,

sie möglichst wenig zu verletzen;
sie sind kaum auf die eine, absolut
richtige Lösung ausgerichtet, suchen
vielmehr - scheinbar weniger
anspruchsvoll, aber wohl realistischer -
jene, die den Beteiligten am wenigsten
schadet; dabei lassen sie sich nicht von
einem abstrakten Rechtsbegriff leiten,
sondern von Werten wie Fürsorge und
Verantwortung. Misst man - zusammen

mit vielen männlichen
Entwicklungspsychologen - dem höchsten
Grad der Abstraktion auch den höchsten

moralischen Wert bei, dann sind
die Frauen tatsächlich den Männern
unterlegen. Aber man braucht nur zu



FEMINISTISCHE LITERATUR 687

bedenken, welche Zerrformen der
Entscheidung die männliche
«Gerechtigkeitsmathematik» hervorbringen
kann (Stichwort: «fiat justitia pereat
mundus»), um einzusehen, dass der
Parameter der weiblichen
Entscheidungsfindung, die «interpersonale
Moral» zum mindesten lebensfreundlicher

ist.
Eine Testfrage (aus einer bei Carol

Gilligan zitierten, nicht von ihr
entwickelten Untersuchung) mag als
Beispiel für die unterschiedliche Denkart
dienen: Ein Mann - er heisst in der
fingierten Situation Heinz, und
entsprechend wird der Konflikt das
«Heinz-Dilemma» genannt - braucht
für seine todkranke Frau ein
kostspieliges Medikament; doch fehlt ihm
das Geld, und der Apotheker weigert
sich, das Medikament ohne Bezahlung
zu geben. Soll Heinz es nun stehlen,
oder soll er seine Frau sterben lassen
Während offenbar die männlichen
Befragten - darunter jugendliche so gut
wie gestandene Männer - den
konstruierten Konflikt mehrheitlich
akzeptierten und den Erwartungen des

Untersuchungsleiters entsprechend die
beiden Rechtsbegriffe - einen juristischen

und einen menschlichen -
gegeneinanderstellten, bekundeten
Frauen aller Altersstufen Mühe, auf
die Alternative einzugehen, die sie
offensichtlich als an den Haaren
herbeigezogen empfanden. Sie verweigerten

die gewünschte und erwartete
Antwort, schugen andere, pragmatische,

weniger dramatische Lösungen
vor - und wurden vermutlich vom
Untersuchungsleiter so lange als
unreif angesehen, bis er sich einmal ent-
schloss, den Parameter ihres Denkens
als dem der Männer gleichwertig
anzusehen.

Fast ein Scherzo zum Abschluss

Wer es unternimmt, über ein Frauenthema

- gleichgültig welcher Art -
zu reden oder zu schreiben, der /die
wird früher oder später gefragt werden,

ob er/sie damit nicht bloss eine
künstliche Trennung schaffe. Schliesslich

seien wir nicht vor allem
Geschlechtswesen, sondern insgesamt
Menschen, Individuen nämlich. Und
ob man nicht fürchte, die Frauen,
indem man von ihnen in besonderen
Kapiteln, gar Büchern rede, gleichsam
in ein Getto einzuschliessen. Da kann
man nur zurückfragen: ob die Männer

es denn anders gehalten hätten,
wenn sie, jahrtausendelang, unter
Männern über Männerfragen sprachen

(Fragen, die bekanntlich von der
militärischen Strategie bis zur
Harmonielehre reichen). Darauf folgt,
vermutlich, die abschliessend
gemeinte Antwort: das sei, natürlich,
nicht das gleiche; wenn Männer über
Männer sprachen, so meinten sie
damit - umfassender - den Menschen,
wenn nicht gar die Menschheit. Da
müsste man postulieren, dass Frauen,
wenn sie unter sich von Frauen
sprechen, auch nichts anders meinen als
dies: den Menschen.

Wie dem auch sei: der Dialog
zwischen Mann und Frau dürfte, in
einem umfassenden, gleichsam
geschichtlichen Sinn genommen, nach
wie vor zum Schwierigeren gehören,
was uns aufgegeben ist. Ich weiss
vorläufig nur wie er nicht aussehen darf.
Ein konkretes Beispiel: nicht so, wie
neulich in einer Fernsehdiskussion
zum Thema «Kind und Karriere». Da
diskutierte eine Frauengruppe unter
Beizug eines Mannes. Der Alibimann
- den gibt es neuerdings auch, wie



688 FEMINISTISCHE LITERATUR

jahrelang die Alibifrau - allerdings
mit der offenbar immer noch üblichen
Verbeugung vor dem herrschenden
Geschlecht: der Alibimann nämlich
kommt als Fachmann. Beim genannten

Thema ist es - dreimaliges Raten
bringt es nicht an den Tag - ein
Frauenarzt. Ein «lieber Herr Doktor»
also - warum eigentlich bei diesem
Thema nicht mit ebensoviel oder mehr
Recht irgendein anderer: ein Lehrer,
Pfarrer, Fabrikdirektor, Zirkusartist -
oder ein Arbeitsloser, dessen Frau halt
notgedrungen etwas beginnen muss,
was man in ihren Kreisen nicht Karriere

nennt
Das Thema (Kinder und Karriere:

die beiden neuen grossen K!) wäre
aber wie kaum ein anderes dazu
geeignet, von Männern und Frauen
gemeinsam diskutiert zu werden. Denn
es betrifft den Mann auch ohne Umweg

über das, was seine Frau tut:
auch er müsste sich fragen, wie er
beides in Einklang bringt (oder eben
in Disharmonie lässt), seinen Beruf
und seine Kinder. Die beiden neuen
grossen K - sie bezeichnen sehr
genau die Nahtstelle, die unser öffentliches

und unser privates Leben
verbindet oder trennt. Trennen freilich
dürften sich die beiden Bereiche nicht;
doch wie sie sich durchmischen,
davon zu reden, ergäbe nicht weniger
als einen neuen Aufsatz.

Hinweise zu einem solchen erhält
man aus vielen Publikationen der
feministischen Wissenschaft. Um noch
einen, und einen letzten Titel zu nennen:

Margarete Mitscherlich: «Die
friedfertige Frau.»1A Die Autorin
versucht, aus den psychoanalytischen
Prämissen - und teilweise gegen sie

- ein Frauenbild zu gewinnen, dem
nichts von der Passivität und Insuffi¬

zienz anhaftet, die Altvater Freud der
Frau zuwies: eine weibliche Existenzform

zu entwerfen, die in den öffentlichen

Bereich hinausreicht, ohne dass

dabei die Eigenschaften verloren
gehen, welche die Frau durch ihre
Erziehung für den privaten Bereich
erwarb. Versucht sie damit die
Quadratur des Zirkels - oder entwirft sie
eine Möglichkeit, die fern am Horizont

erscheint?
Elsbeth Pulver

1 Monica Blöcker-Walter, Die
Geschichte der Frauen: Erlebt, erlitten,
vergessen. In: Frau - Realität und Utopie.
Hrsg. von Christa Koppel und Ruth
Sommerauer, Verlag der Fachvereine,
Zürich 1984. - 2 Marie Luise Kaschnitz,
Gesammelte Werke, Bd. 5, Insel, Frankfurt

1984, S. 45. - 3 Les femmes célèbres,
Editions d'art, Paris 1960. - 4 Elisabeth
Badinter, Emilie, Emilie. Weiblicher
Lebensentwurf im 18. Jahrhundert, Piper,
München 1984. - 5 Sonderausgabe der
schweizerischen Zeitschrift für
Geschichte, Jg. 34, Nr. 3, 1984. - 6 In:
Vorgänge. Zeitschrift für Bürgerrechte und
Gesellschaftspolitik, Heft I, Februar
1985. - 7 Edward Shorter, Der weibliche
Körper als Schicksal. Zur Sozialgeschichte

der Frau, Piper, München 1984.

(Originalausgabe: History of the Woman's
Body, Basic Books, New York 1982.) -
8 Feminismus, Inspektion der Herrenkultur.

Ein Handbuch. Hrsg. von Luise F.
Push, edition suhrkamp 1983. - 9 Frau -
Realität und Utopie, a.a.O. (vgl. Anmerkung

1). - 10 Luise F. Push, Das Deutsche

als Männersprache. Aufsätze und
Glossen zur feministischen Linguistik.
edition suhrkamp 1984. - u Luise F.
Push zitiert Heine: «Je wichtiger ein
Gegenstand ist, um so lustiger muss man ihn
behandeln.» (Das Deutsche als Männersprache,

a.a.O., S. 12. - 12 Senta Trömel-
Plötz: «Frauensprache, Sprache der
Veränderung», Fischer Taschenbuch 1980;



FEMINISTISCHE LITERATUR 689

Hrsg.: Gewalt durch Sprache. Die
Vergewaltigung von Frauen in Gesprächen.
Fischer Taschenbuch Verlag, Frankfurt
1984. - " Carol Gilligen, Die andere
Stimme. Lebenskonflikte und Moral der

Frau. Piper, München 1984. - M Margarete

Mitscherlich, Die friedfertige Frau.
Eine psychoanalytische Untersuchung zur
Aggression der Geschlechter. Fischer,
Frankfurt 1985.

Eine Tat, einen Tod erfinden

Zu Fritz H. Dinkelmanns Roman «Das Opfer»

In seiner grossangelegten sozialhistorischen

Studie Geschichte des Todes
hat Philippe Ariès die Hintergründe
der modernen Todesangst aufgezeigt:
Durch die Tabuisierung des Todes,
durch seine Verdrängung aus dem
Raum öffentlicher Anteilnahme ins
isolierte Sterben der Intensivstation
ist der Tod wieder wild und grausam
geworden. Weil der Tod aus der
Gesellschaft ausgebürgert worden ist, hat
er sich erst recht in jedem einzelnen
niedergelassen. Hier wirkt der Tod
weiter, in illegaler Schwarzarbeit.
Nicht nur vor dem Sterben, als Todesangst,

sondern auch nach dem Tod,
indem den Überlebenden die Trauer
verweigert wird. Trauer gilt als
Krankheit, der Leidtragende kommt
zur Vermeidung von Ansteckung in
Quarantäne. Die Totenstille ist heute
die Stille über den Tod.

Fritz H. Dinkelmann hat bisher in
seinen Gerichtsreportagen Nach eigener

Aussage reale Fälle - Kriminalfälle,

Todesfälle - geschildert. In
seinem Erstlingsroman Das Opfer
setzt er diese «Aussagen» nun um in
Fiktion1. Er erzählt die Geschichte
eines Todes. Doch sie ist mehr als die
blosse Illustration der Erkenntnisse
von Ariès, den Dinkelmann bei den

«Quellen» seines Buches aufführt.
Dinkelmanns Roman ist mehr auch
als ein solchermassen sozialgeschichtlich

unterbauter Kriminalroman,
obwohl sich seine Handlung durchaus im
Stil dieser Gattung erzählen Hesse:

Der prominente Rechtsanwalt
Dahinden ist auf grausamste Weise
ermordet worden. Als Täter stellt sich
der Lastwagenfahrer Lampart der
Polizei. Diese fahndet nur noch -
vergeblich - nach seinem Tatmotiv.
Im konventionellen Kriminalroman
hätte nun der Detektiv, die personifizierte

Aufklärung, aufzutreten. Bei
Dinkelmann tritt an seine Stelle die
Frau des Ermordeten, die junge
Lehrerin Christa Dahinden. Doch die
Aufklärung, die sie leistet, ist nicht
eine kriminalistische; der Prozess,
den sie durchmacht, ist kein juristischer.

Um sich über sich selbst und
ihre Beziehung zu ihrem Mann
klarzuwerden, nimmt sie eine Beziehung zu
seinem Mörder auf. Dies ist der
dramatische Paukenschlag, mit dem
Dinkelmann auf der ersten Seite der
Erzählung den Leser raffiniert in ihr
Zentrum bringt: «Sehr geehrter Herr
Lampart, Sie haben meinen Mann
getötet. Darüber möchte ich mit Ihnen
reden. Christa Dahinden.»



690 ZU FRITZ H. DINKELMANN

In Rechtsanwalt Dahinden, wie er
sich in Christas Erinnerung darstellt,
zeichnet Dinkelmann das Psycho-
gramm moderner Todesverdrängung.
Höchstens im Western ist das Sterben
noch ein Knalleffekt. Sonst liegt der
Tod «unter der Schallgrenze». Auch
Dahinden schafft es nicht, diese
Grenze zu überspringen und über den
Tod zu sprechen. Er schreibt einen
Abschiedsbrief, gewissermassen auf
Vorrat, er sammelt Uhren, als müsste
er den Countdown seiner Lebenszeit
mit rechtsanwältlicher Präzision messen.

Hypochondrisch beobachtet er
sich äusserlich, obwohl der Tod innen
ansetzt - so wie er sich schon in Da-
hindens Namen leise andeutet. In
seinem harten Schädel, in den seine
Frau nicht eindringen kann, ist die
Angst vor dem Tod eingepanzert. Dieser

Angst vor dem Tod kann erst der
Tod selbst ein Ende setzen; erst dann
entweicht sie seinem Schädel, als dieser

durch die Steine des Täters
buchstäblich zerschmettert wird.

Der Angst vor dem Tod entspricht
seine Verdrängung nachher. Als
Überlebende muss Christa Dahinden
erfahren, wie man sie mit dem Rat, «zur
Tagesordnung überzugehen», an ihrer
Trauerarbeit hindert - auch dies
ohne Sprache, nur durch Verhalten:
«,Zur Tagesordnung übergehen.' Dieser

Satz kam Christa in den Sinn.
Niemand hatte ihn ausgesprochen,
niemand hatte das von ihr verlangt, aber
alle benahmen sich so, dass einem gar
nichts anderes übrigblieb.» Die
gesellschaftliche Verdrängung des Todes
zahlt sich der Hinterbliebenen heim.
Nur im Kreis ihrer türkischen Freunde
kann Christa etwas von ihrer Trauer
an eine Gemeinschaft abgeben, die in
archaischer Weise den Tod noch nicht

als Fremdkörper eingekapselt hat, dafür

aber selbst ein Fremdkörper in der
Gesellschaft bleibt - die Türken sind
sowenig eingebürgert wie der Tod.
Doch gegenüber ihren Kollegen und
den Kollegen ihres Mannes, vor allem
aber gegenüber der Justiz erfährt
Christa ihre Trauer als Isolationshaft.
Christa gelingt es, aus ihr auszubrechen.

«Trauer ist der Weg zurück mit
verkehrten Meilensteinen.» Christa,
die sich immer wieder auf langen
Waldläufen Luft macht, legt diesen

Weg unkonventionell zurück: Sie

nimmt mit Lampart, als Täter seinerseits

in realer Isolationshaft, Kontakt
auf. In gekonnter Schnitt /
Gegenschnitt-Technik führt Dinkelmann
beide zusammen; der Erzähler
vermittelt, was Justiz und Öffentlichkeit
- diese manipuliert durch die
Boulevardpresse - im Rollenspiel alltäglicher

Verbrecherjagd streng getrennt
halten. Dinkelmann überlagert die
beiden inneren Monologe von Christa
und Lampart und schafft damit für
den Leser einen Raum möglicher
Teilnahme, der viel weiter ist als das enge
überwachte Besuchszimmer im
Gefängnis, wo sich beide treffen.

Dieser Raum ist der Raum der
Fiktion. In ihm wird der Tod Da-
hindens zum Fluchtpunkt, an dem sich
Christa mit dem Mörder ihres Mannes
trifft. Doch dies nicht im Stile des

Kriminalromans, als endgültige
Aufrechnung aller Motive und realer
Vorgänge, mit der das Dossier geschlossen
und das Urteil eröffnet werden könnte,
sondern als Erzählung. Lampart, der
sein Opfer nach Arbeitsschluss
zufällig getroffen hat, der selbst die
eigene Tat nicht versteht, gelingt es
schliesslich gegenüber Christa, den
Hergang der Tat zu erzählen. Nicht,



ZU FRITZ H. DINKELMANN 691

wie er «wirklich» gewesen ist, sondern,
wie er sich erzählen lässt: Lamparts
Tat, Dahindens Tod - wie beides
hätte gewesen sein können. Damit
überspringt Dinkelmann nicht nur die
fragwürdige «Lösung», welche die
Justiz und die mit ihr verschwisterte
Gattung des Kriminalromans ihren
«Fällen» zu geben pflegen, sondern
auch die Tabuisierung des Sterbens,
wie sie Ariès diagnostiziert hat. Der
Tod wird beredt, wenn man ihn
erzählt. Aus der Geschichte des Todes
werden Geschichten des Todes. Christa

und Lampart einigen sich auf eine
von ihnen, auf eine Fiktion. Nicht
zufällig spielt die Geschichte von
Dahindens Tod, wie Lampart sie erzählt,
auf eine archaische Form des Todes
an, in der dieser noch ein
gesellschaftliches Phänomen war: am nächtlichen

Tatort habe Dahinden mit
Lampart einen makabren Totentanz
getanzt. Der Tod, so erzählt, scheint
magisch beschworen und aufgehoben
in einem Ritual, das die Menschen
über dem gemeinsamen Nenner der
Sterblichkeit zusammenführt. Darum
greift dieser erzählte Tanz am Ende
der Begegnung von Christa und Lampart

auf diese über und wird, fast
surrealistisch, zum Tanz der
Versöhnung.

Diese Versöhnung geht nicht auf
Kosten des Opfers. Im Gegenteil:
Indem sich Christa und Lampart auf
eine Fiktion der Tat einigen, wird die
Wahrheit auf eine Weise gefunden,
für die Dahinden als Rechtsanwalt
immer plädiert hatte: «Er suchte
Berührungspunkte, suchte die Nähe
derer, die beschuldigt waren, die sich
vergangen hatten an den Übereinkünften

der Mehrheit.» Recht finden heisst
für Dahinden die Tatsituation mit all

ihren Hintergründen erfinden; «er war
letztlich der Erfinder jener Verbrechen,

die vor Gericht verhandelt
wurden.» Indem Dahinden auf den «Menschen

als Fiktion» setzt, verlangt er
die Ablösung des juristischen
Racheprinzips durch Verständnis - dass die
Justizmühlen anders mahlen, stürzt
Dahinden in eine tiefe Depression, an
deren Ende sein Tod steht. In Christas

und Lamparts Verständigung auf
eine Fiktion von Dahindens Tod aber

wird dessen Methode ins Recht
gesetzt. Insofern ist auch Dahinden in
die Versöhnung einbezogen. Gleichzeitig

gelingt es Christa, im
Nachvollzug von Dahindens Denkweise,
auf die sie zu Beginn des Romans fast

penetrant fixiert erscheint, sich von
Dahinden zu lösen. Jene Trauerarbeit,
an der sie die Justiz und ihre
Umgebung zu hindern versuchen, wird
so trotz allem vollzogen, ohne dass

ihre Bindung an das Opfer des
Verbrechens einfach durch eine Bindung
an den Täter ersetzt würde. Am Ende
steht an Stelle ihrer gehetzten Läufe
durch eine verständnislose Gesellschaft

eine gemächliche, fast schlendernde

Gangart.
«Das Opfer» - der Titel von

Dinkelmanns Roman, der sich zunächst

nur auf Dahinden, das Opfer des

Verbrechens im kriminalistischen Sinn,
zu beziehen scheint, weitet sich im
Laufe des Textes aus. Obwohl
anklingt, dass letztlich alle drei
Hauptfiguren des Romans das Opfer der
herrschenden «Gedankenlosigkeit»
sind, verzichtet Dinkelmann darauf, in
einer blossen Umkehr der Vorzeichen
den Täter zum wahren Opfer zu
machen. Gegenüber einer Psychologin,

die ihm von Amtes wegen ein
«Schicksal» samt zugehöriger «schwe-



692 ZU FRITZ H. DINKELMANN

rer Jugend» konstruieren will, bleibt
Lampart resistent. Lampart verweigert
eine normierte Form der Entlastung,
so wie Dahinden eine normierte Form
der Rechtsprechung und Christa eine
normierte Form der «Bewältigung»
des Todes verweigert. Keine der drei
Figuren geht einfach zur
«Tagesordnung» über. Jede stellt auf ihre
Weise das eingeschliffene Verhalten
zu Kriminalität und Tod in Frage.
Anvisiert ist damit letztlich die
moderne Rationalität, die den Tod ver¬

drängt und an seine Stelle den Täter
setzt, um diesen abzuurteilen. Statt
aber seinerseits mit der Justiz und der
gesellschaftlichen Todesverdrängung
kurzen Prozess zu machen, erzählt
Dinkelmann seine Kritik als schöne,
lange Geschichte.

Peter Utz

1 Fritz H. Dinkelmann, Das Opfer,
Roman. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1985.

Rudolf Pannwitz als Religionsphilosoph

Rudolf Pannwitz (1881-1969), Dichter

und Philosoph, ist der Verfasser
eines unabsehbaren Werks, das noch
längst nicht im vollen Umfange publiziert

wurde. Unsere Aufmerksamkeit
gilt seiner Religionsphilosophie. Von
Pannwitz könnte man sagen, dass

jeder seiner Sätze, in einem weiten
Sinne, ein religionsphilosophischer
Satz ist. Denn es ging ihm in seinem
Werk um den «unendlichen Horizont»
der Religion. Wir haben als Unterlage
für unsere Arbeit zwei Bücher
ausgewählt, in denen die religionsphilosophischen

Äusserungen gedrängter
und dichter erscheinen: «Das Werk
des Menschen» (1968) und das
Christus-Buch «Der Gott der Lebenden»
(1973).

Stirbt die alte Religion?

«Notwendig ist eine neue Religion,
nachdem die alte wirkungslos gewor¬

den ist.»1 Und er fragt sich auch, ob
eine neue Religion möglich sei. Den
Menschen können wir uns ohne Religion

nicht denken, ist doch, nach
Pannwitz, sein Schreiten immer auch
ein Überschreiten, ein Schreiten in
Transzendenz. So ist die Krise der
Religion auch die Krise des Menschen
selbst. Aber das Überschreiten, so wie
es im Sinne der alten Religion
geschieht, genügt nicht. Es muss
zugleich auch ein Fortschreiten sein. Die
sich überstürzende Entwicklung von
Wissenschaft, Wirtschaft und Technik
spielt sich «ausserhalb» der Religion
ab. Ausserhalb Gewissermassen doch
auch innerhalb. Denn wir wissen um
die «Säkularisierung» der Religion,
um den «innerweltlichen Asketismus»
des kapitalistischen Puritanismus, um
die Anlehnung an alte Utopien, auch
des Marxismus, die ja von Ernst Bloch
besonders hervorgehoben wurde. Die
Religion wäre also «unbewusst», wäre



ZU RUDOLF PANNWITZ 693

zu einer «Sachreligion» geworden.
Für C. G. Jung ist die unbewusste eine

minderwertige Form der Religion.
Für Pannwitz ist entscheidend, dass

die historische Religion ihr
Vollgewicht auf Überschreitungen legt, die
sich vor der «sinnfälligen Wirklichkeit

und ihrer Wissenschaft» so wenig
wie «vor dem sich verantwortenden
Denken» 2 behaupten können. Die alte
Religion hat, was Pannwitz den
«Daseinsabgrund» nennt, geschlossen. Da
die Entwicklung aber über die alte
Religion hinweggegangen ist, hat er
sich wieder geöffnet. Wissenschaft,
Wirtschaft und Technik bieten «endliche

Ziele». Sie gleichen einer
Zahlenreihe, eine Zahl kommt nach der
andern, die Endlichkeit präsentiert
sich in der Gestalt von Positionen, die
sich zwar in eine Unendlichkeit
erstrecken, aber nicht das Gefühl der
Unendlichkeit vermitteln. Es fehlt der
«unendliche Horizont» der Religion.
Da das Gesamtgefühl der Unendlichkeit

fehlt, fehlt auch deren Gesamtbegriff.

Dadurch fällt das Streben des
Menschen in die Anarchie. Die ökologische

Krise ist nur ein Beispiel dafür.
Da die unbewusst gewordene Religion
trotzdem noch weiter wirkt, entzieht
sie sich insofern unserer Kritik, als

man nur bewusst Gewordenes
kritisieren kann, was für Rat und Tat in
Wissenschaft, Technik und Wirtschaft
von grosser Wichtigkeit wäre. Innen
und Aussen des Menschen sind
auseinandergefallen, Natur und Geist,
leibliche Innenwelt und leibliche
Umwelt. Pannwitz möchte das «Sterben»
der alten Religion überwinden, indem
er die Position der alten Religion, aber
auch einer kommenden neuen bewusst
macht. Und da sieht er am Horizont
dämmern die Religion eines Humanis¬

mus, des Humanismus seiner
Vorstellung.

Die neue Religion

Pannwitz zitiert Schiller:

Mein Glaube

Welche Religion ich bekenne
Keine von allen,
Die ihr mir nennt. -
Und warum keine -
Aus Religion.

Die Ablehnung der positiven Religion
und der Humanismus als Überreligion.
Es ist aber nicht einfach, die Position
Schillers, die Pannwitz wiederholt,
auch nicht diejenige Lessings (die
Parabel von den drei Ringen). Pannwitz

sucht nach einer Lösung aus
einer gegebenen konkreten Situation
heraus, die wir nicht als historisch
bezeichnen können, weil sie für uns
Gegenwart ist, eine konkrete Situation,
die er schildert. Die alte Religion
behauptet eine Transzendenz, die wir als
solche nicht mehr erleben. Die
moderne Entwicklung in Wissenschaft,
Wirtschaft und Technik geht an der
alten Transzendenz vorbei oder
behauptet sie nur noch in kryptoreligiö-
ser Entstellung, als Säkularisierung.
Hier nun die Besinnung auf den
Menschen. Humanistische Arbeit, Arbeit
der Menschenbildung haben die alten
Religionen von jeher geleistet. Aber
die Menschenbildung soll nun einen
neuen Sinn erhalten, vor allem auch
im Verhältnis zur Transzendenz, zum
Überschreiten. Während die alte Religion

die Transzendenz ins Jenseits

setzte, soll nun der Mensch in sich
selbst sich selbst überschreiten. Tran-



694 ZU RUDOLF PANNWITZ

szendenz soll zur Immanenz werden,
Immanenz zur Transzendenz.

Es versteht sich, dass eine solche
Richtung auch den menschlichen Leib
trifft und betrifft. Pannwitz setzt sich
ein für eine Religion des menschlichen
Körpers. Es ist dies einer der wesentlichen

Züge seines Humanismus
diesseitig - jenseitiger, immanent -
transzendenter Prägung. Hinter uns
liegt eine Tradition von zweitausend
Jahren der Trennung von Körper und
Seele, ja, wenn wir die platonische
Inspiration dazu rechnen, die auf die
christliche Theologie einen wesentlichen

Einfluss ausgeübt hat, von
zweieinhalb Jahrtausenden. Wie sich
eine solche Tradition auch heute noch
kryptoreligiös und körperzerstörend
auswirkt? Pannwitz weist hin auf die
Fehlentwicklung des Sports. Auf der
einen Seite steht der auf Hochspannung

gebrachte Körper, auf der
andern das «Jenseits» der die Leistung
messenden Uhr. Der Körper zerfällt
zwischen seiner existentiellen Immanenz

und der geforderten Transzendenz

seiner Leistung. Der Sport hat
seine leibgerechte Form noch nicht
gefunden. Allzu nahe steht er der
kryptoreligiösen Tendenz und
Transzendenz von Wissenschaft,
Wirtschaft und Technik. Die Religion ist
eben nicht nur in der Kirche (als
Gebäude und als Institution verstanden),
sie ist überall und nirgends. Auch der
Leib des Menschen sollte ein «Tempel»

sein.

Bedeutung der religiösen Tradition

Pannwitz benützt nicht das Schema:
hie Aufklärung, hie Glauben. Für ihn
ist die Religion auch die Geschichte

der Religion, eine Art Stufenleiter,
wenn man so will: eine Pyramide. Und
was vergangen ist, könnte wieder
kommen, wenn auch in anderer Form.
Hat Hegel eine Geschichtsphilosophie
der Vernunft geschrieben, so schreibt
Pannwitz in «Das Werk des
Menschen» eine Geschichtsphilosophie der
Über-Vernunft, des Überschreitens,
des Transzendierens und der
Transzendenz, angefangen von den
Naturreligionen des Animismus über den
Totemismus und Schamanismus bis
hin zu den ersten Hochreligionen, der
chinesischen, indischen, ägyptischen,
sumerischen, bis hin zur jüdischen und
christlichen. Dabei wird offenbar,
warum Pannwitz die Position der
bereits historisch gewordenen
Aufklärung nicht beziehen kann. Sein

Standpunkt ist derjenige nicht etwa
der «Gegenaufklärung» (analog: der
Begriff der «Gegenreformation»),
sondern der «Aufklärung der
Aufklärung». Die Aufklärung leugnet die
religionsgeschichtliche Kontinuität. Sie
nimmt für sich in Anspruch die Gründung

eines Empyreums, in dem das

reine Licht triumphiert, eines Reiches
ohne Schatten. Aber die Aufklärung
hat ihren Mythos so wie der Mythos
seine Aufklärung. Pannwitz eröffnet
uns einen eigentümlichen Blick in die
Tiefe der Religionsgeschichte. Was
erkennen wir dort, dort unten? Wieder
einmal uns selbst, aber in verwandelter
Form. Insbesondere weist Pannwitz
hin auf das, was er die «Aiologie»
nennt, auf die zyklische Konzeption,
auf die Bewegung des Kreislaufs in
den altorientalischen Religionen, die
auch noch eine wichtige Rolle spielen
in der griechischen Religion und
Philosophie. Sie wurde durchbrochen,
auf unerhörte Weise, durch die «Ge-



ZU RUDOLF PANNWITZ 695

rade» der jüdischen und christlichen
Religion, durch deren «Pfeilbewegung»

(ich nenne es, im Hinblick auf
die Kreisbewegung, den «entrollten
Pfeil»), den Pfeil, der hinweist auf ein
letztes Ziel unseres Erdenwallens, das
nicht wiederkehrt, auf den Messias,
auf das tausendjährige Reich, auf die
Endzeit, das Jüngste Gericht, das
himmlische Jenseits. So wurde die
religiöse Vorstellung entrissen der «Natur»

des «Aions», der Wiederkehr,
ganz allgemein gesprochen der Natur,
die wir ja auch im Turnus der Jahreszeiten

erleben. Endgültig entrissen?
Eine der wesentlichen Problemstellungen

der Religionsphilosophie von
Pannwitz.

Jesus Christus

Die Beziehung von Pannwitz zur
Religionsgeschichte ist gekennzeichnet
durch Ergriffenheit, andererseits aber
auch durch kritische Distanz. Beides
kommt zum Ausdruck in «Gott der
Lebenden»3. Der «Christus» von
Pannwitz. Ein geradezu «unheimliches»

Buch, ein Buch von sprengender

Gewalt, von explosiver Einsicht.
Man kann kaum glauben, dass Pannwitz

es kurz vor seinem Tode (im
Alter von 88 Jahren) geschrieben hat,
so jünglingsfrisch schreitet es einher.
Ich suche bei dem religionspsychologisch

so klarsichtigen Nietzsche
umsonst eine Entsprechung. Dessen
«Wahnsinnszettel» drücken eine
Beziehung zu Christus aus, aber keine
Einsicht. Sie findet sich bei Pannwitz.
Die gewaltige Mitte des Christusbuches

zwischen Theologie und
Aufklärung. Es ist verständlich, dass kein
Jubelgeschrei es empfing, weder von

der einen noch von der andern Seite.
So hat Pannwitz auch Nietzsche
gesehen, als einen Ausbruch, als eine

Eruption des religiösen «Kontinuums».

Es ist wohl kein Zufall, dass Pannwitz

Jesus Christus gerade in jener
«Mitte» des «Kontinuums» sieht, wo
er seinen eigenen Standpunkt hat.
Christus war ein Rätsel, nicht nur für
seine Zeitgenossen, für die Juden, die
Pharisäer, die Römer, sondern auch
ein Rätsel für seine Jünger. Aus dem
Alten Testament treten zwei Erwartungen

an ihn heran, die Erwartung
des Messias, des siegreichen «Sohn

Davids», gewissermassen des
jüdischen Nationalhelden, andererseits die

Erwartung des verhöhnten, bespuckten,

gemarterten «Knecht Gottes» der
Propheten. Pannwitz weist darauf hin,
dass gerade die Jünger auf die
materielle Erfüllung, auf den
«stofflichen» Messias hofften. Christus
nimmt eine eigentümliche Zwischenstellung

ein. Er ist weder der eine noch
der andere, er muss also beide
Erwartungen enttäuschen, und doch ist
er beide zugleich. Bei Jesus Christus
stösst man immer wieder auf etwas
Ungreifbares, das eben aus der
Tradition allein nicht ableitbar ist. Es ist
seine welthistorische Monade, seine
welthistorische Monadologie, sein
unverwechselbar Einzelnes, aus dem
herausbricht (mit Goethe zu reden)
sein unverwechselbar Allgemeines, die
ungeheure Vergegenwärtigung des

Subjektiven im Objektiven. Kritisch
sichtet Pannwitz die Abhängigkeit des

Alten und des Neuen Testaments von
der religiösen zeitlichen und
räumlichen Umgebung, von den Religionen
des alten Orients. Aber es gelingt ihm
immer wieder, die Einzigartigkeit des



696 ZU RUDOLF PANNWITZ

Phänomens zu retten, desjenigen, was
man zwar aus seiner Vergangenheit
«erklären» kann, was aber doch ein
Mysterium bleibt.

Nietzsche

Das Verhältnis von Pannwitz zu
Nietzsche. Ein schwieriges Kapitel!
Einerseits erklärt sich Pannwitz
geradezu zum Nachfolger Nietzsches,
andererseits aber «versteht» er ihn so,
dass man hie und da den Eindruck
hat, der Nietzsche, so wie er war, sei

«Lehm» in den Händen von Pannwitz.
Man könnte es auch so ausdrücken:
Pannwitz führt Nietzsche über Nietzsche

hinaus. Wohin Zu Pannwitz. Zu
der Vorstellung einer humanistischen
Religion, welche die Beziehung
Unmensch-Übermensch, die für Nietzsche

sehr wichtig ist, weitgehend
draussen lässt. Ebenfalls übergeht
Pannwitz die wütenden Attacken
Nietzsches gegen das Christentum,
wenig wirksam wurde für ihn auch die
Hassliebe Nietzsches für Jesus Christus.

Nietzsche repräsentiert für Pannwitz

zwar die Religion der Zukunft,
aber er ist auch für ihn eine bereits
«vergangene Religion», ähnlich wie
die «alte Religion». Im Unterschied
jedoch zur Kritik der alten Religion
drückt sich die Kritik von Pannwitz
an Nietzsche hauptsächlich durch
Weglassen dessen aus, was sich in
seine Vorstellung von Nietzsche nicht
einfügen lässt. Dadurch bleibt die
Verehrung intakt. Die Kritik ist
indirekt, sie muss erschlossen werden,
die Schlüsse fallen aber nicht allzu
schwer. Übrigens ist es bedeutsam,
dass Pannwitz sich darauf beruft,
Nietzsche wünsche sich keine Jünger.

Was Pannwitz wohl am tiefsten mit
Nietzsche verbindet, ist gerade dessen

Beziehung zur Aionologie, die Lehre
Nietzsches von der «ewigen Wiederkunft».

Aber Pannwitz fasst sie ganz
anders auf. Wie anders? Pannwitz
steht Goethe sehr nahe. Sicherlich was
das Temperament und die
Grundgedanken (Humanismus!) angeht,
noch näher als Nietzsche. Deshalb
könnte wohl ein Beispiel aus der
Pflanzenmorphologie Goethes den
Unterschied am besten verdeutlichen.
Für Goethe hat die Spiralbewegung
der Schlingpflanzen nicht nur eine
biologische Bedeutung. Sie ist für ihn
ein eminent menschliches Symbol.
Ebenso für Pannwitz. Für ihn ist die
Spiralbewegung die entwickelte
Kreisbewegung, deren «höhere Potenz»,
zugleich bedeutet sie das Eintreten der
jüdisch-christlichen «Geraden», der
jüdisch-christlichen «Pfeilbewegung»
in die zyklische Konzeption, die sie

verwandelt, als Kreis in die Höhe hebt.
Der Mensch, in der Spiralbewegung
über sich selbst erhoben, wird zum
Übermenschen, aber nicht als ein
Popanz des «Willens zur Macht»,
sondern als tief natursinniger,
naturgeistiger Mensch, nicht unverwandt
dem «allsinnigen» Menschen von
Marx, wenn man von dessen extrem
egalitärer Tendenz absieht. Die
Vorstellung der Religion von Pannwitz ist
eine hohe Stufe der Naturreligion,
eine zur Naturreligion erhobene
Geistreligion - auch hier wieder die
Beziehung sehr viel mehr zu Goethe als

zu Nietzsche. Pannwitz trennen Welten

von der im Sinne der mechanistischen

Theorie des 19. Jahrhunderts
konzipierten «ewigen Wiederkunft»
Nietzsches, Welten, die zugleich das

«Winzigste» sind, das man sich den-



ZU RUDOLF PANNWITZ 697

ken kann, nämlich - das Infinitesimal.

Pannwitz hat eine höchst
bedeutsame philosophische Theorie des
Infinitesimals entwickelt, der unmerklichen

Steuerung «in der Kurve», der
Steuerung von Abänderungen, die zu
den grossen Evolutionen und Revolutionen

der Naturgeschichte und der
Geschichte führen. Um nun einmal
Nietzsche zu zitieren: «wie aufTauben-
füssen». Auch schon die Bibel hat
eine Formulierung dafür: Der Geist
als «Dieb in der Nacht».

Theologie und Anthropologie
der «Spirale»

Vom Wort und vom Wert (als Grundlage

von Moral, Ethik und Religion)
sagt Pannwitz: «Sie entspringen fern
von uns und wir finden sie bereits im
Reiche der Tiere.» Und zum Wert:
«Er hat den Ursprung nach
rückwärts.»4 Der Verhaltensforscher Paul
Leyhausen kennzeichnet die tierischen
Instinkte (die angeborenen
Auslösemechanismen) so: «Sie sind die göttliche

Stimme in uns, das Sokratische
Daimonion, sie sind das unverrückbar

angeborene, rational nicht
begründbare und daher auch nicht
zersetzbare Fundament unseres
Gewissens.»5. Die Evolutionsforschung hat
sich lange vorwiegend mit der körperlichen

Abstammung des Menschen, mit
der Physiogenese befasst, die seelische
Abstammung, die Psychogenese wurde
nur am Rande behandelt. Erst die
Verhaltensforschung schenkte der
Psychogenese, der Menschwerdung
der Tierseele, grössere Aufmerksamkeit.

Pannwitz betont die Bedeutung
der Ethologie und der Humanethologie

für die religiöse Forschung und er

verweist in diesem Zusammenhang auf
den amerikanischen Forscher du Bos,
der eine «humanistische Biologie»
fordert, und vertritt die Meinung, dass

auch Tiere «Kulturen» haben. Die
Trennung des Menschen vom Tier im
Rahmen der Religionsphilosophie und
Religionspsychologie (man könnte so
weit gehen und von einer
«Religionsphysiologie» sprechen) hängt natürlich

zusammen mit der millenaren
Trennung von Körper und Seele, die
sich ja auch im Zusammenhang der
Evolutionsforschung auswirkt, indem
als Gegenstand der Forschung der
Körper im Vordergrund steht und die
Seele vernachlässigt wird. So kann
man sich auch die grossartige Architektur

der drei «Kritiken» Kants, der
Kritik der reinen, der praktischen
Vernunft und der Urteilskraft erklären,
deren Fundament eine dreifache
«Interesselosigkeit», ein dreifaches
Abtrennen des Körpers und seiner Triebe
ist, eine wissenschaftliche, eine moralische

und eine ästhetische («schön ist,
was ohne Interesse gefällt»). Trennt
man Körper und Seele, Natur und
Geist, Triebe und Antrieb (Wille), so
trennt man auch, aus der evolutiven
Sicht von Pannwitz gesehen, den
infinitesimalen «Punkt» auf der Höhe der
Spirale von dem infinitesimalen
«Punkt» in der Tiefe der Spirale. Man
trennt auch Physiogenese und Psychogenese,

die Menschwerdung des Körpers

von der Menschwerdung der
Seele, so wie man Physiologie und
Psychologie trennt. Damit erscheint
wie in einem Brennpunkt das Unglück
der Trennung von Naturwissenschaft
und Geisteswissenschaft, ein früher
«Sündenfall» der Wissenschaft,
mitverschuldet durch die Theologie der
Trennung von Leib und Seele.



698 ZU RUDOLF PANNWITZ

Pannwitz scheidet auch nicht Gott
vom Menschen und vom Tier. Die
Theologie und Anthropologie der Spirale

ist zugleich eine Aufwärtsbewegung

und eine Abwärtsbewegung,
eine Aufwärtsbewegung verstanden
auch als Abwärtsbewegung, eine
Abwärtsbewegung verstanden auch als

Aufwärtsbewegung. Es geht um die
Menschwerdung des Tiers, aber auch,
da ja die ganze tierliche Organisation
vorausgesetzt ist, die ganze
Triebstruktur des Tiers, die verwandelt werden

muss, um eine Tierwerdung des

Menschen, jedoch um die
Tierwerdung des Menschen auf der höheren

Ebene der Spirale. In dieser
Bewegung muss das Tier den Menschen,
der Mensch das Tier einholen, die Natur

den Geist, der Geist die Natur.
(Kant spricht davon, dass die höchste
«Kunst» wieder «Natur» werden
müsse.) Gott ist der Zielpunkt der
Bewegung, der Gott, den der Mensch,
den aber auch das Tier in sich trägt,
der Gott der sterblichen und unsterblichen

Seele des Menschen, der
sterblichen und unsterblichen Seele des

Tiers, ein Gott, der für Pannwitz nicht
ausserhalb der Bewegung der Spirale
steht, der eben diese Bewegung ist, der
erscheint, wie der Mensch selbst, der
Bewegung angehörig und ihr nicht
angehörig, immanent zugleich und
transzendent. Tier, Mensch, Gott, Gott,
Tier, Mensch, sie sind die eine und
selbe Bewegung der Spirale. Aus der
Sicht der evolutionär denkenden
Religionsphilosophie von Pannwitz fallen
die Ethologie der Tiere und die
Humanethologie zusammen: deshalb
könnte man ontologisch von einer
Theoanthropologie und einer Therio-
anthropologie, ontisch von einer Theo-
anthropogonie und einerTherioanthro-

pogonie sprechen. Der Mensch muss
seinen Anker in die Höhe und in die
Tiefe werfen, in die Flöhe und in die
Tiefe der «Spirale», in die Höhe
Gottes, in die Tiefe des Tiers. Die
Dreieinheit von Tier-Mensch-Gott,
die schon im Totemismus eine Rolle
spielt, erscheint wieder auf einer
höheren Ebene der Spirale, was in
diesem Falle bedeutet: auf einer höheren
Ebene der menschlichen Psychogenese.

Ein bemerkenswerter
Dreiklang auch von religiöser Ethnologie,
Verhaltensforschung und moderner
Religionsphilosophie

Theismus und Atheismus

Pannwitz kennt nicht die Scheidewand
zwischen Schöpfer und Schöpfung,
eine Konzeption, die allerdings mit
den konventionellen philosophischen
Kategorien von Pantheismus und Pan-
entheismus nur lose verbunden ist,
denn seine Definition ist eine neue,
doppelt naturwissenchaftlich
abgestützte: von der Physik und von der
Verhaltensforschung her. Gott geht als
mit der Schöpfung vereinigter Schöpfer

in die Spiralbewegung ein, und er
ist diese Bewegung. Er ist sie aber
auch nicht. Er ist all dies und zugleich
nichts von dem, und zwar deshalb, weil
er als «werdender Gott» immer auch
das Jenseits, zugleich aber auch das

Diesseits ist, Jenseits im Diesseits, Diesseits

im Jenseits. Gott als energetisches
Prinzip ist auch Materie, Negation der
Materie als Energie, sinnliche
Darstellung der Energie als Materie. Diese
Erkenntnis hat, vor allem auch in
religionsphilosophischer Sicht,
anthropologische Konsequenzen, Konsequenzen

was die Theorie und Praxis des



ZU RUDOLF PANNWITZ 699

Verhältnisses von Geist und Körper
anbelangt. Die historische Aufklärung
sieht die Bedeutung des Körpers vor
allem im Bereiche der Sinnlichkeit und
des Bedürfnisses. Die religiöse Bedeutung

des Körpers wurde ihr deshalb
nicht klar, weil sie blind war für die
Allgegenwart der Religion, auch für
die Gegenwart der Religion in ihren
eigenen Theorien. Wenn Gott nicht
nur Geistgott, sondern auch Körpergott

ist, so erweitern sich die Grenzen
seiner «Gültigkeit» ausserordentlich.
Er ist dann nicht mehr an seine «Person»

gebunden. Genau so wenig ist der
Mensch an seine Person gebunden,
wenn er sich in dem ungeheuren
Labyrinth seines Körpers verliert. Und
das tut er immer wieder, muss er
immer wieder tun, um der Einseitigkeit

des geistseelischen Prinzips, dessen
«Bannstrahl» zu entrinnen. Gott
schliesst damit die Gottlosigkeit ein.
On tisch gesprochen: der Theos den
Atheos. Ontologisch gesprochen: der
Theismus den Atheismus. Naturphilosophisch

gesprochen: der Geist die
Materie. Die Scheidung des Sakralen
und des Profanen, entsprechend der
Trennung von Geist und Körper, wird
aufgehoben, was bedeutet, dass das
Sakrale allgegenwärtig wird wie das
Profane, dass das Profane und das
Sakrale sich gegenseitig durchdringen.

Ist das nicht der Geist früherer
Religionen, Religionen, die den grossen

monotheistischen Religionen des
Judentums, Christentums und des
Mohammedanismus vorangingen
Ist es nicht der Geist der «Verstoff-
lichung», der Götzenhaftigkeit, gegen
welchen die Propheten des Alten
Testaments einen ebenso verzweifelten
wie verdienstvollen Kampf führten?
Ja und nein. Es ist auch der Geist der

aionologisch-göttlichen Bewegung, der
Geist des «Alles» und des «Nichts»,
der Geist, der all dies ist, aber auch
nicht ist, es ist die Metamorphose des

früheren religiösen Aions auf der
Höhe der Spirale. Auf dieser Höhe ist
die von den Propheten bekämpfte
«Stofflichkeit» verschwunden. Sie

taucht in anderer Gestalt wieder auf,
denn wenn die Gleichung Energie-
Gott-Geist-Materie gilt, deren
Entsprechung wir ja aus der Physik kennen,

dann ist diese Materie nicht mehr
diese Materie, dieser Geist nicht mehr
dieser Geist, sie sind der gegenseitigen
Vernichtung übergeben, aber auch der
gegenseitigen Verwandlung, der
Verwandlung in Gestalt einer Wiederkehr
des stofflichen Prinzips, der materiellen

Bestimmung, aber auf der Höhe
der Spirale. Was man die
«Mumifizierung» der Religion nennen könnte,
war nur möglich durch die Beschränkung

auf die Geistseele. Der
«unverweslichen». Das «verwesliche» Prinzip
des Körpers aber ist das höhere, wenn
es sich verbindet mit der «Dauer»,
Dauer im Sinne von Bergson, der
Entwicklung in der Tiefe und der Höhe
der Spirale. - Es ist das grosse
Verdienst von Rudolf Pannwitz, zusammen

mit Rudolf Maria Holzapfel einer
der bedeutendsten «aussertheologi-
schen» Religionsphilosophen unseres
Jahrhunderts, solchen Gedankengängen

und damit auch den entsprechenden

religiös-körperlichen Lebensregeln
Tür und Tor geöffnet zu haben.

Hans F. Geyer

1 Rudolf Pannwitz, Das Werk des
Menschen, Klett-Cotta, Stuttgart 1968, S. 173.

- 2 Das Werk des Menschen, S. 171. -
3 Rudolf Pannwitz, Der Gott der Leben-



700 ZU RUDOLF PANNWITZ

den, Verlag Hans Carl, Nürnberg 1973. -
4 Das Werk des Menschen, S. 62. - 5 Konrad

Lorenz, Paul Leyhausen, Antriebe
tierischen und menschlichen Verhaltens,

München 1973, S. 65. - Sowohl «Das
Werk des Menschen» wie auch «Der Gott
der Lebenden» sind in den Buchhandlungen

noch erhältlich.

Rechenschaft über eines Komponisten Lebenswerk

Zu einem Verzeichnis von Johannes Brahms' Kompositionenx

Berühmt ist seit langem, jedem
vertraut, der sich gründlich mit der Musik
befasst, «der Köchel» (Chronologischthematisches

Verzeichnis sämtlicher
Tonwerke Wolfgang Amadé Mozarts
von Dr. Ludwig von Köchel, 1862
erstmals, zuletzt 1964 in sechster Auflage

veröffentlicht), berühmt und
vertraut auch «der Hoboken» (Joseph
Haydn. Thematisch-bibliographisches
Werkverzeichnis, zusammengestellt
von Anthony van Hoboken; I: 1957,
II: 1971). Unentbehrlich nicht minder
sind Werkkataloge über Johann
Sebastian Bach (Wolfgang Schmieder,
1950), Georg Friedrich Händel (Bernd
Baselt; I: 1978, II: 1984, III und IV:
in Vorbereitung), Ludwig van
Beethoven (Georg Kinsy / Hans Halm;
1955), Franz Schubert (Otto Erich
Deutsch; 1978) und über viele andere
Komponisten. Sie alle sind wichtiges
Handwerkszeug für jeden, der sich
beruflich mit der Musik befasst:
Musiker, Wissenschafter, Bibliograph.
Aber auch, wer sich aus Liebhaberei,
in vertiefter Weise, der wohl schönsten

(das meint mindestens der,
welcher hier schreibt sicher flüchtigsten

aller Künste widmet, wird sie
nicht entbehren können.

Ein Name hat bisher in der Liste
solcher Werkkataloge gefehlt: Jo¬

hannes Brahms. Die Lücke ist jetzt
mit dem «Thematisch-bibliographischen

Werkverzeichnis», das Margit
L. McCorkle im G. Henle Verlag
München herausgegeben hat,
geschlossen worden. Es ist ein Buch von
mehr als achthundert Seiten Umfang
- eines, das einen immensen Stoff
vor seinem Benutzer und Leser
ausbreitet. Für Brahms, das darf man
guten Gewissens sagen, wird von nun
an «der Corkle» sein, was «der
Köchel» für Mozart, «der Kinsky/Halm»
für Beethoven, «der Deutsch» für
Schubert schon lange sind

Die Brahms-Forschung hat sich
lange von der Behauptung früherer
Wissenschafter beeindrucken lassen,
dass die Quellenlage nur schwer zu
durchdringen sei. Frühere
Werkverzeichnisse (etwa in den Revisionsberichten

zur Ausgabe der Werke
Brahms', 1926/28, von Eusebius
Mandyczewski und Hans Gal, in
Alfred von Ehrmanns Thematischem
Verzeichnis, 1933) waren lückenhaft,
zum Teil gar irreführend. Donald M.
McCorkle begann im Jahre 1965 den
Quellen nachzugehen. Nimmermüde
suchte, sammelte er. Nach seinem
Tode, 1978, führte seine Frau die
Arbeit weiter.

Donald M. und Margit L. McCor-



ZU JOHANNES BRAHMS 701

kle beweisen mit dem Buch, dass, was
beinahe undurchdringlich schien,
durch Forscherfleiss, durch
Zusammenarbeit mit fast unzählbaren
Institutionen, die, zum Teil seit langem,
zum Teil erst seit kurzem, «Brahm-
siana» besitzen und hüten, und endlich

durch Konsequenz wissenschaftlicher

Sichtung und Darstellung sehr
wohl zu durchdringen, auch in
praktikabler Übersichtlichkeit darzustellen
war. Schwer überschaubar sind und
bleiben das kompositorische Schaffen
Brahms' und das ihm zuzuordnende
Quellenmaterial; die Fülle an
Informationen, die unser Buch bietet, um
dieses Dickicht zu durchdringen,
weckt Staunen. Staunen und -
Dankbarkeit: Man weiss jetzt, weiss es

genau, zu welchen Werken Brahms'
Autographen, Abschriften und
weiteres Quellenmaterial existieren, wo
diese Materialien liegen (und damit
für die Forschung greifbar sind).
Zweifellos hat der überaus
selbstkritische Komponist vieles selber
vernichtet, was vor seinem Urteil nicht
standhielt. Diese Tatsache ist
erwiesen, auch dokumentiert. Mit ihr
die Behauptung zu begründen, es sei

gründliches Nach- und Weiterforschen
unergiebig geworden, entpuppt sich
aber nun, mit dem Buch Margit L.
McCorkles, als schiere Ausrede: Es
gab eine ungeheure Fülle an Material
aufzuspüren.

Und so kann man jetzt, oft bis in
kleine Varianten, bis in winzige Winkel

des Werdeprozesses hinein,
verfolgen, wie ein Werk entstand, wie es
bei seiner Uraufführung, bei den
ersten Wiederholungen an anderen
Orten aufgenommen wurde, wie es

sich verbreitet hat. Auch das bei
Brahms wichtige, aber besonders un¬

übersichtliche Feld der Bearbeitungen
ist nun erhellt: Man kann den Gang
der Arbeit von den Vorlagen über ihre
Transkription bis zu den Erstdrucken
verfolgen, kann erkennen, wie neue
Drucke neue Bearbeitungen auslösten.
Auch wenn bei den Hauptwerken,
jenen Kompositionen also, denen
Brahms Opuszahlen gegeben, die er
damit gewissermassen als endgültige
Schöpfungen autorisiert hat, eigentliche

Entdeckungen ausbleiben: sie

sind um so reicher bei den Werken
ohne Opuszahl, die unser Buch in
einem Abschnitt zusammenfasst. Wer
ihn aufmerksam liest, kann sehr viel
über die Geheimnisse des schöpferischen

Prozesses ganz allgemein,
über die künstlerische Persönlichkeit
des Schöpfers lernen.

Neben diesen beiden grossen
Abschnitten (der erste, mit nach
Opuszahlen, 1 bis 122, geordneten Werken,
umfast knapp fünfhundert, der zweite,
mit den Werken ohne Opuszahl, etwas
über hundert Seiten - hier sind auch
die für Brahms' Schaffen so überaus
wichtigen Volksliedersammlungen
aufgeführt) gibt es in einem Anhang
noch weitere Kapitel: ein erstes mit
Werken anderer Komponisten, die
Brahms bearbeitet hat, ein zweites mit
Werken und Bearbeitungen, die
verlorengegangen sind, von denen man
aber aus früheren Quellen weiss, dass

es sie einmal gegeben hat, ein drittes
mit Varia, Fragmenten und Skizzen,
ein viertes mit zweifelhaften und
unterschobenen Werken, ein fünftes mit
Sammlungen und Abschriften von des

Komponisten eigener Hand, ein sechstes

endlich mit Werken anderer
Komponisten, die Brahms herausgegeben
hat.

Zum Thema Volkslied (das von der



702 ZU JOHANNES BRAHMS

Forschung bisher kaum mit dem
Ernst, der ihm eigentlich gebührte,
beachtet worden ist): Es finden sich
im zweiten Abschnitt (mit den Werken
ohne Opuszahl: WoO) zu den Nummern

WoO 31 bis 38, eben den
verschiedenen Sammlungen von Volks-
Kinderliedern (für Singstimme und
Klavier WoO 31) und von Deutschen
Volksliedern (für Singstimme mit Klavier

WoO 32 und 33, für gemischten
Chor WoO 34 und 35, für Frauenchor

WoO 36 bis 38) Vorbemerkungen,
die mitten in diesen so

aussergewöhnlichen, empfindsamen und
empfindlichen Bereich von Brahms'
Schaffen hineinleuchten (I: Brahms
und das Volkslied, II: Der Hamburger
Frauenchor). Seine intensive Be-
fassung mit dem Volkslied, dem
deutschen nicht nur, aber doch vor allem,
ist für einen Musiker der Romantik
durchaus untypisch, typisch aber für
Brahms: Er verstand sich immer als
Teil eines ganzen Zeitstroms, der ihn
umfloss; er war stets geneigt, Teile
seiner Persönlichkeit in Übergeordnetes

einzubringen, auf Züge seiner
Individualität zugunsten eines
umfassenderen Ganzen zu verzichten.
Der Abschnitt über das Volkslied,

samt den (überaus einsichtigen)
Vorbemerkungen, steht für dieses
Bestreben.

Es öffnet den Blick auf grössere
Zusammenhänge: auf eine enge
Verflechtung von Werk und Umfeld, von
schöpferischen und menschlichen
Beziehungen. Für solche Einsichten ist
man dem Buch von Margit L. McCorkle,

über seinen gar nicht hoch genug
zu veranschlagenden Wert als objektive

Informationsquelle weit hinaus,
ausserordentlich dankbar

Thematisch vielfältig aufgegliederte
Register, zehn an der Zahl, erleichtern
die forschende Benützung des Buches,
das nicht nur eine beispielhafte
wissenschaftliche Grosstat ist, sondern
auch, nicht zuletzt in seinem sauberen
und fehlerfreien Druck, in der Klarheit

seiner Notenbeispiele (Incipits),
eine verlegerische Leistung höchsten
Grades darstellt.

Gerold Fierz

1 Johannes Brahms.
Thematischbibliographisches Werkverzeichnis von
Margit M. McCorkle. Herausgegeben
nach gemeinsamen Vorarbeiten mit
Donald M. McCorkle. G. Henle Verlag,
München 1984.

Nahost-Analysen

«Ungeheure Tragödien sind dadurch
entstanden, dass die Militärs nicht
fähig waren zu erkennen, wann die
Zeit für eine friedliche Regelung
gekommen war», erklärte einmal Henry
Kissinger. Israels erfahrener Diplo¬

mat, der ehemalige Botschafter
Gideon Rafael, zitiert diesen Satz in
seinem bei Ullstein erschienenen Buch
«Der umkämpfte Frieden», in einer
allerdings recht vielschichtigen Weise.
Gewiss spielte er auf die Notwendig-



NAHOST-ANALYSEN 703

keit eines Rückzugs Israels aus dem
Libanon an, gewiss aber auch auf das,

was er das «libanesische Labyrinth»
nennt und in das er hinter Syrien vor
allem die Sowjetunion involviert
sieht.

Bei der Bewertung der jüngeren
Entwicklungen in Nahost verfällt
Gideon Rafael vielleicht etwas dem
Zwang jener verengten Optik, die für
ein im Konflikt stehendes und daher
parteiisches Land unvermeidlich ist -
dies anzumerken scheint mir notwendig,

gerade weil die Aussenpolitik
Israels von Ben Gurion bis Begin im
übrigen von einer breiten, gründlichen,

zeitgeschichtlichen Perspektive
aus geschildert wird, weil Gideon
Rafael die am besten abgerundete
Darstellung dieser Thematik
vermittelt.

Gewiss, aus israelischer Perspektive
mag die Versuchung naheliegen, ein
«sowjetisches Schachspiel der Macht»
in Nahost zu sehen. Rafael kann sich
diesem Eindruck nicht entziehen,
während in einem bei Westermann
erschienenen und von Fred Scholz
herausgegebenen Buch unter dem
Titel «Die Golfstaaten» einer der
insgesamt 18 Autoren, Prof. Bassam Tibi,
die sowjetische Politik gegenüber
Nahost und insbesondere gegenüber
dem Golf so analysiert: «Die Sowjetunion

hat in der Golf-Region keinen
Machtanspruch angemeldet, sondern
sich allein bei jeder Krise damit
begnügt, die Forderung nach einer
gemeinsamen amerikanisch-sowjetischen
Sicherheitsgarantie für eine Golf-
Ordnung zu erheben. Die sowjetische

Strategie zielt nicht so sehr auf
eine Ablösung des Westens am Golf
als vielmehr darauf ab, vom Westen
durch die Schaffung von einem Fait

accompli ein Mitspracherecht in dieser

Region gewährt zu bekommen.»
Das bei Westermann erschienene

Buch über die Golf-Region schliesst
eine Lücke im Büchermarkt. Die
Region wurde in den letzten Monaten
und Jahren fast nur aktualitäts-
bezogen beschrieben, im Rahmen des

irakisch-iranischen Krieges nämlich.
Eine allgemein interessierende
Schilderung des politischen, religiösen und
wirtschaftlichen Hintergrunds der
Staaten im Gefahrenbereich des
Konfliktes aber fehlte. Scholz, der
Herausgeber, verfasste selbst die
Einführung und ein instruktives Kapitel
über die Erdölreserven, den
Finanzreichtum und die Wirtschaftskraft der
Golfstaaten. Arnold Hottinger
beschreibt aufgrund detaillierter Kenntnisse

den irakisch-iranischen Krieg,
und innerhalb dieses Kapitels auf
besonders aufschlussreiche Weise die
Herkunft und die Finanzierung der
Waffen beider Parteien. Werner Ende,
ein weiterer unter den 18 Autoren,
arbeitet bei seiner Darstellung der
iranischen Revolution Gegensätze, die
sonst nur schwer erkennbar sind,
innerhalb der politisierenden
Geistlichkeit heraus. Am Fall Irans, in
anderen Kapiteln auch bei der Schilderung

der sozialen und wirtschaftlichen
Wirklichkeit anderer Länder der
Region, wird deutlich gemacht, wie
vielschichtig differenziert der gesellschaftliche

Alltag der Länder rund um die
Konfliktzone ist.

Differenzierung und in mehreren
Fällen gründliche Sachkenntnis zeichnen

ein weiteres Buch über Nahost
aus. Es ist bis jetzt erst in englischer
Sprache erschienen: «Israel, the
Middle East and the Great Powers»,
herausgegeben von Israel Stockman-



704 NAHOST-ANALYSEN

Shomron und publiziert bei Shik-
mona Publishing Company Limited
in Israel. In einzelnen Fällen wird man
zu den Analysen bestimmter Autoren
vielleicht seine Fragezeichen setzen,
etwa zur Schlussfolgerung Nimrod
Noviks über die amerikanische Politik
und die mittelöstlichen Realitäten, die
u. a. beinhaltet: «Die allgemein
bekannte Schwäche Saudiarabiens war
lange Zeit dessen eigentliche Stärke,
denn damit konnte Riyadh den
Druckversuchen anderer Länder in der
Frage eines Beitritts zu Kriegskoalitionen

gegenüber Israel widerstehen.»
Aufgrund der amerikanischen
Waffenlieferungen aber, so Nimrod Novik,
könnten die Saudis inskünftig keine
Entschuldigung mehr finden, wenn es

um einen weiteren Konflikt ginge.
Weniger auf das Terrain abstrakter

Analysen, dafür viel stärker auf den
Boden eigener Erfahrungen und
jahrelanger Feldarbeit begibt sich der
Herausgeber des Buches bei seinen eigenen

Kapiteln. Stockman-Shomron
schildert einerseits mit knappen Worten

und historisch bis ins Detail
abgesichert die Rolle Jerusalems im
Islam, anderseits gibt er eine aus¬

gezeichnete Schilderung der
Verhaltensweisen der arabischen Bevölkerung

in der Zeit der jordanischen
Herrschaft, in den Jahren zwischen
1948 und 1967 also. Dieses Kapitel zu
lesen, ist für das Verständnis dessen,

was sich gegenwärtig im von Israel
besetzten Cisjordanien abspielt, äusserst
aufschlussreich. Stockman-Shomron
geht den unterschiedlichen, bisweilen
miteinander rivalisierenden Strömungen

zugunsten oder gegen den
jordanischen König, Ägypten oder Syrien
nach, zeigt die Entstehung der
palästinensischen Opposition gegen den
Monarchen auf und analysiert das bis
in die Jetzt-Zeit wirksame Spannungsfeld

zwischen Palästinensern und
Jordaniern: «Viele Jordanier verdächtigten

selbst Palästinenser, die öffentlichen

Bekenntnisse zugunsten einer
Integration ins Königreich abgaben,
als potentielle Verräter.» Solche
Verdächtigungen gibt es auch heute noch,
auch wenn aufgrund der inzwischen
eingetretenen politischen Entwicklungen

und der Sachzwänge die
Erkenntnis einer Interessengemeinschaft

grösser geworden ist.

Erich Gysling

Hinweise

Wiederaufbau einer Alpenbahn

Eisenbahnkundige wissen es natürlich:
Die Tenda-Linie, die Bahn, die von
Turin durchs Piémont nach Venti-
miglia führt, im Grenzbereich
zwischen Frankreich und Italien und eine
der kühnsten und landschaftlich in¬

teressantesten Alpenbahnen, ist seit
dem Spätherbst 1979 wieder im
Betrieb. Als man die Linie neu eröffnete,
waren hundert Jahre seit dem italienischen

Baubeschluss vergangen,
einundfünfzig Jahre seit der ersten
Inbetriebnahme und fünfunddreissig
Jahre seit der Zerstörung. Denn am



HINWEISE 705

Ende des Zweiten Weltkriegs sprengten

die Deutschen auf dem Rückzug
die Kunstbauten und das Geleise. Die
Tenda-Bahn war eine Ruine, deren
Strecke entlang Blindgänger drohten.
Es bedurfte eines italienisch-französischen

Abkommens (1970), um den
Wiederaufbau in die Wege zu leiten.
Das Buch von Rolf W. Butz berichtet
über dieses Werk, zeigt historische
Aufnahmen und Aufnahmen der
zerstörten Viadukte, Aufnahmen
verschiedener Bauzustände und orientiert
über technische Details (Orell Füssli
Verlag, Zürich 1984).

Gegenwelt, phonemisch dargestellt

Das Buch ist auf gutem Papier
typographisch vorbildlich gedruckt, die
Aufmachung gibt sich vornehm, ist
ausgestattet mit - allerdings etwas
geschmäcklerischen - Zeichnungen,
ist subventioniert von Institutionen
und von Privaten: «La Mort de
Chevrolet» ist sein Titel, und sein Inhalt
widerspricht dem vornehm-gepflegten
Äusseren. Drei Tage aus dem Leben
eines Homosexuellen, Tschimi ge¬

nannt, der sich mit Schewi und in
einer Episode auch mit Tiger abgibt,
Begierden, Gefühle, Träume, Wunschbilder

äussert und einem gebrechlichen

Glück nachjagt, werden da in
einem pausenlosen Sprachstrom
geschildert. Eine Vorbemerkung erläutert,

das Buch sei ein realistischer
Roman und enthalte Stellen, «welche
Augenblicke des Tagesablaufs
betreffen, die in eleganter Konversation
unbesprochen bleiben». Der Leser sei

frei, sie zu überspringen. Aber wenn er
nur mit der «phonemischen» Darstellung

zurechtkommt, mit der Mundart,
die da nicht in Wörter unterteilt ist,
sondern in Lautgruppen, in
Aussprache-Klumpen («hezicher richi
eutere chaner ferchlepfe sofiuer wo
ter schtrom schteut a ..»), wird der
Leser in den Sog einer Gegenwelt
geraten, die abstossend, fremd, brutal,
unmenschlich, auf eine mit nichts zu
vergleichende Weise traurig ist, die
WeltTschimis und Schewis, eine
Wirklichkeit ohne Ausweg. Verfasser dieses
Romans ist Martin Frank. Sein Buch
ist ein Schock. Man möchte es

verdrängen. Es ist stärker (Ammann Verlag,

Zürich 1984).

In den nächsten Heften lesen Sie:

Heinz R. Wuffli Vom Kult des Sonderfalls
Zum Entscheid über den Beitritt zur UNO

Peter Stadler Das schweizerische Geschichtsbild und Österreich
Erwin H. Hofer Völkerrecht und internationale Politik
Georges Nivat Der russische Nationalismus - gestern und heute
Esther Garke Mehrsprachiges Schottland oder die gespaltene

schottische Seele

Paul Huber Susan Sontag und die «Modernist sensibility»


	Das Buch

