
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Kunst- und Yampirgeschichten

Adolf Muschg, «Das Licht und der Schlüssels

Der Titel dieses «Erziehungsromans
eines Vampirs» geht auf eine
Geschichte aus dem alten Persien zurück,
«die kluge, die weise Geschichte von
einem Mann, der auf dem Weg vom
Wirtshaus nach Hause seinen Schlüssel
verloren hat. Jetzt sucht er ihn vor
seiner Haustür. Ein Freund kommt
vorbei. Was suchst du denn?, fragt
der Freund. — Meinen Schlüssel. —

Bist du sicher, dass du ihn hier
verloren hast? — Nein, aber hier habe
ich Licht.» Einer erzählt das als eine
Art Gleichnis im Kreis einer Therapiegruppe;

da hat die Geschichte ihren
übertragenen Sinn. Der Schlüssel zu
den dunklen Geheimnissen, zu den
Nöten und Ängsten findet sich meist
nicht in ihnen selbst, sondern da, wo
es hell ist. Als ein dunkles und
schwieriges Buch ist Adolf Muschgs
Roman «Das Licht und der Schlüssel»
angekündigt worden1. Man tue gut
daran, rät der Klappentext, sich das
Finden des Schlüssels nicht leicht zu
machen. In einer Publikumszeitschrift
habe ich sogar gelesen, vor diesem
Werk bekämen «selbst die robustesten
Kritiker weiche Knie». Was immer
das heissen mag, es scheint mir nicht
gerade dazu angetan, die Lust des
Lesers anzuregen. Der Autor, im
Dezember 1984 für sein Gesamtwerk mit
dem Zürcher Literaturpreis ausge¬

zeichnet, mag die Erfahrung machen,
dass Kritik und Leserschaft diesmal
eher zögernd reagieren, vorsichtig darauf

bedacht, sich keine Blosse zu
geben.

Ich möchte zunächst einfach von
dem Vergnügen reden, das mir das

Buch gemacht hat, und allerdings
auch von dem Eindruck, da werde
mit gescheiter und wendiger Prosa ein
Mangel in scheinbaren Überfluss
verwandelt. Da ist dann viel Text, viel
Wissen, viel glänzend inszenierte
Suada, jedoch nicht ganz so grosser
Ertrag. Das Buch ist vom Aufwand
her, hinsichtlich seiner Instrumentierung

und seines Reichtums an
Einfällen, eine imponierende Veranstaltung;

aber ich frage mich, ob der in-
szenatorische Kraftakt der eindringlichen,

mit grossem Ernst zu
bedenkenden Frage angemessen sei, die
«Das Licht und der Schlüssel»
aufwirft: der Frage nach dem Kunstwerk,
was es sei, worin die «symbolische
Totalität der Kunstschöpfung»
bestehe, wie es zur «Freiheit durch
wahrgenommene Ordnung» in der
Kunst komme. Diese Zitate entstammen

nicht dem Roman, sondern einer
Rezension Adolf Muschgs, in der er
sich eingehend mit der umfangreichen
nachgelassenen Studie des
Kunstwissenschaftlers Max Raphael befasst:



82 ZU ADOLF MUSCHG

«Wie will ein Kunstwerk gesehen
sein ?» Die Einsichten dieses linken
Kunstpädagogen, der sich in gleicher
Weise gegen die Unverbindlichkeit
des Kunstgenusses wie gegen die
Vereinfachungen des Agitprop gewendet
hat, veranlassen Muschg zu
kunsttheoretischen Erörterungen, die mir
wie ein nachträglicher Kommentar
zum Roman vorkommen. «Das Licht
und der Schlüssel» ist zwar eine
Abenteuergeschichte, eine Dracula-Para-
phrase, aber eben auch ein Buch, in
dem nach dem Verhältnis von Kunst
und Leben gefragt und von falsch und
echt in der Kunst, auch von der
paradoxen Tatsache gesprochen wird, dass
das vollendete «Trompe-Vœil» als
künstlerische Wahrheit erscheinen
kann. In der Raphael-Rezension übrigens

findet sich der Satz von der
künstlerischen Arbeit, die Cézanne
geleistet habe, «als ob sie der
verlorene Schlüssel zur Schöpfung des
,Deus creatoromnipotens' wäre». Und
im Roman hat das Thema seine den
Autor Muschg und sein literarisches
Schaffen ganz persönlich betreffende
Problematik. Da nämlich sagt die
Hauptfigur, der Vampir Samstag:
«Ich bin weder tot noch lebendig,
wenn ich schreibe; das Schreiben ist
eine eigene Verfassung, ein dritter
Zustand, eine Reduktion auf leeres
Papier, die gespannte Erwartung auf
nichts als Zeichen, die sich statt
meiner rühren .» Schreiben als
Möglichkeit, nicht ganz tot zu sein,
nicht ganz abgetrennt von dem
sogenannten ganzen Leben, Schreiben
als Existenzform des Vampirs, der
das Blut der Lebenden als Nahrung
braucht, - das ist das Dilemma
zwischen Literatur und Therapie, das
Adolf Muschg in den Frankfurter

Vorlesungen als sein eigenes Dilemma
beschrieben hat.

Doch sollen diese vorweggenommenen

Bemerkungen den Leser nicht
abschrecken. Er muss keine Angst
haben, dass er den Schlüssel nicht
finde. Hier werden schliesslich
Geschichten erzählt, und erst noch
Vampirgeschichten. «Das Licht und der
Schlüssel» ist keineswegs in einer
hermetischen oder verschlüsselten Sprache

geschrieben, sondern eingängig
und konziliant, höflich, korrekt, ja
leserfreundlich geradezu. Gut, da gibt
es fachmedizinische Erörterungen,
exakt recherchiert und ironisch
kommentiert, da gibt es immer wieder
(und höchst fachkundige) Ausführungen

über bildende Kunst und über
Künstlertum, sowohl die
Kunstgeschichte und das Betrachten von
Kunstwerken betreffend als auch die
aktuelle Kunstszene, und diese
wiederum wird genüsslich geschildert an
einem Beispiel vor allem, das dem
Erzähler - hier ganz in seinem Element

- zu satirisch-ironischen Rollenspielen
willkommene Gelegenheit gibt. Nein,
das ist alles, obgleich intellektuell
recht anspruchsvoll, mit bestrickender
Leichtigkeit erzählt. Der Bericht aus
der Therapiegruppe oder die Schilderung

der Konsultationen Samstags bei
medizinischen Koryphäen in Amsterdam

sind mit Perfektion und Witz
gestaltet, Muschg'sche Kabinettstücke.

Sie zeugen von der ungebrochenen

Spiellust des Erzählers.
Anders verhält es sich mit der

Konstruktion des Ganzen. Es gehört seit
seinen schriftstellerischen Anfängen
zur Charakteristik dieses Autors, dass

er seine grösseren epischen Vorhaben
ausgetüftelt inszeniert. Seine Japan-
Erfahrungen hat er aufgefächert und



ZU ADOLF MUSCHG 83

lässt den Public-Relations-Manager
Bischof den Roman «Im Sommer des
Hasen» aus Erzählungen von sechs
verschiedenen Schriftstellern
zusammensetzen. Anderen Erzählwerken -
etwa «Mitgespielt», «Albissers
Grund» oder «Bayun» - unterlegt er
den Bauplan des Kriminalromans, um
alsbald daraus auszubrechen, die
Erwartungen der Leser zu narren, den
Täter zum Opfer und den Detektiv
zum Täter zu machen. Für «Das
Licht und der Schlüssel» nun hat er
eine Form gewählt, die ihm grösste
Freiheit lässt; aber hält sie das Ganze
auch zusammen? Oder anders: Ist,
was als Erziehungsroman eines Vampirs

daherkommt, nicht schon durch
diese Form gefährdet? Der Schauplatz

Amsterdam steht fest. Aber sonst
ist manches mehrfach deutbar, ist -
zum Beispiel in den ersten beiden
Teilen des Buches - Monolog oder
imaginärer Dialog, im dritten Teil
dann wieder ein konventioneller
Roman und in der Nachschrift
kunsttheoretische Essayistik in Briefen.
Schon früh hat die Kritik - in
bewundernder Absicht - von der
«reichen Stilgarderobe» Adolf Muschgs
gesprochen. Das neue Werk bestätigt
diesen Befund, der mir - bei aller
Anerkennung imitatorischer Meisterschaft

- nie ganz unbedenklich schien
und es (wie der Autor selber nur zu
gut weiss) auch nicht ist, falls es
darum gehen sollte, «den Punkt der
vollkommenen Ehrlichkeit» zu
erreichen, von dem Adolf Muschg am
Schluss der Erzählung «Brämis
Aussicht» (in «Entfernte Bekannte»)
spricht. Möglicherweise aber ist nun
gerade dies des Erzählers tollkühne
Absicht, durch das bisher rückhaltloseste

Maskenspiel und die gewagte¬

ste Inszenierung dahin zu gelangen,
wo der Schein nicht mehr trügt.
Vielleicht zählt er - auch das eine
Formulierung aus der Raphael-Rezension

- auf das Gestaltungsvermögen des

Betrachters in eigener Sache, mithin
auf die Kreativität des Lesers im
Gebrauch dieses am Ende schon nicht
ganz einfachen Romangebildes.

Der Vampir und Un-Tote Samstag,
der nur nachts aus seinem Kellerverlies

im Papiermagazin an der
Herengracht 1001 in Amsterdam
hervorkommt, um der todkranken Mona
seine Menschensaugergeschichten zu
erzählen, ist eine der Rollen, in die
der Autor schlüpft, um verdeckt sprechen

zu können. Dass es auch um
seine eigenen Nöte geht, belegen
zahlreiche Kindheits- und Jugenderinnerungen

Samstags. Die Ansichten über
die Schweiz, die er als ein Land der
lebendig Toten sieht, gleichen denen
aufs Haar, die in «Albissers Grund»
vertreten werden. Die Reflexionen
über Schreiben, Literatur und Kunst
erlauben Querbezüge zu Adolf
Muschgs Vorlesungen «Literatur als

Therapie ?» Ausserdem ist der Vampir
Samstag wohl identisch mit jenem
Constantin Zerutt, den der Erzähler in
«Albissers Grund» in einem Schwebezustand

zwischen Leben und Tod, mit
einem Streifschuss am Auge, einem
ungewissen Schweigen überlassen hat.
Die Figur weist indessen auch Züge
des Werbemanagers Bischof auf; es

wird darauf angespielt. Er ist eben,
wie ihn ein junger, dem Leben und
der Liebe zugewandter Mann gegen
den Schluss des Romans apostrophiert,
«ein ewiger Alias», ein vielseitiger und



84 ZU ADOLF MUSCHG

redegewandter Verwandlungskünstler,
diesmal in der Maske des Vampirs,
eine «Reduktion auf leeres Papier»
insofern, als er tatsächlich aus
menschlichen Körpern Blut saugt, um
sich zu ernähren. In Amsterdam,
nachts vor dem Wandschirm, hinter
dem die schöne Mona schwer
erkrankt wachliegt, erzählt er aus seiner
Praxis als Saugtherapeut, dessen
Dienste drei blutvolle Arztgattinnen
eine Zeitlang in Anspruch nehmen.

Er soll, so gibt er vor, für einen
erblindeten Tabakkönig Gemälde aus
dem 17. Jahrhundert suchen und
erwerben, «die nicht nur das Gesehenwerden

lohnen, sondern das Sehen.
Die den Schmerz, sie nicht sehen zu
können, auf die Spitze treiben, wo er
brechen muss und etwas Neues
werden.» Kunst demnach als Mittel zur
Erlösung von Blindheit, als Elixir
gegen Lebensdefizite. Samstag sucht
Stilleben, «die Welt, ins reine gemalt»,
wie es einmal heisst. Da der geheimnisvolle

Mijnheer sich als eine Erfindung

des Vampirs erweist und dieser
sich also den Auftrag selber gegeben
hat, muss man folgern, dass er sich
seine eigenen Wünsche nach der
Totalität der Kunstschöpfung und nach
der im Kunstwerk zu erringenden
«Freiheit durch wahrgenommene
Ordnung» erfüllen möchte. Verwirrend ist
dabei in der Folge die Tatsache, dass
echte Vermeers und von van Meegeren

im Geiste und in der Kunst
Vermeers gemalte Bilder, keine Kopien,
einander täuschend ähnlich, voneinander

kaum zu unterscheiden sind. Im
dritten Teil (der als «Roman» im
Roman bezeichnet ist) gibt es ein
Gespräch, in dessen Verlauf der
Kunststudent und Polizist über den
«Dekorateur van Meegeren» aufschluss¬

reiche Angaben macht. Wenn Kunst
mit Können etwas zu tun hätte, sagt
er vor einem Gemälde des Fälschers,
dann wäre dieses Bild so gut wie die
«Nachtwache». Es schreie förmlich:
Vermeer Es schreie so laut, dass man
nicht sehen soll: hier wird nichts
gespielt. Jan Willem, der Kunststudent,
behauptet weiter, es habe genügt, dass

van Meegeren das Delfter Blau und
das dazu passende Gelb genau
getroffen habe, dann sei für die Kritiker
das Bild von Vermeer perfekt
gewesen. «Van Meegeren hat sie
bedient», heisst es da, und zwar tat er es

aus Rache, weil man ihn als blossen
Kunstgewerbler lange genug nicht
ernst genommen hatte. Die Kritiker
hätten geschrieben, an der Art, wie er
male, sei viel Kunst dran, aber kein
Schimmer von Originalität. Oder der
hochintellektuelle Stil seiner Malkunst
sei in jeder Hinsicht beeindruckend,

- aber er gehe einen nichts an. Da
habe er's ihnen dann gezeigt, indem er
anfing, wie Vermeer zu malen, ja
vollkommen in die Rolle des Johannes
Vermeer van Delft einzugehen.
Bedenkt man die Rezeptionsgeschichte
des bisherigen Schaffens von Adolf
Muschg (etwa anhand des Materialienbandes

von Judith Ricker-Abderhal-
den in der «edition suhrkamp»), so
könnte man vermuten, das sei
selbstironisch gesprochen. In den Sprüchen
der Van-Meegeren-Kritiker spiegeln
sich Vorhaltungen der Muschg-Kriti-
ker, Einwände im übrigen, die so
leicht nicht von der Hand zu weisen
sind.

Was im Verlauf der an Episoden
und Exkursen reichen Handlung von
den nächtlichen Gesprächen an Monas

Krankenbett bis zur Begegnung
dieser jungen Frau mit dem Kunst-



ZU ADOLF MUSCHG 85

Studenten Jan Willem van Helsing (die
Figur kommt im Dracula-Roman von
Bram Stoker vor) geschieht, ist im
wesentlichen die Rückkehr einer von den
Ärzten als unheilbar Aufgegebenen
ins Leben. Samstag begleitet sie auf
diesem Weg, auch noch über den
Zeitpunkt hinaus, da sie sich in Jan Willem

verliebt und mit diesem
zusammenzieht. Ganz am Schluss füttert
Samstag eine Katze, und was da auf
wenigen Seiten über das Katzenleben,
über die freie, nicht verpflichtende
Beziehung zwischen Katzen und
Menschen, vor allem über das Schweigen,
über die geballte Anwesenheit des
Katers Maudlin gesagt wird, zählt zu
den schönsten und bewegendsten
Stellen des Buches. Diese paar Seiten
Prosa haben einen anderen Klang,
eine Leichtigkeit ganz anderer Art als
die kunstreichen und kunstfertigen
Partien der übrigen Teile. Hier kommt
sozusagen die Grossveranstaltung zur
Ruhe, hier breitet sich die Stille aus,
das blinzelnde Sein einer Katze, die
sich's wohl sein lässt.

Die Geschichte des Vampirs in
Amsterdam ist ein witziger Einfall; aber
ihre Durchführung wirkt etwas
angestrengt und schematisch. «Immer
wenn mich ein Arzt zum Tode verurteilt»,

sagt Samstag, «bekomme ich
Hunger auf seine Frau.» Wie es dazu
kommt, wie er es anstellt, Myrna und
Maaike und Jeannette als regelmässige
Klientinnen seiner sonderbaren Praxis
als Saugtherapeut zu gewinnen, wird
uns weitgehend vorenthalten. Wir
müssen es als dreifach auftretende
Kuriosität einfach hinnehmen, als
Inszenierungseinfall und Arrangement

des Erzählers, dem es um andere

Dinge geht als um Verstrebung und
Verbindung der Teile. Ihm geht es um
Versuchsanordnungen, die ihm
erlauben, seine fabulierenden Argumentationen

über das Schreiben, über die
Schulmedizin, über Ordnung und
Unordnung, über Kunst und Fälschung
in Szene zu setzen. Er zieht
Zeitgeschichte bei, die Fälle van Meegeren
und Menten, oder gibt eine
makaberfaszinierende Beschreibung der
Krankheit Monas, Autoaggression
und Immunschwäche (LE), die einen
geradezu vermuten lassen könnte, er
habe den Nobelpreis für Medizin
vorausgeahnt. Er schildert das nächtliche
Amsterdam und fabuliert von Dra-
cula-Geschichten. Und vor allem
denkt er über die Kunst nach und gibt
in den dreizehn Briefen des Anhangs,
die durch den Schrifttyp deutlich von
den drei Hauptteilen abgehoben sind,
meisterliche Bildbeschreibungen. Da
geht es auch, geistreich und in sprachlicher

Perfektion, um das Geheimnis
des künstlerischen Schaffens. Mijn-
heer, der erfundene Auftraggeber
Samstags, sein anderes Ich, schliesst
den siebenten Brief mit dem Satz: «Ich
verlange von Kunst meinen Leib
zurück.» Aber alsbald führt er auch den
Beweis, dass Kunst unweigerlich zur
Ware werde, dass Stilleben die
Vorläufer der Werbung auf den
Plakatwänden seien.

Mit einem Bild hat Adolf Muschg
in den einleitenden Bemerkungen vor
einer Lesung sein Buch verglichen:
einem Trickbild nämlich, das völlig
verschiedene Sujets erscheinen lässt,
je nachdem, ob man es von vorn, von
der linken oder von der rechten Seite
her betrachtet. Er mag damit auf die
Mehrschichtigkeit, auf die Spiegel-



86 ZU ADOLF MUSCHG

effekte und das Labyrinthische seiner
Amsterdamer Vampirgeschichten
angespielt haben, sicher aber auch darauf,

dass dieses Werk auf dem schmalen

Grat zwischen fiction und
nonfiction angesiedelt ist, sich der
verdeckten Sprache bedient, um zur
unverhüllten Wahrheit zu gelangen.
Vielleicht ist «Das Licht und der
Schlüssel» Adolf Muschgs persönlichstes

Buch bisher, weniger verdeckt
gesprochen als selbst die Frankfurter

Vorlesungen, deren Weiterführung es

in gewisser Weise ist. Aber je
entschlossener er sich darin anschickt,
die Verkleidungen abzulegen, desto

verschlungener wird das Labyrinth
seiner Umwege.

Anton Krättli

1 Adolf Muschg, Das Licht und der
Schlüssel. Erziehungsroman eines Vampirs.

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1984.

Ein Prinzip Hoffnung von innen

Zu Rudolf Maria Holzapfel

Rudolf Maria Holzapfels grosses Werk
Panideal ist ein gewaltiger Gegenschlag

gegen den philosophischen,
ökonomischen und wissenschaftlichen
Materialismus des 19. Jahrhunderts1.
Dass ein solches Werk fast in Vergessenheit

geraten konnte, mag die «Be-
wusstseinskatastrophe» des Zweiten
Weltkrieges mit erklären. Jeder
Organismus, auch der menschliche, ist aus-
senbezogen ein Innen und innenbezogen

ein Aussen. Holzapfel, der eine
noch nie dagewesene und nicht mehr
erreichte Kulturpsychologie entwik-
kelt, zieht die Konsequenz aus dieser
fundamentalen organischen Voraussetzung.

Der Mensch für sich selbst ist
schon «Gesellschaft», eine Auffassung,
die in bemerkenswerter Übereinstimmung

steht mit der antiken Theorie
der «enkrateia» (Beherrschung im
Sinne von Selbstbeherrschung), wie sie

von Piaton, Xenophon, Aristoteles und

den Stoikern vertreten wurde. Auf
deren gesellschaftliche Tragweite und
Bedeutung hat insbesondere Aristoteles

hingewiesen. Aber Holzapfel geht
es bei weitem nicht nur um
Selbstbeherrschung, um «enkrateia», sondern
um dieses interne «Leben der
Gesellschaft», das vor und mit dem «Leben
der Gesellschaft» beginnt.

Das umgekehrte Prinzip Hoffnung

Kein Ideal, für das ich leben könnte.
Auch bei den Grössten kein Wink.
Selbst muss ich suchen,

vielleicht finden.

Dieser Dreizeiler Holzapfels weist
darauf hin, dass das Ziel des
Menschen der Mensch ist. Er setzt hinzu:
«Dies erlebte ich vor Beginn meines
Schaffens und lange nachher.»2 Holz-



ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL 87

apfel ist weit davon entfernt, äussere
Veränderungen der Gesellschaft
abzulehnen. Er weiss, aus eigener bitterer
Erfahrung, nur zu gut, wie
niederdrückend, wie absolut verhindernd
soziologisch bedingte Armut wirken
kann. Aber äusserlich bleibende
Veränderungen, ohne Veränderungen des
Menschenbildes selbst, scheinen ihm
verhängnisvoll. Denn der alte Adam
überlebt. Er setzt sich wieder durch,
auch in neuen Verhältnissen. Für Holzapfel

kommt das «Fressen» nicht vor
der «Moral». Es geht ihm deshalb
darum, zu zeigen, wie wichtig die
Ausbildung des «inneren Verkehrs», gleichsam

der «inneren Soziologie» des
Menschen in seinen Phantasiegebilden ist,
die «vorausgenommene Gesellschaft»
in Kunst, Philosophie, Wissenschaft
und Religion. Das Panideal
Holzapfels steht nicht im leeren Raum. Es
gleicht nicht dem «tanzenden Stern»
Nietzsches. Es ist immer gesellschaftlich

verankert, auch in der äussersten
Einsamkeit. Aber der Mensch
Holzapfels, er erschliesst sich in einer
Bewegung, die nicht nur von aussen nach
innen (die äussere Umgestaltung der
Gesellschaft), sondern auch von innen
nach aussen geht: eine Bewegung der
«inneren Revolution», wenn man so
will.

Kopernikus des Gewissens

Werterlebnis und Werttheorie stehen
bei Holzapfel in engster Verbindung.
Ich möchte ihn einen «Kopernikus des
Gewissens» nennen, weil er sich darauf
versteht, den «esprit de géométrie»,
die genaue Begrifflichkeit der
Gewissenstheorie, so mit deren «esprit de
finesse» (die berühmte Pascalsche Un¬

terscheidung), will sagen mit der
emotionalen Vielfalt der Manifestation des

Gewissens zu verbinden, dass wir
vermeinen, eine neue Welt zu schauen.
Es ist eine «Genealogie der Moral»,
aber eine ganz andere, ganz anders
inspirierte als diejenige Nietzsches. (Der
Vergleich mit Nietzsche ist übrigens
hochinteressant. Ich würde sagen: Bei
Holzapfel finden wir nicht weniger
Wahrheit, aber mehr Weisheit.) Es ist
auch eine hohe Schule der
Sozialpsychologie, weil Holzapfel eindringt
in die Hintergründe der Motivation der
«öffentlichen Menschen», weil er zeigt,
aufzeigt nicht nur die Wurzel, sondern
die moralische «Wurzel der Wurzeln»
ihres Handelns und der Mächte, die
ihr Verantwortungsbewusstsein regieren,

eben die Mächte ihres Gewissens.

Vorstellung einer «innerenSoziologie»:
Im Gewissen tritt der Mensch sich
selbst sozial entgegen ...3 Aber die
Phänomene des Gewissens sind nicht
nur von der positiven, der fördernden
Art. Zur «Phänomenologie des Gewissens»

gehört auch die «Dämonologie
des Gewissens», gehört etwa der
«Gewissensmord» 4, eine Attacke der
seelischen Innerlichkeit, die den skrupulösen

Menschen buchstäblich umbringen

kann. Scheinbar berührt sich hier
Holzapfel mit Nietzsche. Aber wie
ganz anders definiert er den
Gewissensmord als Nietzsche, der als Mittel
dagegen die Insensibilität predigt und
von dem «Biss des Hundes gegen einen
Stein» spricht. Nein, Holzapfel tritt
nicht für die Betäubung, sondern für
die Sensibilität und die Urteilskraft des
Gewissens ein, das zwischen seinen
Motiven klar zu unterscheiden, sie zu
bewerten versteht und die minderwertigen

Motive von den wertvollen
trennt.



88 ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL

Der werdende Gort

An manchen Stellen des Werks erkennen

wir, dass Holzapfel nicht nur
Kulturpsychologe, sondern auch
Kulturphysiologe ist (nicht etwa Kulturphysiologe

sans le savoir, er weiss genau
darum, es fehlt ihm nur das Wort). Er
sieht den engen Zusammenhang von
Seelengeist und Körper. Gerade darum
liegt ihm eine bedingungslose Vergöttlichung

von Mächten fern, die sich in
der Zeit nicht verändern. Schon der
Dreizeiler, den wir zitierten, weist darauf

hin. Was Tausende von Jahren alt
ist, in der Religion wie anderswo, ist
darum noch nicht gut, aber es kann
durchaus bestehen vor dem Wertbe-
wusstsein Holzapfels. Holzapfel ist kein
Bilderstürmer, er stürzt nicht die Statue

Gottes, wie Nietzsche, er spricht
nicht vom Tod Gottes. Aber sein
Gewissen, die Wertung seines Gewissens
wird durch Verehrung nicht
geschwächt und bestochen. Er selbst
stammt ab von einem der zwei grossen
Geistvölker, welche die Entwicklung
des Abendlandes bestimmt haben (das
andere sind die alten Griechen). Die
Höhe seines Standpunktes entspricht
der grossen Vergangenheit. Er tritt den
Gottesgestalten und deren Gestaltenwandel

wertend gegenüber. Damit
impliziert er ein, wie ich sagen möchte,
«Kontinuum der Offenbarung». Die
Offenbarung ist nicht ein für allemal
geschehen. Sie reisst nicht ab. Sie
verfügt über ein sowohl sinnliches wie
geistiges Kontinuum, entsprechend der
sinnlichen und geistigen Existenz und
Veranlagung des Menschen. Sie geht
ein in die Geschichte und Naturgeschichte,

in die Geschichte und
Naturgeschichte des religiös wertenden
Menschen, in die Geschichte und Na¬

turgeschichte der religiös wertenden
Menschheit.

Sinnliche und geistige Leidenschaft
der Wertung

An dieser Wertung, dem Motor des

«Kontinuums der Offenbarung», ist
sowohl die Vernunft wie das Gefühl
beteiligt. Die Wertung hat deshalb eine
sinnliche und eine geistige (abstraktive)
Grundlage. «Je harmonischer sich die
sinnliche mit der geistigen Leidenschaft

der Wertung, die Intensität ihrer
körperlichen Bewegung mit der Intensität

des Gefühls verbinden, desto
mächtiger können sie ins fremde Tief-
bewusstsein dringen, desto intensiveren
Eindruck im sozialen Gegenglied
hervorrufen, und um so kräftigere Spuren
in seinem Charakter hinterlassen.»5
Der logische Vorgang des Urteils und
die Farbe der Leidenschaft und Intensität

durchdringen sich gegenseitig.
Aber je eine kann auch dominieren,
obwohl die eine Richtung die andere
nie vollständig verdrängt. Je nachdem
der logische Vorgang oder die Leidenschaft

dominiert, spricht Holzapfel von
«Wertbeurteilung» oder «Wertschätzung»6.

Und da ist denn auch der
ganze Mensch daran beteiligt, eben im
Fortgang des «Kontinuums der
Offenbarung», der geschützt werden muss
sowohl vor dem «Vertrocknen» der
Spiritualität durch übermässige logische

Konstruktion wie auch vor dem
Versinken in eine Leidenschaft, die
dem Genius das Steuer der religiösen
Vernunft aus der Hand schlägt. Wir
finden hier wieder die fruchtbare
Dialektik des «esprit de géométrie» und
des «esprit de finesse», die Erkenntnis,
welche Rolle die Höhe des Bewusst-



ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL 89

seins spielt in der Bildung des
«Gesamtkunstwerks Mensch» und die Tiefe
der Leidenschaft. Sensuell-abstraktive
Elemente vereinigen sich zu
unwiderstehlicher Wirkung, entsprechend der
geistig-körperlichen, der psychosomatischen

Grundstruktur menschlicher
Existenz.

Das religiöse Urteil

Der zweite Band hat ein ganz besonderes

Verhältnis zum «Kontinuum der
Offenbarung». Dieses wird erreicht
durch das Offenstehen für religiöse
Inhalte, aber auch für deren Eintreten
in die «religiöse Urteilskraft». Holzapfel

hat nie den Fehler der tradierten
Theologie begangen, feststehende
religiöse Inhalte einfach als solche zu
verehren, ebensowenig aber den Fehler
der Aufklärung, religiöse Inhalte von
der sie durchdringenden Emotion zu
purgieren und sie als Aberglauben zu
erklären. Holzapfel steht zwischen
religiöser Emotion und Aufklärung. Es

war auch, möchte ich hinzufügen, die
Position von Jesus Christus. Jesus war
des Vaters Sohn. Aber auch der Sohn
des Vaters. Auch er steht im «Kontinuum

der Offenbarung», ausgehend
vom Alten, hinführend zum Neuen
Testament. Wie wäre seine Abwendung

von «Zahn um Zahn» und «Auge
um Auge» des Alten Testaments, seine
Hinwendung zur Liebe, etwa in der
Bergpredigt, anders zu erklären! Die
Eigenart des religiösen Urteils? Es
kennt nicht die Spezifikation des
logischen Urteils, ja, man könnte sogar
sagen, es kennt nicht die Abstraktion,
mindestens nicht die Abstraktion im
philosophischen, wissenschaftlichen,
künstlerischen, wirtschaftlichen, tech¬

nischen Sinne. Das Urteil des religiösen

Genius gilt eben dem
«Gesamtkunstwerk Mensch», nicht dessen
einzelnen Gliedern, von denen jedes für
sich insofern «trunken» ist, als es die
Beziehung zum Menschen als Ganzheit

verloren hat.

Kaumbewusstsein und Bewusstsein

«... öffne die uralten Tore und schaue
in das Dunkel hinein!» 7 Das Licht, das

sich dem Dunkel nähert, ist ein dem
Dunkel freundliches Licht, es vernichtet

das Dunkel nicht, es durchdringt
es, versteht es, erfüllt es mit neuem
Sinn. Es ist nicht das gnadenlose Licht
des Bewusstseins, das dem Kaumbe-
wusstsein entgegentritt. Da geht es

Holzapfel nun wirklich nicht um den
Konservatismus der Dunkelmänner,
sondern ganz im Gegenteil um die
letzte Auswirkung der wissenschaftlichen

Eroberung neuer Räume auf
das religiöse Gemüt, auf das religiöse
Bewusstsein, gegen, um es etwas pointiert

zu formulieren: die Bildung neuer
Dogmatismen, neuer «Kirchen», etwa
der «Wissenschaftskirche» (ein Begriff
von Ernst Mach). Ich nannte es das

«Galilei-Syndrom», was anspielt auf
den Konflikt zwischen Galilei und der
Kirche. Wie hat er sich ausgewirkt,
nicht schon bei Galilei selbst, aber
später bei der Ausbildung des
wissenschaftlichen Gemüts, des wissenschaftlichen

Bewusstseins? Daraus ist
entstanden das scharfe, klare Bewusstsein
der Wissenschaft (Descartes' claire et
distincte Weise des Erkennens), welche

davon überzeugt ist, die Wahrheit
zu «besitzen», als Gegenpart des ebenso

scharfen und klaren Bewusstseins
der mittelalterlichen Theologie, die



90 ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL

von der gleichen «Besitzgier» der
Wahrheit ergriffen ist. (Die Konsequenz

davon: Wissen ist Macht...).
Dogmatische Verabsolutierung hier,
dogmatische Verabsolutierung dort.
Auch Nietzsche steht, trotz seiner
Polemik gegen die wissenschaftliche
Logik, noch im Banne des scharfen, klaren

wissenschaftlichen Bewusstseins.
Er ruft aus: Das Herz der Erde ist von
Gold! Vor dieser Rückkehr, durch
Vermittlung des wissenschaftlichen
Dogmatismus, zur mittelalterlichen
Geozentrik, hat Holzapfel eindringlich
gewarnt. Das Ergebnis des
wissenschaftlichen Fortschritts sollte nicht zu
einer neuen Verhärtung, zu einem
neuen Dogmatismus führen. Was
unterscheidet die aus dem Kaumbewusstsein

aufsteigenden religiösen Bilder
von der scharfen und klaren
Ausschliesslichkeit des Sehens der
«wissenschaftlichen» Theologie und der
«Wissenschaftskirche»? Die religiöse
Ahnung. Sie lässt eine aus dem
Kaumbewusstsein hervorgehende, in das
Bewusstsein eingehende religiöse
Repräsentation zu, die keineswegs nur die
Gegenwart, sondern auch die Zukunft
betrifft - den Gestaltwandel der Götter,

das «Kontinuum der Offenbarung».

Der religiöse Körper

Es ist, wie bereits gesagt, das
kulturphysiologische Element in Holzapfels
Werk, für das ihm nicht und nie die
Sache, sondern nur das Wort fehlt.
Wo, wie, bei welcher Gelegenheit sprechen

unsere Theologen vom menschlichen

Körper? Er wird vornehm
begraben, auch wenn es bei einigen
modernen Theologen Bestrebungen gibt,
ihn wieder «auszugraben», aber strikte

nur im biblischen, nicht im
Zusammenhang einer sich ausbreitenden,
auch den Körper kulturphysiologisch
durchdringenden religiösen Urteilskraft

wie derjenigen Holzapfels. Holzapfel

meint auch dort den Körper, wo
er nicht von ihm spricht. Denn was aus
den «logoi spermatikoi», den Keimen
des Logos, aus dem Kaumbewusstsein
ins Bewusstsein aufsteigt, das hat doch
seinen Ursprung im körperlichen
Kaumbewusstsein. Das religiös
Unendliche ist auch ein Unendliches des

Körpers, es ist dessen innere, zugleich
biologische wie seelische, geistige und
geistliche, eben seine kulturphysiologische

Unendlichkeit. Der Hinduismus
spricht nicht zu Unrecht vom «idealen
Körper». Wesentlich ist, dass im Kapitel

«Erotisches Leben» 8 die Schranke
der Abstraktionen zwischen Sexus,
Eros und religiöser Agape aufgehoben
wird, die Schranke der Abstraktionen,
die dem religiösen Urteil so enge
Grenzen setzt und die Erkenntnis der
im Körper gründenden religiösen
Mächte verhindert. Es sind Abstraktionen,

die sowohl Physiologie wie
Tiefenpsychologie und Theologie
voneinander trennen und das Eindringen
in die kulturphysiologische Dimension
des religiösen Körpers unmöglich
machen. So erfasst Holzapfel den Kuss
nicht nur in seiner sexuellen und
erotischen Qualität, sondern er weist auf
ihn hin als Ausdrucksweise «geistigeren

und selbst religiösesten Seelenaustausches»

9.

Hans F. Geyer

1 Rudolf Maria Holzapfel, Hauptwerke,
Band I: Panideal, Band II: Welterlebnis,
Verlag Sauerländer, Aarau 1983. - 21/11.

- 3 1/148. - 41/147. - 51/327. - 61/328. -
711/15. - 811/359-392. - 911/362.



ZU ALBERT HAUSER 91

Im Dienst des Bewahrens

Zu Albert Hausers Sammelband «Mit Waldschritten gemessen»

Eine Festgabe

Zum 70. Geburtstag des emeritierten
ETH-Historikers und Soziologen
Albert Hauser ist von Freunden ein
umfänglicher Sammelband veröffentlicht
worden1. Er enthält eine Reihe von
Studien, die Albert Hauser während
langer Jahre zu anscheinend recht
verschiedenen Themen geschrieben hat.
Da findet sich nämlich Geschichtliches
und Kulturgeschichtliches, aber auch
die Volks- und Heimatkunde, die
Forst- und Agrargeschichte sind
vertreten.

Diese Studien kann auch der Laie
mit Vergnügen lesen; sie zeichnen sich
aus durch eine erfreuliche Schlichtheit
und Sachlichkeit der Darstellung. Es

gibt da fast keinen spezifischen
Fachjargon; die Texte nehmen durchwegs
Bezug auf das Allgemein-Menschliche.
Ferner enthalten sie sehr viele
Hinweise auf die Quellen, aus denen der
Autor geschöpft hat: alte Chroniken,
Sagen, Volkslieder und Gedichte. Man
spürt, dass Albert Hauser Empiriker
ist; seine Forschungen stützen sich ab
auf ein breites Fundament von Fakten;
frei schweifender Phantasie ist kein
Raum geboten. Und weiterhin spürt
man, dass er seine Zürcher und seine
Schweizer Heimat liebt, die Heimat,
die er zu Stadt und Land, in Feld und
Wald so gründlich erforscht hat.

Obwohl er nun zurückgreift bis ins

Mittelalter, wenn er etwa das

Nationalgefühl der alten Schweizer oder
ihren Heimatbegriff untersucht -, lässt

er doch auch die Gegenwart nie ganz
ausser acht. Gerade weil er in der
Tradition verwurzelt ist, weil sein
Forschen auch im Dienst des Bewahrens
steht - gerade darum muss ihm unsere
Gegenwart Sorgen bereiten.

Vergangenheit und Gegenwart

Zwar ist Albert Hauser weit entfernt
von jener landläufigen Fama der «guten

alten Zeit», die es ebensowenig
jemals gegeben hat wie eine «heile
Welt». Vor solchem Irrtum schützt die
Kenntnis der Geschichte. Diese hat
sich schon immer durch Krisen und
Kriege hindurchgewunden. Aber wir
befinden uns heute, vielleicht zum
erstenmal so deutlich, in einer Epoche,
in der die Tradition als solche in Frage
gestellt wird. Die «neue Welt von
morgen», die gewisse Kreise anstreben, soll
mit der Welt von heute überhaupt
nichts mehr zu tun haben! Es sind

Symptome der Dekadenz, ja der
Auflösung vorhanden, denen die
verunsicherte Gesellschaft mit allzugrosser
Toleranz begegnet. Unser Autor sagt
dazu: «Im Untergrund sammelt sich...
,eine Gegenwelt, welche die neue Welt
von morgen werden will'. Merkwürdi-



92 ZU ALBERT HAUSER

gerweise haben wir das noch immer
nicht zur Kenntnis genommen, und
erstaunlicherweise legen wir gegenüber
der Rauschgiftsucht, der enthemmten
Sexualität und der Pornographie eine
durch nichts zu rechtfertigende Langmut

an den Tag.» 2

Die Herkunft

Albert Hauser, der schon immer in
Wädenswil gelebt hat, bekennt sich
zum Schlag der «Seebuben», der offenbar

vital und auch etwas angriffig ist
und den er in seinen Aufsätzen zum
alten Zürcherland anschaulich
beschreibt. Er beschäftigt sich mit dem
Brauchtum der Bauern, mit Agrar-
und Forstproblemen. Aber es
interessiert ihn auch, wie aus der bäuerlichen

die industrielle Gesellschaft
hervorgegangen ist. Er geht den Gesetzen
nach, denen aller gesellschaftliche
Wandel untersteht.

So könnte er wohl, mit Gottfried
Keller, das «Lob des Herkommens»
anstimmen. Da aber der Mensch in die
Natur hineingeboren worden ist,
interessieren ihn auch die Bäume und
Blumen, denen er kundige Texte widmet.
Welche Blumen haben schon immer
unsere Bauerngärten geziert, welche
sind wann hinzugekommen und von
wo, welche sind Mode geworden oder
wieder in Vergessenheit geraten? In
einer Welt, die sich mehr und mehr
von ihrer Herkunft entfernt, entsteht
auch die Nostalgie. Leider ist auch sie
heute in den Strudel der allgemeinen
Kommerzialisierung hinuntergezogen
worden; man denke nur an den
Antiquitäten-Boom! Die Nostalgie ist ein
sentimentaler Ausdruck des Unbehagens

in unserer überrationalisierten
Welt. «Die Sehnsucht nach der Na¬

tur wird um so deutlicher, je stärker

sich die verwaltete Technik und
rationale Welt ausbreiten.»3 Aber der
Verfasser behält auch im Auge, dass

wir «der vielgeschmähten Technik und
Industrie unsere hohe Lebenshaltung
verdanken». Er weiss zu gut, wie
furchtbar die Armut früherer Jahrhunderte

auch in unseren Gegenden
gewesen ist. Wer alle Annehmlichkeiten
des Wohlstands beansprucht und zu
gleicher Zeit auf Technik und Wissenschaft

schimpft, ist nicht glaubhaft.
Das Rad der Geschichte lässt sich
nicht zurückdrehen; es geht viel eher
darum, in dem Tumult des Computer-
Zeitalters das Mass zu bewahren. Wer
könnte im Ernst behaupten, die Technik

sei das Böse? Böse ist allenfalls,
was der Mensch daraus macht.

Der Mensch ist nicht autonom

Die Ansprüche sind in den
hochindustrialisierten Ländern so gewachsen
und die Bevölkerungen haben so
zugenommen, dass die Erde der
Übernutzung kaum mehr gewachsen ist.
Wir sind doch wohl an eine Grenze
gelangt. Eine Umkehr ist immer noch
möglich, aber nicht ohne Einschränkungen,

ohne Verzichte. Das geht aus
den Äusserungen Albert Hausers
unmissverständlich hervor, auch wenn er
es nicht mit diesen Worten sagt: der
Mensch ist nicht autonom, er ist in den
Rahmen der ganzen Schöpfung mit
eingefügt-nicht in der Rolle des
Herrschers, sondern des dienenden Verwalters.

Ein grösserer Herrscher steht
immer noch über ihm, der das Ganze
überschaut und dem er Rechenschaft
schuldet. In den Worten des Autors:
«Der Mensch lebt nicht von Autos,



ZU ALBERT HAUSER 93

Tiefkühltruhen und Fernsehapparaten,
sondern von der unkäuflichen Welt
jenseits des Ökonomischen, von der
Würde, der Schönheit einer Blume
oder eines Bergbaches, von Gemeinschaft,

echter Liebe und Freundschaft,
vom Unberechnenden, über den Tag
und seine Zwecke Hinausreichenden.
,Der Mensch lebt', um mit dem
Evangelisten Matthäus zu reden, .nicht vom
Brot allein, sondern von einem
jeglichen Wort, das durch den Mund
Gottes geht'.»4

Das Frauenlob

In besonderem Masse sind die Frauen
berufen, in der Gesellschaft sinnvolle
Traditionen zu wahren, bei aller Offenheit

für Neues, das auftritt. Sie sind es

denn auch oft, die, ob bewusst oder
unbewusst, in der Gesellschaft sittliche
Massstäbe setzen. Albert Hauser
berichtet von der Frau, wie sie die alten
Chroniken und Sagen schildern: von
der Frau als Heldin, die sogar im Krieg
«ihren Mann stellt», aber auch von der
Frau als Hexe, die dem Aberglauben
des Volkes zum Opfer fällt. Er berichtet

auch von der «Züribieterin» der
neueren Zeit. Im 17. Jahrhundert
schreibt ein Deutscher von den hiesigen

Frauen: «Die Weiber sind zwar
schön, aber darneben unfreundlich,

sintemahlen sie keinen grüssen.» Ein
Waadtländer hat den Tatbestand wohl
besser erfasst, wenn er damals schreibt:
«Les femmes y sont fort réservées en
public, mais assez ouvertes dans la
maison. C'est là l'usage du pays.»5

Die heutige Entwicklung ist vieldeutig

und für uns noch unüberschaubar.
Sie erkennt der Frau mehr und mehr
die Gleichberechtigung zu, aber sie
ebnet auch - schon in der Kleidung -
die Unterschiede zwischen den
Geschlechtern ein. Sie verschafft der Frau
eine geachtete Stellung in der Berufswelt,

aber sie löst sie vom Haus, von
der Familie los. Die Hausfrauenarbeit
ist zu Unrecht in Misskredit geraten.
Die Scheidungen haben beträchtlich
zugenommen. Eine neue Familie ist im
Entstehen, die erst abends zusammenkommt,

um sich frühmorgens wieder
zu trennen. «Das Produkt dieser neuen
Familie», sagt Albert Hauser, sei «das
Schlüsselkind». Auch wenn man nicht
eben pessimistisch gestimmt ist, dürfte
man dennoch sagen: dieses Schlüsselkind

hält kaum den Schlüssel zu einer
glücklichen Zukunft in Händen.

Arthur Häny

1 Albert Hauser: Mit Waldschritten
gemessen. Land und Leute der alten und
neuen Schweiz. Artemis Verlags AG,
Zürich und München 1984. - 2 S. 52. -3 S. 39.

- 4 S. 54. - 5 S. 242.

Hinweise

Amerikanische Ideologie

Der in den Schweizer Monatsheften
im März 1978 erschienene und seither
vielzitierte Aufsatz des Zürcher Histo¬

rikers Kurt R. Spillmann dürfte die
Keimform des jetzt in zunächst kleiner
Auflage erscheinenden Werks gewesen
sein. Es führt einen bedeutenden
Traditionsstrang der amerikanischen Ge-



94 HINWEISE

schichte nach, in dem sich herstellbare
Vollkommenheit, Zukunftsbezogen-
heit, puritanische Eschatologie und
Auserwähltheitsideologie (manifest
destiny) mit weltlichen Interessen und
mit Fortschrittsglauben verbinden.
Das reicht von der territorialen
Expansion des 19. Jahrhunderts zur
Gegenwart einer «Weltmacht wider
Willen». Hier wird die innenpolitische
Funktion der Friedensideologie analysiert.

Die jeweils letzten Abschnitte der
drei Teile des Werks tragen Titel, die
mit einem Fragezeichen versehen sind.
Unter Fragen, die sich in diesem
Zusammenhang stellen, wären auch
folgende zu nennen: Hat Jimmy Carters
.Politik der Menschenrechte' die
Sowjetführung stärker provoziert als
Ronald Reagans machtpolitischer Realismus?

Kann Friedensideologie den
Frieden eventuell weniger schützen als
Realismus Zum Zusammenwirken
und Konflikt zwischen Moralismus
und Realpolitik, zur Frage, wann
Moralismus Selbstzweck ist, wann er
selber Instrument einer Machtpolitik
wird, bietet Kurt R. Spillmanns
Untersuchung wesentliche, ja unentbehrliche
Orientierungshilfe (Kurt R. Spillmann,
Amerikas Ideologie des Friedens, Peter

Lang, Bern 1984).

Eichendorffs Jugend

Im Nachlass der Dichterin Marie
Luise Kaschnitz fand sich - mit dem
Titel «Florens» - ein handschriftlich
in ein Heft geschriebener Essay, der
1944 entstanden ist. Er beginnt mit
dem Hinweis, wie Eichendorff, dem
Tode nahe, in immer neuen Fassungen
Erinnerungen an seine Kindheit, an die

verlorene Heimat, an Lubowitz, an
das abgebrannte Schloss Tost
aufgezeichnet habe. Auch die Verfasserin
der Studie mochte damals, gegen Ende
des Weltkrieges, an ihre Kindheit und
an verlorene Paradiese denken. Der
Ciaassen Verlag (Düsseldorf) hat eine
geschmackvoll gestaltete Sonderausgabe

des Aufsatzes herausgebracht,
mit faksimilierten Textproben auf den
Innenseiten der Buchdeckel und mit
ausgewählten Gedichten Eichendorffs
sowie Zitaten aus seinen Lebenserinnerungen,

die dem Text von Marie
Luise Kaschnitz an die Seite gestellt
sind.

Goethe als Objekt der
Psychoanalyse

K. R. Eissler, der 1908 in Wien geboren
wurde und 1938 in die USA emigrierte,
arbeitete dort als Psychoanalytiker
und hat in jahrzehntelanger Arbeit ein

Sigmund-Freud-Archiv aufgebaut, dessen

Schätze der Forschung nützlich
sind. Eissler, der bescheiden erklärt,
seine Studie über Goethe sei das

Ergebnis eines Zufalls, hat das Leben des

Dichters anhand von Briefen,
Tagebüchern und dichterischen Werken
akkurat nach der psychoanalytischen
Lehre und Methode befragt. Das
Resultat ist ein monumentales Buch, zwei
schwere Wälzer, in denen die psychische

Geschichte Goethes von den

Leipziger Studentenjahren an mit
Scharfsinn und analytischer Intuition
verfolgt und gedeutet wird. An Interesse

für die deutsche Übersetzung des

Werks, von der bisher der erste Band
erschienen ist, wird es nicht fehlen.
Germanisten wie Peter von Matt und
Jost Hermand begrüssen den «konse-



HINWEISE 95

quenten Einbezug psychoanalytischer
Kriterien in die Literaturwissenschaft»,
nennen Eisslers Studie «das wichtigste,
klügste und resultatreichste psychologische

Werk über Goethe» und Eissler
selbst einen wirklichen Biographen,
der viele faszinierende Details in
Goethes Privatleben entdeckt habe,
die bisher übersehen worden seien.
Das kann - nach der Lektüre des

ersten Bandes (der zweite wird
demnächst erscheinen) - zwar schwerlich
bestritten werden. Und doch kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren,
K. R. Eissler habe sich nicht ganz das

richtige Objekt ausgewählt. Kleist oder
Hölderhn wären vielleicht doch noch
ergiebiger gewesen. Goethes Lebens¬

weg führt ohne Frage durch manche
ernste Krise und über Abgründe; was

jedoch immer bewunderswert
erscheint, ist die Sicherheit, gewissermassen

die psychohygienische Intuition,

mit der Goethe diese Krisen
gemeistert hat. Ihn sozusagen als einen

therapeutischen Fall zu betrachten, ist
ein wenig merkwürdig trotz allem, was
Eissler an beweiskräftigen Argumenten

vorzubringen hat. Peter Fischer
hat das Werk aus dem Amerikanischen
übersetzt, Rüdiger Scholz zeichnet als

Herausgeber, zahlreiche Institute und
private Spender haben die deutsche

Ausgabe ermöglicht (Verlag Stroem-
feldlRoter Stern, Frankfurt am Main
1983).

ATAG

Wirtschaftsprüfung

Wirtschaftsberatung

Allgemeine
Treuhand AG


	Das Buch

