Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 65 (1985)

Heft: 1

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Kunst- und Vampirgeschichten

Adolf Muschg, «Das Licht und der Schliissel»

Der Titel dieses «Erziehungsromans
eines Vampirs» geht auf eine Ge-
schichte aus dem alten Persien zuriick,
«die kluge, die weise Geschichte von
einem Mann, der auf dem Weg vom
Wirtshaus nach Hause seinen Schliissel
verloren hat. Jetzt sucht er ihn vor
seiner Haustiir. Ein Freund kommt
vorbei. Was suchst du denn?, fragt
der Freund. — Meinen Schliissel. —
Bist du sicher, dass du ithn hier ver-
loren hast? — Nein, aber hier habe
ich Licht.» Einer erzihlt das als eine
Art Gleichnis im Kreis einer Therapie-
gruppe; da hat die Geschichte ihren
tibertragenen Sinn. Der Schliissel zu
den dunklen Geheimnissen, zu den
Noten und Angsten findet sich meist
nicht in ihnen selbst, sondern da, wo
es hell ist. Als ein dunkles und
schwieriges Buch ist Adolf Muschgs
Roman «Das Licht und der Schliissel»
angekiindigt worden!. Man tue gut
daran, rit der Klappentext, sich das
Finden des Schliissels nicht leicht zu
machen. In einer Publikumszeitschrift
habe ich sogar gelesen, vor diesem
Werk bekamen «selbst die robustesten
Kritiker weiche Knie». Was immer
das heissen mag, es scheint mir nicht
gerade dazu angetan, die Lust des
Lesers anzuregen. Der Autor, im De-
zember 1984 fiir sein Gesamtwerk mit
dem Ziircher Literaturpreis ausge-

zeichnet, mag die Erfahrung machen,
dass Kritik und Leserschaft diesmal
eher zogernd reagieren, vorsichtig dar-
auf bedacht, sich keine Blosse zu
geben.

Ich mochte zunidchst einfach von
dem Vergniigen reden, das mir das
Buch gemacht hat, und allerdings
auch von dem Eindruck, da werde
mit gescheiter und wendiger Prosa ein
Mangel in scheinbaren Uberfluss ver-
wandelt. Da ist dann viel Text, viel
Wissen, viel glinzend inszenierte
Suada, jedoch nicht ganz so grosser
Ertrag. Das Buch ist vom Aufwand
her, hinsichtlich seiner Instrumen-
tierung und seines Reichtums an Ein-
fillen, eine imponierende Veranstal-
tung; aber ich frage mich, ob der in-
szenatorische Kraftakt der eindring-
lichen, mit grossem Ernst zu beden-
kenden Frage angemessen sei, die
«Das Licht und der Schliissel» auf-
wirft: der Frage nach dem Kunstwerk,
was es sei, worin die «symbolische
Totalitidt der Kunstschopfung» be-
stehe, wie es zur «Freiheit durch
wahrgenommene Ordnung» in der
Kunst komme. Diese Zitate entstam-
men nicht dem Roman, sondern einer
Rezension Adolf Muschgs, in der er
sich eingehend mit der umfangreichen
nachgelassenen Studie des Kunst-
wissenschaftlers Max Raphael befasst:



82 ZU ADOLF MUSCHG

«Wie will ein Kunstwerk gesehen
sein?» Die Einsichten dieses linken
Kunstpdadagogen, der sich in gleicher
Weise gegen die Unverbindlichkeit
des Kunstgenusses wie gegen die Ver-
einfachungen des Agitprop gewendet
hat, veranlassen Muschg zu kunst-
theoretischen Erdrterungen, die mir
wie ein nachtriglicher Kommentar
zum Roman vorkommen. «Das Licht
und der Schliissel» ist zwar eine Aben-
teuergeschichte, eine Dracula-Para-
phrase, aber eben auch ein Buch, in
dem nach dem Verhiltnis von Kunst
und Leben gefragt und von falsch und
echt in der Kunst, auch von der para-
doxen Tatsache gesprochen wird, dass
das vollendete «Trompe-l'@il> als
kiinstlerische = Wahrheit erscheinen
kann. In der Raphael-Rezension {ibri-
gens findet sich der Satz von der
kiinstlerischen Arbeit, die Cézanne
geleistet habe, «als ob sie der ver-
lorene Schliissel zur Schopfung des
,Deus creator omnipotens‘ wire». Und
im Roman hat das Thema seine den
Autor Muschg und sein literarisches
Schaffen ganz personlich betreffende
Problematik. Da nidmlich sagt die
Hauptfigur, der Vampir Samstag:
«Ich bin weder tot noch lebendig,
wenn ich schreibe; das Schreiben ist
eine eigene Verfassung, ein dritter Zu-
stand, eine Reduktion auf leeres Pa-
pier, die gespannte Erwartung auf
nichts als Zeichen, die sich statt
meiner riihren ...» Schreiben als
Moglichkeit, nicht ganz tot zu sein,
nicht ganz abgetrennt von dem so-
genannten ganzen Leben, Schreiben
als Existenzform des Vampirs, der
das Blut der Lebenden als Nahrung
braucht, — das ist das Dilemma zwi-
schen Literatur und Therapie, das
Adolf Muschg in den Frankfurter

Vorlesungen als sein eigenes Dilemma
beschrieben hat.

Doch sollen diese vorweggenom-
menen Bemerkungen den Leser nicht
abschrecken. Er muss keine Angst
haben, dass er den Schliissel nicht
finde. Hier werden schliesslich Ge-
schichten erzahlt, und erst noch Vam-
pirgeschichten. «Das Licht und der
Schliissel» ist keineswegs in einer her-
metischen oder verschliisselten Spra-
che geschrieben, sondern eingingig
und konziliant, hoflich, korrekt, ja
leserfreundlich geradezu. Gut, da gibt
es fachmedizinische Erorterungen,
exakt recherchiert und ironisch kom-
mentiert, da gibt es immer wieder
(und hochst fachkundige) Ausfiihrun-
gen iiber bildende Kunst und iiber
Kiinstlertum, sowohl die Kunst-
geschichte und das Betrachten von
Kunstwerken betreffend als auch die
aktuelle Kunstszene, und diese wie-
derum wird geniisslich geschildert an
einem Beispiel vor allem, das dem Er-
zdhler — hier ganz in seinem Element
— zu satirisch-ironischen Rollenspielen
willkommene Gelegenheit gibt. Nein,
das ist alles, obgleich intellektuell
recht anspruchsvoll, mit bestrickender
Leichtigkeit erzidhlt. Der Bericht aus
der Therapiegruppe oder die Schilde-
rung der Konsultationen Samstags bei
medizinischen Koryphiden in Amster-
dam sind mit Perfektion und Witz
gestaltet, Muschg’sche  Kabinett-
stlicke. Sie zeugen von der ungebro-
chenen Spiellust des Erzihlers.

Anders verhilt es sich mit der Kon-
struktion des Ganzen. Es gehort seit
seinen schriftstellerischen Anfiangen
zur Charakteristik dieses Autors, dass
er seine grosseren epischen Vorhaben
ausgetiiftelt inszeniert. Seine Japan-
Erfahrungen hat er aufgefiachert und



ZU ADOLF MUSCHG 83

lasst den Public-Relations-Manager
Bischof den Roman «Im Sommer des
Hasen» aus Erzdhlungen von sechs
verschiedenen Schriftstellern zusam-
mensetzen. Anderen Erzidhlwerken -
etwa «Mitgespielt», «Albissers
Grund» oder «Bayun» — unterlegt er
den Bauplan des Kriminalromans, um
alsbald daraus auszubrechen, die Er-
wartungen der Leser zu narren, den
Tater zum Opfer und den Detektiv
zum Tater zu machen. Fiir «Das
Licht und der Schliissel» nun hat er
eine Form gewihlt, die ihm grosste
Freiheit ldsst; aber hilt sie das Ganze
auch zusammen? Oder anders: Ist,
was als Erziehungsroman eines Vam-
pirs daherkommt, nicht schon durch
diese Form gefdhrdet? Der Schau-
platz Amsterdam steht fest. Aber sonst
ist manches mehrfach deutbar, ist —
zum Beispiel in den ersten beiden
Teilen des Buches — Monolog oder
imagindrer Dialog, im dritten Teil
dann wieder ein konventioneller Ro-
man und in der Nachschrift kunst-
theoretische Essayistik in Briefen.
Schon frith hat die Kritik - in be-
wundernder Absicht — von der «rei-
chen Stilgarderobe»> Adolf Muschgs
gesprochen. Das neue Werk bestitigt
diesen Befund, der mir — bei aller
Anerkennung imitatorischer Meister-
schaft — nie ganz unbedenklich schien
und es (wie der Autor selber nur zu
gut weiss) auch nicht ist, falls es
darum gehen sollte, «den Punkt der
vollkommenen Ehrlichkeit» zu er-
reichen, von dem Adolf Muschg am
Schluss der Erzéhlung «Brimis Aus-
sicht» (in «Entfernte Bekannte»)
spricht. Moglicherweise aber ist nun
gerade dies des Erzidhlers tollkiihne
Absicht, durch das bisher riickhalt-
loseste Maskenspiel und die gewagte-

ste Inszenierung dahin zu gelangen,
wo der Schein nicht mehr triigt. Viel-
leicht zéhlt er — auch das eine For-
mulierung aus der Raphael-Rezension
— auf das Gestaltungsvermdgen des
Betrachters in eigener Sache, mithin
auf die Kreativitdat des Lesers im Ge-
brauch dieses am Ende schon nicht
ganz einfachen Romangebildes.

*k

Der Vampir und Un-Tote Samstag,
der nur nachts aus seinem Keller-
verlies im Papiermagazin an der He-
rengracht 1001 in Amsterdam hervor-
kommt, um der todkranken Mona
seine Menschensaugergeschichten zu
erzahlen, ist eine der Rollen, in die
der Autor schliipft, um verdeckt spre-
chen zu konnen. Dass es auch um
seine eigenen Note geht, belegen zahl-
reiche Kindheits- und Jugenderinne-
rungen Samstags. Die Ansichten iiber
die Schweiz, die er als ein Land der
lebendig Toten sieht, gleichen denen
aufs Haar, die in «Albissers Grund»
vertreten werden. Die Reflexionen
tiber Schreiben, Literatur und Kunst
erlauben Querbeziige zu Adolf
Muschgs Vorlesungen «Literatur als
Therapie?» Ausserdem ist der Vampir
Samstag wohl identisch mit jenem
Constantin Zerutt, den der Erzihler in
«Albissers Grund>» in einem Schwebe-
zustand zwischen Leben und Tod, mit
einem Streifschuss am Auge, einem
ungewissen Schweigen iiberlassen hat.
Die Figur weist indessen auch Ziige
des Werbemanagers Bischof auf; es
wird darauf angespielt. Er ist eben,
wie ihn ein junger, dem Leben und
der Liebe zugewandter Mann gegen
den Schluss des Romans apostrophiert,
«ein ewiger Alias», ein vielseitiger und



84 ZU ADOLF MUSCHG

redegewandter Verwandlungskiinstler,
diesmal in der Maske des Vampirs,
eine «Reduktion auf leeres Papier»
insofern, als er tatsdchlich aus
menschlichen Korpern Blut saugt, um
sich zu erndahren. In Amsterdam,
nachts vor dem Wandschirm, hinter
dem die schone Mona schwer er-
krankt wachliegt, erzihlt er aus seiner
Praxis als Saugtherapeut, dessen
Dienste drei blutvolle Arztgattinnen
eine Zeitlang in Anspruch nehmen.
Er soll, so gibt er vor, fiir einen er-
blindeten TabakkOnig Gemailde aus
dem 17. Jahrhundert suchen und er-
werben, «die nicht nur das Gesehen-
werden lohnen, sondern das Sehen.
Die den Schmerz, sie nicht sehen zu
konnen, auf die Spitze treiben, wo er
brechen muss und etwas Neues wer-
den.» Kunst demnach als Mittel zur
Erlosung von Blindheit, als Elixir ge-
gen Lebensdefizite. Samstag sucht
Stilleben, «die Welt, ins reine gemalt»,
wie es einmal heisst. Da der geheim-
nisvolle Mijnheer sich als eine Erfin-
dung des Vampirs erweist und dieser
sich also den Auftrag selber gegeben
hat, muss man folgern, dass er sich
seine eigenen Wiinsche nach der To-
talitit der Kunstschopfung und nach
der im Kunstwerk zu erringenden
«Freiheit durch wahrgenommene Ord-
nung» erfiillen mochte. Verwirrend ist
dabei in der Folge die Tatsache, dass
echte Vermeers und von van Meege-
ren im Geiste und in der Kunst Ver-
meers gemalte Bilder, keine Kopien,
einander tduschend dhnlich, vonein-
ander kaum zu unterscheiden sind. Im
dritten Teil (der als «Roman» im Ro-
man bezeichnet ist) gibt es ein Ge-
spriach, in dessen Verlauf der Kunst-
student und Polizist iiber den «De-
korateur van Meegeren» aufschluss-

reiche Angaben macht. Wenn Kunst
mit Konnen etwas zu tun hitte, sagt
er vor einem Gemalde des Filschers,
dann wire dieses Bild so gut wie die
«Nachtwache». Es schreie formlich:
Vermeer! Es schreie so laut, dass man
nicht sehen soll: hier wird nichts ge-
spielt. Jan Willem, der Kunststudent,
behauptet weiter, es habe gentigt, dass
van Meegeren das Delfter Blau und
das dazu passende Gelb genau ge-
troffen habe, dann sei fiir die Kritiker
das Bild von Vermeer perfekt ge-
wesen. «Van Meegeren hat sie be-
dient», heisst es da, und zwar tat er es
aus Rache, weil man ihn als blossen
Kunstgewerbler lange genug nicht
ernst genommen hatte. Die Kritiker
hitten geschrieben, an der Art, wie er
male, sei viel Kunst dran, aber kein
Schimmer von Originalitdt. Oder der
hochintellektuelle Stil seiner Malkunst
sei in jeder Hinsicht beeindruckend,
— aber er gehe einen nichts an. Da
habe er’s ihnen dann gezeigt, indem er
anfing, wie Vermeer zu malen, ja voll-
kommen in die Rolle des Johannes
Vermeer van Delft einzugehen. Be-
denkt man die Rezeptionsgeschichte
des bisherigen Schaffens von Adolf
Muschg (etwa anhand des Materialien-
bandes von Judith Ricker-Abderhal-
den in der «edition suhrkamp»), so
konnte man vermuten, das sei selbst-
ironisch gesprochen. In den Spriichen
der Van-Meegeren-Kritiker spiegeln
sich Vorhaltungen der Muschg-Kriti-
ker, Einwidnde im iibrigen, die so
leicht nicht von der Hand zu weisen
sind.

Was im Verlauf der an Episoden
und Exkursen reichen Handlung von
den nichtlichen Gesprichen an Mo-
nas Krankenbett bis zur Begegnung
dieser jungen Frau mit dem Kunst-



ZU ADOLF MUSCHG 85

studenten Jan Willem van Helsing (die
Figur kommt im Dracula-Roman von
Bram Stoker vor) geschieht, ist im we-
sentlichen die Riickkehr einer von den
Arzten als unheilbar Aufgegebenen
ins Leben. Samstag begleitet sie auf
diesem Weg, auch noch iiber den Zeit-
punkt hinaus, da sie sich in Jan Wil-
lem verliebt und mit diesem zusam-
menzieht. Ganz am Schluss fiittert
Samstag eine Katze, und was da auf
wenigen Seiten iiber das Katzenleben,
iiber die freie, nicht verpflichtende
Beziehung zwischen Katzen und Men-
schen, vor allem iiber das Schweigen,
iber die geballte Anwesenheit des
Katers Maudlin gesagt wird, zéhlt zu
den schonsten und bewegendsten
Stellen des Buches. Diese paar Seiten
Prosa haben einen anderen Klang,
eine Leichtigkeit ganz anderer Art als
die kunstreichen und kunstfertigen
Partien der iibrigen Teile. Hier kommt
sozusagen die Grossveranstaltung zur
Ruhe, hier breitet sich die Stille aus,
das blinzelnde Sein einer Katze, die
sich’s wohl sein lasst.

*

Die Geschichte des Vampirs in Am-
sterdam ist ein witziger Einfall; aber
ihre Durchfiihrung wirkt etwas an-
gestrengt und schematisch. «Immer
wenn mich ein Arzt zum Tode verur-
teilt», sagt Samstag, «bekomme ich
Hunger auf seine Frau.» Wie es dazu
kommt, wie er es anstellt, Myrna und
Maaike und Jeannette als regelmissige
Klientinnen seiner sonderbaren Praxis
als Saugtherapeut zu gewinnen, wird
uns weitgehend vorenthalten. Wir
miissen es als dreifach auftretende
Kuriositdat einfach hinnehmen, als In-
szenierungseinfall und Arrangement

des Erzihlers, dem es um andere
Dinge geht als um Verstrebung und
Verbindung der Teile. Ihm geht es um
Versuchsanordnungen, die ihm er-
lauben, seine fabulierenden Argumen-
tationen iiber das Schreiben, iiber die
Schulmedizin, {iber Ordnung und Un-
ordnung, tiber Kunst und Filschung
in Szene zu setzen. Er zieht Zeit-
geschichte bei, die Fille van Meegeren
und Menten, oder gibt eine makaber-
faszinierende = Beschreibung der
Krankheit Monas, Autoaggression
und Immunschwiche (LE), die einen
geradezu vermuten lassen konnte, er
habe den Nobelpreis fiir Medizin vor-
ausgeahnt. Er schildert das néchtliche
Amsterdam und fabuliert von Dra-
cula-Geschichten. Und vor allem
denkt er iiber die Kunst nach und gibt
in den dreizehn Briefen des Anhangs,
die durch den Schrifttyp deutlich von
den drei Hauptteilen abgehoben sind,
meisterliche Bildbeschreibungen. Da
geht es auch, geistreich und in sprach-
licher Perfektion, um das Geheimnis
des kiinstlerischen Schaffens. Mijn-
heer, der erfundene Auftraggeber
Samstags, sein anderes Ich, schliesst
den siebenten Brief mit dem Satz: «Ich
verlange von Kunst meinen Leib zu-
riick.» Aber alsbald fiihrt er auch den
Beweis, dass Kunst unweigerlich zur
Ware werde, dass Stilleben die Vor-
laufer der Werbung auf den Plakat-
winden seien.

Mit einem Bild hat Adolf Muschg
in den einleitenden Bemerkungen vor
einer Lesung sein Buch verglichen:
einem Trickbild namlich, das vollig
verschiedene Sujets erscheinen lisst,
je nachdem, ob man es von vorn, von
der linken oder von der rechten Seite
her betrachtet. Er mag damit auf die
Mehrschichtigkeit, auf die Spiegel-



86 ZU ADOLF MUSCHG

effekte und das Labyrinthische seiner
Amsterdamer Vampirgeschichten an-
gespielt haben, sicher aber auch dar-
auf, dass dieses Werk auf dem schma-
len Grat zwischen fiction und non-
fiction angesiedelt ist, sich der ver-
deckten Sprache bedient, um zur un-
verhiillten Wahrheit zu gelangen.
Vielleicht ist «Das Licht und der
Schliissel» Adolf Muschgs personlich-
stes Buch bisher, weniger verdeckt ge-
sprochen als selbst die Frankfurter

Ein Prinzip Hoffnung von innen

Zu Rudolf Maria Holzapfel

Rudolf Maria Holzapfels grosses Werk
Panideal ist ein gewaltiger Gegen-
schlag gegen den philosophischen,
okonomischen und wissenschaftlichen
Materialismus des 19. Jahrhunderts 1.
Dass ein solches Werk fast in Verges-
senheit geraten konnte, mag die «Be-
wusstseinskatastrophe» des Zweiten
Weltkrieges mit erkldaren. Jeder Orga-
nismus, auch der menschliche, ist aus-
senbezogen ein Innen und innenbezo-
gen ein Aussen. Holzapfel, der eine
noch nie dagewesene und nicht mehr
erreichte Kulturpsychologie entwik-
kelt, zieht die Konsequenz aus dieser
fundamentalen organischen Voraus-
setzung. Der Mensch fiir sich selbst ist
schon «Gesellschaft», eine Auffassung,
die in bemerkenswerter Ubereinstim-
mung steht mit der antiken Theorie
der «enkrateia» (Beherrschung im
Sinne von Selbstbeherrschung), wie sie
von Platon, Xenophon, Aristoteles und

Vorlesungen, deren Weiterfiihrung es
in gewisser Weise ist. Aber je ent-
schlossener er sich darin anschickt,
die Verkleidungen abzulegen, desto
verschlungener wird das Labyrinth
seiner Umwege.

Anton Krdattli

1 Adolf Muschg, Das Licht und der
Schliissel. Erziehungsroman eines Vam-
pirs. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am
Main 1984.

den Stoikern vertreten wurde. Auf de-
ren gesellschaftliche Tragweite und
Bedeutung hat insbesondere Aristote-
les hingewiesen. Aber Holzapfel geht
es bei weitem nicht nur um Selbstbe-
herrschung, um «enkrateia», sondern
um dieses interne «Leben der Gesell-
schaft», das vor und mit dem «Leben
der Gesellschaft» beginnt.

Das umgekehrte Prinzip Hoffnung

Kein Ideal, fiir das ich leben konnte.
Auch bei den Grossten kein Wink.
Selbst muss ich suchen,

vielleicht finden.

Dieser Dreizeiler Holzapfels weist
darauf hin, dass das Ziel des Men-
schen der Mensch ist. Er setzt hinzu:
«Dies erlebte ich vor Beginn meines
Schaffens und lange nachher.» 2 Holz-



ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL 87

apfel ist weit davon entfernt, dussere
Verdanderungen der Gesellschaft abzu-
lehnen. Er weiss, aus eigener bitterer
Erfahrung, nur zu gut, wie nieder-
driickend, wie absolut verhindernd so-
ziologisch bedingte Armut wirken
kann. Aber dusserlich bleibende Ver-
anderungen, ohne Veridnderungen des
Menschenbildes selbst, scheinen ihm
verhéngnisvoll. Denn der alte Adam
uiberlebt. Er setzt sich wieder durch,
auch in neuen Verhiltnissen. Fiir Holz-
apfel kommt das «Fressen» nicht vor
der «Moral». Es geht ihm deshaib
darum, zu zeigen, wie wichtig die Aus-
bildung des «inneren Verkehrs», gleich-
sam der «inneren Soziologie» des Men-
schen in seinen Phantasiegebilden ist,
die «vorausgenommene Gesellschaft»
in Kunst, Philosophie, Wissenschaft
und Religion. Das Panideal Holz-
apfels steht nicht im leeren Raum. Es
gleicht nicht dem «tanzenden Stern»
Nietzsches. Es ist immer gesellschaft-
lich verankert, auch in der dussersten
Einsamkeit. Aber der Mensch Holz-
apfels, er erschliesst sich in einer Be-
wegung, die nicht nur von aussen nach
innen (die #ussere Umgestaltung der
Gesellschaft), sondern auch von innen
nach aussen geht: eine Bewegung der
«inneren Revolution», wenn man so
will.

Kopernikus des Gewissens

Werterlebnis und Werttheorie stehen
bei Holzapfel in engster Verbindung.
Ich mochte ihn einen «Kopernikus des
Gewissens» nennen, weil er sich darauf
versteht, den «esprit de géométrie»,
die genaue Begrifflichkeit der Gewis-
senstheorie, so mit deren «esprit de
finesse» (die beriihmte Pascalsche Un-

terscheidung), will sagen mit der emo-
tionalen Vielfalt der Manifestation des
Gewissens zu verbinden, dass wir ver-
meinen, eine neue Welt zu schauen.
Es ist eine «Genealogie der Moral»,
aber eine ganz andere, ganz anders in-
spirierte als diejenige Nietzsches. (Der
Vergleich mit Nietzsche ist iibrigens
hochinteressant. Ich wiirde sagen: Bei
Holzapfel finden wir nicht weniger
Wahrheit, aber mehr Weisheit.) Es ist
auch eine hohe Schule der Sozial-
psychologie, weil Holzapfel eindringt
in die Hintergriinde der Motivation der
«Offentlichen Menschen», weil er zeigt,
aufzeigt nicht nur die Wurzel, sondern
die moralische «Wurzel der Wurzeln»
ihres Handelns und der Michte, die
ihr Verantwortungsbewusstsein regie-
ren, eben die Michte ihres Gewissens.
Vorstellung einer «inneren Soziologie»:
Im Gewissen tritt der Mensch sich
selbst sozial entgegen ...3 Aber die
Phianomene des Gewissens sind nicht
nur von der positiven, der fordernden
Art. Zur «<Phidnomenologie des Gewis-
sens» gehort auch die «Damonologie
des Gewissens», gehort etwa der «Ge-
wissensmord» 4, eine Attacke der see-
lischen Innerlichkeit, die den skrupu-
16sen Menschen buchstéblich umbrin-
gen kann. Scheinbar beriihrt sich hier
Holzapfel mit Nietzsche. Aber wie
ganz anders definiert er den Gewis-
sensmord als Nietzsche, der als Mittel
dagegen die Insensibilitdt predigt und
von dem «Biss des Hundes gegen einen
Stein» spricht. Nein, Holzapfel tritt
nicht fiir die Betaubung, sondern fiir
die Sensibilitat und die Urteilskraft des
Gewissens ein, das zwischen seinen
Motiven klar zu unterscheiden, sie zu
bewerten versteht und die minderwer-
tigen Motive von den wertvollen
trennt.



88 ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL

Der werdende Gott

An manchen Stellen des Werks erken-
nen wir, dass Holzapfel nicht nur Kul-
turpsychologe, sondern auch Kultur-
physiologe ist (nicht etwa Kulturphy-
siologe sans le savoir, er weiss genau
darum, es fehlt ihm nur das Wort). Er
sicht den engen Zusammenhang von
Seelengeist und Korper. Gerade darum
liegt ihm eine bedingungslose Vergott-
lichung von Michten fern, die sich in
der Zeit nicht verindern. Schon der
Dreizeiler, den wir zitierten, weist dar-
auf hin. Was Tausende von Jahren alt
ist, in der Religion wie anderswo, ist
darum noch nicht gut, aber es kann
durchaus bestehen vor dem Wertbe-
wusstsein Holzapfels. Holzapfel ist kein
Bilderstiirmer, er stiirzt nicht die Sta-
tue Gottes, wie Nietzsche, er spricht
nicht vom Tod Gottes. Aber sein Ge-
wissen, die Wertung seines Gewissens
wird durch Verehrung nicht ge-
schwicht und bestochen. Er selbst
stammt ab von einem der zwei grossen
Geistvolker, welche die Entwicklung
des Abendlandes bestimmt haben (das
andere sind die alten Griechen). Die
Hohe seines Standpunktes entspricht
der grossen Vergangenheit. Er tritt den
Gottesgestalten und deren Gestalten-
wandel wertend gegeniiber. Damit im-
pliziert er ein, wie ich sagen mdochte,
«Kontinuum der Offenbarung». Die
Offenbarung ist nicht ein fiir allemal
geschehen. Sie reisst nicht ab. Sie ver-
fiigt iiber ein sowohl sinnliches wie
geistiges Kontinuum, entsprechend der
sinnlichen und geistigen Existenz und
Veranlagung des Menschen. Sie geht
ein in die Geschichte und Naturge-
schichte, in die Geschichte und Natur-
geschichte des religios wertenden
Menschen, in die Geschichte und Na-

turgeschichte der religiés wertenden
Menschheit.

Sinnliche und geistige Leidenschaft
der Wertung

An dieser Wertung, dem Motor des
«Kontinuums der Offenbarung», ist
sowohl die Vernunft wie das Gefiihl
beteiligt. Die Wertung hat deshalb eine
sinnliche und eine geistige (abstraktive)
Grundlage. «Je harmonischer sich die
sinnliche mit der geistigen Leiden-
schaft der Wertung, die Intensitét ihrer
korperlichen Bewegung mit der Inten-
sitit des Gefiihls verbinden, desto
maichtiger konnen sie ins fremde Tief-
bewusstsein dringen, desto intensiveren
Eindruck im sozialen Gegenglied her-
vorrufen, und um so kraftigere Spuren
in seinem Charakter hinterlassen.»
Der logische Vorgang des Urteils und
die Farbe der Leidenschaft und Inten-
sitit durchdringen sich gegenseitig.
Aber je eine kann auch dominieren,
obwohl die eine Richtung die andere
nie vollstindig verdringt. Je nachdem
der logische Vorgang oder die Leiden-
schaft dominiert, spricht Holzapfel von
«Wertbeurteilung» oder «Wertschit-
zung»S. Und da ist denn auch der
ganze Mensch daran beteiligt, eben im
Fortgang des «Kontinuums der Offen-
barung», der geschiitzt werden muss
sowohl vor dem «Vertrocknen» der
Spiritualitit durch iibermissige logi-
sche Konstruktion wie auch vor dem
Versinken in eine Leidenschaft, die
dem Genius das Steuer der religiGsen
Vernunft aus der Hand schliagt. Wir
finden hier wieder die fruchtbare Dia-
lektik des «esprit de géométrie» und
des «esprit de finesse», die Erkenntnis,
welche Rolle die Hohe des Bewusst-



ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL 89

seins spielt in der Bildung des «Ge-
samtkunstwerks Mensch» und die Tiefe
der Leidenschaft. Sensuell-abstraktive
Elemente vereinigen sich zu unwider-
stehlicher Wirkung, entsprechend der
geistig-korperlichen, der psychosoma-
tischen Grundstruktur menschlicher
Existenz.

Das religiose Urteil

Der zweite Band hat ein ganz beson-
deres Verhaltnis zum «Kontinuum der
Offenbarung». Dieses wird erreicht
durch das Offenstehen fiir religiose
Inhalte, aber auch fiir deren Eintreten
in die «religiose Urteilskraft». Holz-
apfel hat nie den Fehler der tradierten
Theologie begangen, feststehende reli-
giose Inhalte einfach als solche zu ver-
ehren, ebensowenig aber den Fehler
der Aufkldrung, religiose Inhalte von
der sie durchdringenden Emotion zu
purgieren und sie als Aberglauben zu
erklaren. Holzapfel steht zwischen re-
ligioser Emotion und Aufkldrung. Es
war auch, mochte ich hinzufiigen, die
Position von Jesus Christus. Jesus war
des Vaters Sohn. Aber auch der Sohn
des Vaters. Auch er steht im «Konti-
nuum der Offenbarung», ausgehend
vom Alten, hinfithrend zum Neuen
Testament. Wie wire seine Abwen-
dung von «Zahn um Zahn» und «Auge
um Auge» des Alten Testaments, seine
Hinwendung zur Liebe, etwa in der
Bergpredigt, anders zu erkldaren! Die
Eigenart des religiosen Urteils? Es
kennt nicht die Spezifikation des logi-
schen Urteils, ja, man kdnnte sogar
sagen, es kennt nicht die Abstraktion,
mindestens nicht die Abstraktion im
philosophischen, wissenschaftlichen,
kiinstlerischen, wirtschaftlichen, tech-

nischen Sinne. Das Urteil des religio-
sen Genius gilt eben dem «Gesamt-
kunstwerk Mensch», nicht dessen ein-
zelnen Gliedern, von denen jedes fiir
sich insofern «trunken» ist, als es die
Beziehung zum Menschen als Ganz-
heit verloren hat.

Kaumbewusstsein und Bewusstsein

«. .. offne die uralten Tore und schaue
in das Dunkel hinein!» 7 Das Licht, das
sich dem Dunkel ndhert, ist ein dem
Dunkel freundliches Licht, es vernich-
tet das Dunkel nicht, es durchdringt
es, versteht es, erfiillt es mit neuem
Sinn. Es ist nicht das gnadenlose Licht
des Bewusstseins, das dem Kaumbe-
wusstsein entgegentritt. Da geht es
Holzapfel nun wirklich nicht um den
Konservatismus der Dunkelmanner,
sondern ganz im Gegenteil um die
letzte Auswirkung der wissenschaft-
lichen Eroberung neuer Réume auf
das religiose Gemiit, auf das religiose
Bewusstsein, gegen, um es etwas poin-
tiert zu formulieren: die Bildung neuer
Dogmatismen, neuer «Kirchen», etwa
der «Wissenschaftskirche» (ein Begriff
von Ernst Mach). Ich nannte es das
«Galilei-Syndrom», was anspielt auf
den Konflikt zwischen Galilei und der
Kirche. Wie hat er sich ausgewirkt,
nicht schon bei Galilei selbst, aber
spater bei der Ausbildung des wissen-
schaftlichen Gemiits, des wissenschaft-
lichen Bewusstseins? Daraus ist ent-
standen das scharfe, klare Bewusstsein
der Wissenschaft (Descartes’ claire et
distincte Weise des Erkennens), wel-
che davon iiberzeugt ist, die Wahrheit
zu «besitzen», als Gegenpart des eben-
so scharfen und klaren Bewusstseins
der mittelalterlichen Theologie, die



90 ZU RUDOLF MARIA HOLZAPFEL

von der gleichen «Besitzgier» der
Wahrheit ergriffen ist. (Die Konse-
quenz davon: Wissen ist Macht.. ).
Dogmatische Verabsolutierung hier,
dogmatische Verabsolutierung dort.
Auch Nietzsche steht, trotz seiner Po-
lemik gegen die wissenschaftliche Lo-
gik, noch im Banne des scharfen, kla-
ren wissenschaftlichen Bewusstseins.
Er ruft aus: Das Herz der Erde ist von
Gold! Vor dieser Riickkehr, durch
Vermittlung des wissenschaftlichen
Dogmatismus, zur mittelalterlichen
Geozentrik, hat Holzapfel eindringlich
gewarnt. Das Ergebnis des wissen-
schaftlichen Fortschritts sollte nicht zu
einer neuen Verhirtung, zu einem
neuen Dogmatismus fithren. Was un-
terscheidet die aus dem Kaumbewusst-
sein aufsteigenden religiosen Bilder
von der scharfen und klaren Aus-
schliesslichkeit des Sehens der «wis-
senschaftlichen» Theologie und der
«Wissenschaftskirche»? Die religidse
Ahnung. Sie ldsst eine aus dem Kaum-
bewusstsein hervorgehende, in das Be-
wusstsein eingehende religiose Repra-
sentation zu, die keineswegs nur die
Gegenwart, sondern auch die Zukunft
betrifft — den Gestaltwandel der Got-
ter, das «Kontinuum der Offenba-
rung».

Der religiose Korper

Es ist, wie bereits gesagt, das kultur-
physiologische Element in Holzapfels
Werk, fiir das ihm nicht und nie die
Sache, sondern nur das Wort fehlt.
Wo, wie, bei welcher Gelegenheit spre-
chen unsere Theologen vom mensch-
lichen Korper? Er wird vornehm be-
graben, auch wenn es bei einigen mo-
dernen Theologen Bestrebungen gibt,
ihn wieder «auszugraben», aber strikte

nur im biblischen, nicht im Zusam-
menhang einer sich ausbreitenden,
auch den Korper kulturphysiologisch
durchdringenden religiosen Urteils-
kraft wie derjenigen Holzapfels. Holz-
apfel meint auch dort den Korper, wo
er nicht von ihm spricht. Denn was aus
den «logoi spermatikoi», den Keimen
des Logos, aus dem Kaumbewusstsein
ins Bewusstsein aufsteigt, das hat doch
seinen Ursprung im korperlichen
Kaumbewusstsein. Das religios Un-
endliche ist auch ein Unendliches des
Korpers, es ist dessen innere, zugleich
biologische wie seelische, geistige und
geistliche, eben seine kulturphysiolo-
gische Unendlichkeit. Der Hinduismus
spricht nicht zu Unrecht vom «idealen
Korper». Wesentlich ist, dass im Kapi-
tel «Erotisches Leben» 8 die Schranke
der Abstraktionen zwischen Sexus,
Eros und religioser Agape aufgehoben
wird, die Schranke der Abstraktionen,
die dem religiosen Urteil so enge
Grenzen setzt und die Erkenntnis der
im Korper griindenden religiosen
Michte verhindert. Es sind Abstrak-
tionen, die sowohl Physiologie wie
Tiefenpsychologie und Theologie von-
einander trennen und das Eindringen
in die kulturphysiologische Dimension
des religiosen Korpers unmoglich ma-
chen. So erfasst Holzapfel den Kuss
nicht nur in seiner sexuellen und eroti-
schen Qualitidt, sondern er weist auf
ihn hin als Ausdrucksweise «geistige-
ren und selbst religiosesten Seelenaus-
tausches» 9.

Hans F. Geyer

1 Rudolf Maria Holzapfel, Hauptwerke,
Band I: Panideal, Band II: Welterlebnis,
Verlag Sauerldnder, Aarau 1983. - 2I/11.
-31/148. -41/147. -51/327. - 61/328. -
TI1/15. — 8 11/359-392. — ° 11/362.



ZU ALBERT HAUSER 91

Im Dienst des Bewahrens

Zu Albert Hausers Sammelband «Mit Waldschritten gemessen»

Eine Festgabe

Zum 70. Geburtstag des emeritierten
ETH-Historikers und Soziologen Al-
bert Hauser ist von Freunden ein um-
fanglicher Sammelband verdffentlicht
wordenl. Er enthilt eine Reihe von
Studien, die Albert Hauser wahrend
langer Jahre zu anscheinend recht ver-
schiedenen Themen geschrieben hat.
Da findet sich namlich Geschichtliches
und Kulturgeschichtliches, aber auch
die Volks- und Heimatkunde, die
Forst- und Agrargeschichte sind ver-
treten.

Diese Studien kann auch der Laie
mit Vergniigen lesen; sie zeichnen sich
aus durch eine erfreuliche Schlichtheit
und Sachlichkeit der Darstellung. Es
gibt da fast keinen spezifischen Fach-
jargon; die Texte nehmen durchwegs
Bezug auf das Allgemein-Menschliche.
Ferner enthalten sie sehr viele Hin-
weise auf die Quellen, aus denen der
Autor geschopft hat: alte Chroniken,
Sagen, Volkslieder und Gedichte. Man
spiirt, dass Albert Hauser Empiriker
ist; seine Forschungen stiitzen sich ab
auf ein breites Fundament von Fakten;
frei schweifender Phantasie ist kein
Raum geboten. Und weiterhin spiirt
man, dass er seine Ziircher und seine
Schweizer Heimat liebt, die Heimat,
die er zu Stadt und Land, in Feld und
Wald so griindlich erforscht hat.

Obwohl er nun zuriickgreift bis ins
Mittelalter, wenn er etwa das Natio-
nalgefiihl der alten Schweizer oder
ihren Heimatbegriff untersucht —, lasst
er doch auch die Gegenwart nie ganz
ausser acht. Gerade weil er in der Tra-
dition verwurzelt ist, weil sein For-
schen auch im Dienst des Bewahrens
steht — gerade darum muss ihm unsere
Gegenwart Sorgen bereiten.

Vergangenheit und Gegenwart

Zwar ist Albert Hauser weit entfernt
von jener landldufigen Fama der «gu-
ten alten Zeit», die es ebensowenig je-
mals gegeben hat wie eine «<heile
Welt». Vor solchem Irrtum schiitzt die
Kenntnis der Geschichte. Diese hat
sich schon immer durch Krisen und
Kriege hindurchgewunden. Aber wir
befinden uns heute, vielleicht zum
erstenmal so deutlich, in einer Epoche,
in der die Tradition als solche in Frage
gestellt wird. Die «neue Welt von mor-
gen», die gewisse Kreise anstreben, soll
mit der Welt von heute iiberhaupt
nichts mehr zu tun haben! Es sind
Symptome der Dekadenz, ja der Auf-
I6sung vorhanden, denen die verun-
sicherte Gesellschaft mit allzugrosser
Toleranz begegnet. Unser Autor sagt
dazu: «Im Untergrund sammelt sich...
,eine Gegenwelt, welche die neue Welt
von morgen werden will‘. Merkwiirdi-



92 ZU ALBERT HAUSER

gerweise haben wir das noch immer
nicht zur Kenntnis genommen, und
erstaunlicherweise legen wir gegeniiber
der Rauschgiftsucht, der enthemmten
Sexualitit und der Pornographie eine
durch nichts zu rechtfertigende Lang-
mut an den Tag.» 2

Die Herkunft

Albert Hauser, der schon immer in
Widenswil gelebt hat, bekennt sich
zum Schlag der «Seebuben», der offen-
bar vital und auch etwas angriffig ist
und den er in seinen Aufsitzen zum
alten Ziircherland anschaulich be-
schreibt. Er beschiftigt sich mit dem
Brauchtum der Bauern, mit Agrar-
und Forstproblemen. Aber es inter-
essiert ihn auch, wie aus der bauer-
lichen die industrielle Gesellschaft her-
vorgegangen ist. Er geht den Gesetzen
nach, denen aller gesellschaftliche
Wandel untersteht.

So konnte er wohl, mit Gottfried
Keller, das «Lob des Herkommens»
anstimmen. Da aber der Mensch in die
Natur hineingeboren worden ist, inter-
essieren ihn auch die Biume und Blu-
men, denen er kundige Texte widmet.
Welche Blumen haben schon immer
unsere Bauerngirten geziert, welche
sind wann hinzugekommen und von
wo, welche sind Mode geworden oder
wieder in Vergessenheit geraten? In
einer Welt, die sich mehr und mehr
von ihrer Herkunft entfernt, entsteht
auch die Nostalgie. Leider ist auch sie
heute in den Strudel der allgemeinen
Kommerzialisierung hinuntergezogen
worden; man denke nur an den Anti-
quitaten-Boom! Die Nostalgie ist ein
sentimentaler Ausdruck des Unbeha-
gens in unserer iiberrationalisierten
Welt. «Die Sehnsucht nach der Na-

tur ... wird um so deutlicher, je stir-
ker sich die verwaltete Technik und
rationale Welt ausbreiten.» 3 Aber der
Verfasser behilt auch im Auge, dass
wir «der vielgeschmihten Technik und
Industrie unsere hohe Lebenshaltung
verdanken». Er weiss zu gut, wie
furchtbar die Armut friiherer Jahrhun-
derte auch in unseren Gegenden ge-
wesen ist. Wer alle Annehmlichkeiten
des Wohlstands beansprucht und zu
gleicher Zeit auf Technik und Wissen-
schaft schimpft, ist nicht glaubhaft.
Das Rad der Geschichte ldsst sich
nicht zuriickdrehen; es geht viel eher
darum, in dem Tumult des Computer-
Zeitalters das Mass zu bewahren. Wer
konnte im Ernst behaupten, die Tech-
nik sei das Bose? Bose ist allenfalls,
was der Mensch daraus macht.

Der Mensch ist nicht autonom

Die Anspriiche sind in den hochindu-
strialisierten Landern so gewachsen
und die Bevolkerungen haben so zuge-
nommen, dass die Erde der Uber-
nutzung kaum mehr gewachsen ist.
Wir sind doch wohl an eine Grenze
gelangt. Eine Umkehr ist immer noch
moglich, aber nicht ohne Einschrin-
kungen, ohne Verzichte. Das geht aus
den Ausserungen Albert Hausers un-
missverstandlich hervor, auch wenn er
es nicht mit diesen Worten sagt: der
Mensch ist nicht autonom, er ist in den
Rahmen der ganzen Schopfung mit
eingefiigt —nicht in der Rolle des Herr-
schers, sondern des dienenden Verwal-
ters. Ein grosserer Herrscher steht im-
mer noch iiber ihm, der das Ganze
iiberschaut und dem er Rechenschaft
schuldet. In den Worten des Autors:
«Der Mensch lebt nicht von Autos,



ZU ALBERT HAUSER 93

Tiefkiihltruhen und Fernsehapparaten,
sondern von der unkduflichen Welt
jenseits des Okonomischen, von der
Wiirde, der Schonheit einer Blume
oder eines Bergbaches, von Gemein-
schaft, echter Liebe und Freundschaft,
vom Unberechnenden, iiber den Tag
und seine Zwecke Hinausreichenden.
,Der Mensch lebt‘, um mit dem Evan-
gelisten Matthdus zu reden, ,nicht vom
Brot allein, sondern von einem jeg-
lichen Wort, das durch den Mund
Gottes geht‘.» 4

Das Frauenlob

In besonderem Masse sind die Frauen
berufen, in der Gesellschaft sinnvolle
Traditionen zu wahren, bei aller Offen-
heit fiir Neues, das auftritt. Sie sind es
denn auch oft, die, ob bewusst oder
unbewusst, in der Gesellschaft sittliche
Massstibe setzen. Albert Hauser be-
richtet von der Frau, wie sie die alten
Chroniken und Sagen schildern: von
der Frau als Heldin, die sogar im Krieg
«ihren Mann stellt», aber auch von der
Frau als Hexe, die dem Aberglauben
des Volkes zum Opfer fillt. Er berich-
tet auch von der «Ziiribieterin» der
neueren Zeit. Im 17, Jahrhundert
schreibt ein Deutscher von den hiesi-
gen Frauen: «Die Weiber sind zwar
schon, aber darneben unfreundlich,

Hinweise

Amerikanische Ideologie

Der in den Schweizer Monatsheften
im Mirz 1978 erschienene und seither
vielzitierte Aufsatz des Ziircher Histo-

sintemahlen sie keinen griissen.» Ein
Waadtliander hat den Tatbestand wohl
besser erfasst, wenn er damals schreibt:
«Les femmes y sont fort reservées en
public, mais assez ouvertes dans la
maison. C’est 1a I'usage du pays.» S
Die heutige Entwicklung ist vieldeu-
tig und fiir uns noch uniiberschaubar.
Sie erkennt der Frau mehr und mehr
die Gleichberechtigung zu, aber sie
ebnet auch — schon in der Kleidung —
die Unterschiede zwischen den Ge-
schlechtern ein. Sie verschafft der Frau
eine geachtete Stellung in der Berufs-
welt, aber sie 10st sie vom Haus, von
der Familie los. Die Hausfrauenarbeit
ist zu Unrecht in Misskredit geraten.
Die Scheidungen haben betrichtlich
zugenommen. Eine neue Familie ist im
Entstehen, die erst abends zusammen-
kommt, um sich frilhmorgens wieder
zu trennen. «Das Produkt dieser neuen
Familie», sagt Albert Hauser, sei «das
Schliisselkind». Auch wenn man nicht
eben pessimistisch gestimmt ist, diirfte
man dennoch sagen: dieses Schliissel-
kind hilt kaum den Schliissel zu einer
gliicklichen Zukunft in Handen.

Arthur Héiny

1 Albert Hauser: Mit Waldschritten ge-
messen. Land und Leute der alten und
neuen Schweiz. Artemis Verlags AG, Zii-
rich und Miinchen 1984.-28S. 52.-3 8. 39.
—48.54.-58. 242.

rikers Kurt R. Spillmann diirfte die
Keimform des jetzt in zunéchst kleiner
Auflage erscheinenden Werks gewesen
sein. Es fiihrt einen bedeutenden Tra-
ditionsstrang der amerikanischen Ge-



94 HINWEISE

schichte nach, in dem sich herstellbare
Vollkommenheit, Zukunftsbezogen-
heit, puritanische Eschatologie und
Auserwihltheitsideologie ~ (manifest
destiny) mit weltlichen Interessen und
mit Fortschrittsglauben verbinden.
Das reicht von der territorialen Ex-
pansion des 19. Jahrhunderts zur Ge-
genwart einer «Weltmacht wider Wil-
len». Hier wird die innenpolitische
Funktion der Friedensideologie analy-
siert.

Die jeweils letzten Abschnitte der
drei Teile des Werks tragen Titel, die
mit einem Fragezeichen versehen sind.
Unter Fragen, die sich in diesem Zu-
sammenhang stellen, wiaren auch fol-
gende zu nennen: Hat Jimmy Carters
,Politik der Menschenrechte’ die So-
wjetfithrung starker provoziert als Ro-
nald Reagans machtpolitischer Realis-
mus? Kann Friedensideologie den
Frieden eventuell weniger schiitzen als
Realismus? Zum Zusammenwirken
und Konflikt zwischen Moralismus
und Realpolitik, zur Frage, wann Mo-
ralismus Selbstzweck ist, wann er sel-
ber Instrument einer Machtpolitik
wird, bietet Kurt R. Spillmanns Unter-
suchung wesentliche, ja unentbehrliche
Orientierungshilfe (Kurt R. Spillmann,
Amerikas Ideologie des Friedens, Pe-
ter Lang, Bern 1984).

Eichendorffs Jugend

Im Nachlass der Dichterin Marie
Luise Kaschnitz fand sich — mit dem
Titel «Florens» — ein handschriftlich
in ein Heft geschriebener Essay, der
1944 entstanden ist. Er beginnt mit
dem Hinweis, wie Eichendorff, dem
Tode nahe, in immer neuen Fassungen
Erinnerungen an seine Kindheit, an die

verlorene Heimat, an Lubowitz, an
das abgebrannte Schloss Tost aufge-
zeichnet habe. Auch die Verfasserin
der Studie mochte damals, gegen Ende
des Weltkrieges, an ihre Kindheit und
an verlorene Paradiese denken. Der
Claassen Verlag (Diisseldorf) hat eine
geschmackvoll gestaltete Sonderaus-
gabe des Aufsatzes herausgebracht,
mit faksimilierten Textproben auf den
Innenseiten der Buchdeckel und mit
ausgewihlten Gedichten Eichendorffs
sowie Zitaten aus seinen Lebenserin-
nerungen, die dem Text von Marie
Luise Kaschnitz an die Seite gestellt
sind.

Goethe als Objekt der
Psychoanalyse

K. R.Eissler,der 1908 in Wien geboren
wurde und 1938 in die USA emigrierte,
arbeitete dort als Psychoanalytiker
und hat in jahrzehntelanger Arbeit ein
Sigmund-Freud-Archiv aufgebaut, des-
sen Schitze der Forschung niitzlich
sind. Eissler, der bescheiden erklirt,
seine Studie iiber Goethe sei das Er-
gebnis eines Zufalls, hat das Leben des
Dichters anhand von Briefen, Tage-
biichern und dichterischen Werken
akkurat nach der psychoanalytischen
Lehre und Methode befragt. Das Re-
sultat ist ein monumentales Buch, zwei
schwere Wilzer, in denen die psychi-
sche Geschichte Goethes von den
Leipziger Studentenjahren an mit
Scharfsinn und analytischer Intuition
verfolgt und gedeutet wird. An Inter-
esse fiir die deutsche Ubersetzung des
Werks, von der bisher der erste Band
erschienen ist, wird es nicht fehlen.
Germanisten wie Peter von Matt und
Jost Hermand begriissen den «konse-



HINWEISE 95

quenten Einbezug psychoanalytischer
Kriterien in die Literaturwissenschaft»,
nennen Eisslers Studie «das wichtigste,
kliigste und resultatreichste psycholo-
gische Werk iiber Goethe» und Eissler
selbst einen wirklichen Biographen,
der viele faszinierende Details in
Goethes Privatleben entdeckt habe,
die bisher iibersehen worden seien.
Das kann - nach der Lektiire des
ersten Bandes (der zweite wird dem-
nichst erscheinen) — zwar schwerlich
bestritten werden. Und doch kann man
sich des Eindrucks nicht erwehren,
K. R. Eissler habe sich nicht ganz das
richtige Objekt ausgewihlt, Kleist oder
Holderlin wéren vielleicht doch noch
ergiebiger gewesen. Goethes Lebens-

weg fiihrt ohne Frage durch manche
ernste Krise und iiber Abgriinde; was
jedoch immer bewunderswert er-
scheint, ist die Sicherheit, gewisser-
massen die psychohygienische Intui-
tion, mit der Goethe diese Krisen ge-
meistert hat. Ihn sozusagen als einen
therapeutischen Fall zu betrachten, ist
ein wenig merkwiirdig trotz allem, was
Eissler an beweiskraftigen Argumen-
ten vorzubringen hat. Peter Fischer
hat das Werk aus dem Amerikanischen
iibersetzt, Riidiger Scholz zeichnet als
Herausgeber, zahlreiche Institute und
private Spender haben die deutsche
Ausgabe ermoglicht (Verlag Stroem-
feld/ Roter Stern, Frankfurt am Main
1983).

Wirtschaftsprufung
Wirtschaftsberatung

Allgemeine
Treuhand AG




	Das Buch

