Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 12

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Elsbeth Pulver

«Unser verschiittetes Sterbebewusstsein . . .»

Zu drei Neuerscheinungen dieses Jahres

I

«Tod in Bern» war vor einiger Zeit auf den Plakatwianden der Bundesstadt
zu lesen, iiber einem finsteren Bild, das, schwarz in schwarz, den Schatten
eines Sensenmannes zeigte, nicht als Morddrohung, nicht als Anzeige fiir
einen Krimi oder fiir die Auffiihrung eines mittelalterlichen Totentanzes,
sondern, Einfall eines cleveren Werbemannes, als Blickfang fiir eine Tages-
zeitung, die gerade einen «Report» iiber das Sterben brachte. Etwas ge-
nauer: iiber die niheren Umstiinde, d.h. noch genauer, iiber die Ortlich-
keiten, an denen in normalen, also sogenannt friedlichen Zeiten, dies
Sterben stattfindet: im Spital, im Altersheim, zu Hause, ja, wo sonst? in den
Bergen, im Wasser, auf der Strasse, im Flugzeug, am Arbeitsplatz.

Es ist schwierig, hier nicht in einen zynischen Ton zu fallen. Das Sterben
als Thema eines Reports, wie die Wirtschaftslage, die Landwirtschafts-
politik und die Einfiihrung des Computers in der Schule — warum eigent-
lich nicht? Will man damit bekunden, der Tod sei wieder salonfdhig ge-
worden, zuriickgekehrt aus dem Getto des Spitals und des Krematoriums,
ein geschitzter Compagnon in einem Werbebiiro, oder ist die Non-
chalance eher dem forschen Pfeifen eines einsamen Spaziergangers zu ver-
gleichen, der unversehens bei Dunkelheit in den Wald gerat?

«Meine Diktate werden nie ein Bestseller», steht zu lesen in den «Dik-
taten iiber Sterben und Tod», die der Strafrechtler Peter Noll am 28. De-
zember 1981 begann, wenige Tage, nachdem er vernommen hatte, dass er
an Krebs in fortgeschrittenem Stadium erkrankt sei!. Diese Vermutung
wurde offensichtlich spiter von anderen geteilt, das Buch wire sonst wohl
nicht im kleinen Pendo-Verlag erschienen, der nun fiir seinen Einsatz
belohnt wird. Denn die Diktate sind dennoch ein Bestseller geworden — sie
sind eben in vierter Auflage und im sechzigsten Tausend erschienen. Ob



1056 UBER TOD UND STERBEN

das aus dem Klima der Zeit heraus zu erkldren ist, aus der eingangs skiz-
zierten, nicht unfragwiirdigen, angstvoll munteren Aufmerksamkeit fiir
alles, was zu Sterben und Tod gehort?

Unwillkiirlich erinnert man sich an einen anderen Beststeller, an den
vor sieben Jahren erschienenen «Mars» von Fritz Zorn2. Auch dies Werk
(offensichtlich ein eigentliches Identifikationsbuch jener Jahre!) ist kein im
strengen Sinn literarisches Werk, wenngleich mit weit mehr literarischen
Ambitionen geschrieben als die «Diktate»; auch es entstand unter der
Belastung oder aus dem Impuls einer als unheilbar taxierten Krankheit.
Peter Noll nimmt auf «Mars» in einer abwehrenden, fast gelangweilten Art
Bezug; das Buch betrifft ihn nicht. Man kann sich denn auch kaum einen
grosseren Gegensatz vorstellen, bei aller thematischen Verwandtschaft, als
zwischen diesen beiden Biichern:

In «Mars» ein so aussichtsloser wie heftiger Kampf gegen den Tod, ein
wildes Sichaufbdumen des Lebens, des vom Kranken als «ungelebt» er-
fahrenen Lebens, das in die Wirklichkeit hinein will, als es schon zu spit
ist, und das auf dem Papier Anklage erhebt gegen die Gesellschaft, speziell
das hohere Biirgertum, das seinen Sohn zwar mit allen Annehmlichkeiten
ausstattete, aber zugleich — so sieht es der Kranke in bitterem Hass — um
seine Lebendigkeit brachte. Bei Noll dagegen die realistische Vernunft,
im Akzeptieren des Unabinderlichen, doch nicht in weicher Nachgiebigkeit,
sondern im Entschluss, das Leben so selbstdndig wie moglich zu Ende zu
leben, ohne Vereinnahmung durch die Medizin, ohne Operation, solange es
geht, als ein autonomes Ich. Der Unterschied ist leicht zu erkldren aus dem
ungleichen Lebensalter der beiden Autoren: Zorn war 32, als er starb,
Noll 57. Doch ist damit nicht alles gesagt, ist vor allem nicht erkldrt, warum
die Leser und Kritiker sich im Abstand von sieben Jahren von zwei so
gegensitzlichen Biichern gleich stark faszinieren liessen, wenn auch gewiss
nicht auf dieselbe Art: bei Zorn diirfte vor allem eine sehr emotionale
Identifikation im Spiel gewesen sein (die gewiss oft auf einer Illusion
beruhte und auf einer Dramatisierung des eigenen Geschicks), bei Noll
dagegen Bewunderung fiir ein Verhalten, das man sich selber nicht so leicht
zutraut.

Konnte man — ein Gedankenspiel — annehmen, es seien die gleichen
Leser gewesen, die zuerst zum einen und sieben Jahre spéter zum anderen
Buch griffen, bildlich gesprochen: die gleiche iiberdimensionierte, kollek-
tive Leserpersonlichkeit, dann hitte diese sich also im Verlauf weniger
Jahre radikal gedndert: Zuriickgegangen ware die Anklage gegen die Fa-
milie und die Gesellschaft, die Delegation von Schuld und Verantwortung
auf die Umgebung (sie ging bei Zorn bis zu jenem fiirchterlichen Satz:
«Meine Eltern sind schuld an meinem Krebs»); gewachsen wire dagegen



UBER TOD UND STERBEN 1057

die Einsicht, das «ungelebte Leben» sei nicht einfach eine Realitédt, sondern
eine liebgewordene Illusion; zugenommen hitte der Wunsch, dem Tod als
ein selbstindiger Mensch gegeniiberzutreten, sich nicht «zum Einbaum
aushohlen zu lassen, in dem niemand mehr weiterschwimmt» (eines der
gegliickten, eindriicklichen Bilder Nolls).

Das einzige, was an diesem Buch falsch oder irrefiihrend ist, ist sein
Titel. Wer darin Auskunft iiber das Sterben sucht, aus erster Hand gleich-
sam, wird sich enttduscht sehen. Als das Sterben einsetzt, verstummen die
Diktate; ihr Thema ist das Leben in unmittelbarer, hochbewusster Todes-
nihe; sie beweisen, dass ein «Leben vor dem Tod» moglich ist, und zwar in
der Gegenwart, nicht in der Flucht in die Vergangenheit. Weder rekapitu-
liert Noll seine Biographie, noch korrigiert er sie; er klagt weder iiber Ver-
passtes noch iiber Versdumtes; iiberhaupt erhilt sein Privatleben nur eine
Nebenrolle zugeteilt. Was den Kranken interessiert, sind einerseits Glau-
bensfragen, andrerseits sein Leben und Denken im o6ffentlichen Bereich;
der Jurist und homo politicus kommt ungleich mehr zu Wort als der Privat-
mann. Und wenn das Buch auch dem Wiederlesen nach einigen Monaten
standhilt (bei einem Buch mit Sensationserfolg keine Selbstverstdndlich-
keit!), so beruht das vor allem auf dem unerschrockenen Denken, das hier
nicht begonnen, sondern fortgesetzt und vielleicht unter dem Eindruck des
Todes riickhaltloser, zugleich (da es ja nicht um eine wissenschaftliche
Arbeit ging) allgemeinverstdndlich und klar formuliert wird. Dass es notig
sei, riickhaltloser, ja riicksichtsloser zu leben und zu denken, ist eine Ein-
sicht, die Noll in seiner Totenfeier verlesen haben will:

«Niemand kann uns mehr nehmen als das Leben, und dieses wird uns
ohnehin genommen. Dieser Gedanke gibt Freiheit, gibt geradezu frische
Luft. Die Zwiinge der vermeintlichen Bediirfnisse, die Karriere, die Status-
symbole, sie werden mehr und mehr gleichgiiltig, und wir kénnen zum
Beispiel einfach sagen, was wir denken, riicksichtslos gegeniiber den Kon-
ventionen oder Michten, die es uns verbieten wollen.»

Das sind Siétze, die — so einfach sie sind, so wenig Neues sie enthalten
mogen — beeindrucken, die um so mehr beeindrucken, als sie von einem
Manne stammen, der nicht als Anpasser gelebt hat. Man stellt sich, sie
lesend, unwillkiirlich das Ausmass an Anpassung vor, das er in seinem
Leben festgestellt hat, den sanften Druck, der verfiihrerisch ausgeiibt und
dem nachgelebt wird, nicht um den Kopf zu retten, sondern um der
Karriere oder auch nur der Bequemlichkeit und des lieben Friedens willen.
Unwillkiirlich kommen einem Verse eines anderen Todkranken in den
Sinn, einer literarischen Figur; eher rhetorische als poetische, dennoch
unvergessliche Verse; C. F. Meyer ldsst sie seinen Hutten sagen:



1058 UBER TOD UND STERBEN

«Mich reut — ich beicht es mit zerknirschtem Sinn —
Dass ich nicht Hutten stets gewesen bin!»

Da meldet sich nicht das ungelebte Leben, wie es Fritz Zorn beklagte, zu
Wort, vielmehr wird ein Defizit an Mut und Konsequenz festgestellt, das in
Todesndhe deutlicher auffillt; ein Ich, ein immer noch autonomes Ich
rechtet mit sich selbst.

Er habe immer eine Abneigung gegen die Macht gehabt, sagt Noll friih
im Buch — und schldgt damit ein Thema an, das mindestens ebenso wichtig
ist wie die Todesndhe. Manche Leser mogen stutzen, wenn ihnen in diesen
vermeintlich nur personlichen Aufzeichnungen zugemutet wird, langen,
anspruchsvollen, wenn auch dusserst klaren Ausfithrungen iiber Macht und
Recht zu folgen. Doch handelt es sich dabei nicht um Abschweifungen, die
man leichthin iiberschlagen kann. Da denkt einer die Grundgedanken eines
Lebens und eines Berufes weiter, und zwar so, dass sie aus dem Fachlichen
heraustreten, nicht nur die Kollegen angehen. Kernsitze dieser Ausfithrun-
gen sind etwa folgende:

«Die Ungerechtigkeiten bestehen nicht in erster Linie darin, dass jemand
Eigentum, Name und Nationalitit geerbt hat, darin natiirlich auch, viel-
mehr darin, dass der Kampf um die Macht mehr einbringt als jede
Leistung.»

und:

«Die Juristen, die iiber das richtige Recht philosophieren, kommen mir
vor wie Anatomen am toten Objekt. Das lebendige Objekt wire die Macht,
doch dieser sind sie selber unterworfen.»

Die Todesnidhe lidsst offensichtlich deutlicher hervortreten, was schon
im Leben wichtig war (so gesehen ist auch dies Todesbuch ein Lebensbuch);
doch ist es wohl kein Zufall, dass die Gedanken Nolls gerade jetzt immer
wieder um die Macht kreisen — in einer Lebensphase, in der das Ich sich
zunehmend als einer unbekannten, iiberlegenen Macht ausgesetzt erfahrt.
Um so begreiflicher wird seine Abwehr, sich zusitzlich einer anderen Macht
zu unterwerfen: der eines Berufsstandes, der einer medizinischen Appara-
tur. So gesehen ist die Art, wie Noll das letzte Jahr seines Lebens zubrachte,
eine im Leben verwirklichte Konsequenz eines lebenslangen Denkens.

1T

Dass Peter Noll fast von Anfang seiner Krankheit an seine eigene Toten-
feier, zelebriert im Grossmiinster, als festen Bestandteil seines Sterbens



UBER TOD UND STERBEN 1059

plante, mag zuniéchst als ein hybrides Unterfangen wirken; es erweist sich
aber, ndher betrachtet, als richtig gerade im Sinne des realistischen Um-
gangs mit dem Tod, der voraussetzt, dass man sich die Welt vorstellen kann
ohne die eigene Person, was nicht heisst — auch dies ist realistisch — ohne
die Erinnerung anderer an diese eigene Person. Der Tod eines Menschen
betrifft ja immer auch die anderen, am meisten die Nichsten, betrifft sie
direkt als Verlust, indirekt als ein — mehr oder weniger verdrdngtes —
memento mori.

Einen kleinen satirischen Text iiber die in den Himmel wachsenden Ver-
sicherungsgebdude unserer Stadte beendet Marie Luise Kaschnitz mit dem
Satz: «... es versteht sich von selbst, dass ich nicht nur gegen Unfille auf
dem Weg, sondern auch gegen die Sonntagsschwermut, die Einsamkeit und
das Vermissen der Toten versichert bin.» ® Das ist nicht nur eine geistreiche
Arabeske. Denn vielleicht noch radikaler als das Sterben hat unsere Zeit
die Toten, damit auch den Ausdruck der Trauer verdringt. Dass die Toten,
obgleich verleugnet, weiterleben, bekunden nach wie vor unsere Trdume,
bekundet nach wie vor die Kunst, die ohne ihre Pridsenz nicht vorstellbar
wire (es gibe sonst weder Familiengeschichten noch Erinnerungen!).

Allerdings: die «Totenklage>» (so der Titel des neuen Buches von Werner
Helwig) diirfte eine der schwierigsten, delikatesten literarischen Formen
sein 4. Nirgends sonst registriert man als Leser ein Zuviel an Wortern, ein
Zuviel an Gefiihl in den Wortern so peinlich genau, fast schmerzlich, wie
hier, wo sie sich der Lebensgrenze entlang bewegen, sogar dariiber hinaus-
langen; nirgends sonst ist Indiskretion so peinlich; das einseitige Lob wirkt
unecht, das Aufdecken alter Konflikte steht, umgekehrt, armselig da an-
gesichts der schweigenden Toten — und nicht selten fiihrt die grosse — und
so begreifliche — Erschiitterung dazu, dass Texte verdffentlicht und als
literarisch ausgegeben werden, die, als Dokument einer privaten Trauer, in
der Schublade ihren Sinn hitten.

Werner Helwig vermeidet in seiner «Totenklage» auf eine fast schlaf-
wandlerische Weise die aufgezihlten, die scheinbar unvermeidlichen Ge-
fahren; er fiihrt in diesem leisen, verhaltenen Buch, in kurzen, tagebuch-
dhnlichen Abschnitten die alte Klage um den Verlust des Ehepartners, mit
dem man ein Leben geteilt — ein Verlust, der hirter trifft als jeder andere,
zeigt er sich doch ganz im Konkreten, also hautnah, in der Leere der
Wohnung, den nutzlos gewordenen Gegenstinden: das Vermissen der
Toten spielt sich im Alltag ab. Das von vielen Menschen Erfahrene und
doch von jedem neu, in der Ichform zu Erfahrende wird still, ohne jedes
Pathos aufgezeichnet. Da ist das Erschrecken iiber den Tod, die quilende
Frage, wie man ihn hitte vermeiden oder erleichtern konnen; dann die
plotzliche Pridsenz der Toten, das Angeriihrtwerden von irgendwoher, ihr



1060 UBER TOD UND STERBEN

Weiterleben in den Trédumen, als miissten sie wieder Wohnung nehmen in
der Welt; die Schwierigkeit des Trauernden, mit anderen umzugehen,
wihrend die Gedanken nicht nur anderswo, sondern in einer anderen Welt
weilen; die versteckte Schizophrenie, in die man gerdt, wenn man anféngt,
den andern «einen Menschen vorzuspielen, der sich patent, burschikos, fast
lebensvergniigt gibt, wihrend die innere Wirklichkeit ganz anders ist. Man
spielt sich eine Figur vor, die mit dem eigentlich Menschlichen in uns nichts
mehr zu tun hat. Man spielt diese Figur auch fiir den Mitmenschen, um
letzte Kontakte nicht preiszugeben».

Die Trauer deckt zundchst alles zu, was in einer jahrzehntelangen Be-
ziehung dunkel, verworren war; Worte werden nur eingesetzt, um zu ver-
stehen und zu erfassen, was an der Beziehung kostbar und also unersetzlich
war: «eine Lebenshaut, die uns beide barg», heisst der wohl schonste Aus-
druck, den Helwig findet. Dann aber dridngt sich auch das Ungeklarte,
Quilende in die Erinnerung (anders wire ein Buch dieser Art wohl un-
echt): das Schuldgefiihl des Mannes, der die Erwartungen der Frau nie
erfiillen konnte. In schirfster Formulierung heisst das: «achtunddreissig
Jahre gebraucht, um sie kaputt zu machen». Aber gegen solche Schuld-
erfahrung steht auch die Erkenntnis, selber in der Ehe die Heiterkeit ver-
loren zu haben durch den allzugrossen Erwartungsdruck: «selber achtund-
dreissig Jahre in Fesseln gelegen>».

Man befiirchtet bisweilen, solche Einsichten konnten die Verbundenheit
auflosen, die Ehe im Riickblick als Gefdangnis und den Tod als Befreiung
erscheinen lassen. Doch geschieht das nicht. Das Buch wahrt eine eigen-
artige, nie ernsthaft gefihrdete Balance zwischen dem Verbindenden und
dem Trennenden. Vielleicht ist es nur in der seltsamen Nachbarschaft mit
dem Tode, in die der Uberlebende unversehens gerit, iiberhaupt moglich,
eine solche Balance zu wahren; vielleicht konnen wir nur in deren diinner,
kiihler Luft die Verstrickungen 16sen, durch die man im Leben vom Leben
zuriickgehalten wird.

Diese und andere Erfahrungen werden in «Totenklage» so knapp und
luzid dargestellt, dass sie, obgleich nie aus der einmaligen Biographie gelost,
nicht nur nachvollziehbar, sondern exemplarisch werden.

I

Was fiir ein Unterschied zwischen diesem stillen Text und dem neuen Buch
von Mariella Mehr: «Das Licht der Frau» 5. Ein wilder, ungebardiger und
ungezihmter Text; bildhaft, lyrisch, aggressiv: Gedichte, tagebuchédhnliche
Aufzeichnungen, Briefe, wenig mehr als hundert Seiten, zusammen-



UBER TOD UND STERBEN 1061

geschnitten aus fiinfhundert, also nicht einfach ein ungeformtes, nicht ein-
fach ein spontanes Buch, aber so geformt, dass das Eruptive, Fragmen-
tarische, die Risse und Spriinge der Erfahrung noch merkbar sind.

Verwirrung, Befremden. Das Thema ist im Raume Mitteleuropa alles
andere als gewohnlich: Mariella Mehr reiste, zum Teil zusammen mit einer
Filmerin (das Filmprojekt zerschldgt sich aber), nach Spanien zu zwei
Stierkdmpferinnen (eine davon eine Schweizerin), begleitet sie, lebt mit
ihnen — vom Thema magisch angezogen. Vom Thema angezogen — was
sage ich: es ist eine Hassliebe, ein Getriebenwerden, eine Obsession.

Ein Frauenbuch (als solches wurde es von Gisela Elsner in «Spiegel»
abgekanzelt, wobei der Verriss mit dem Buch nur in den zitierten Sitzen
iiberhaupt Beriihrungspunkte hatte!)? Das ist nicht abzustreiten — doch
beizufiigen: ein Frauenbuch besonderer Art. Mariella Mehr lebt in Mythen
und Bildern, nimmt schreibend darauf Bezug, als ob sie allgemein bekannt
und gesichert wiren. Das mag in wissenschaftlicher Hinsicht fragwiirdig
sein, doch legitimiert gerade der selbstverstidndliche, irrationale Bezug, den
Mariella Mehr zum Mythischen hat, ihren Umgang damit, hebt ihn ab vom
heute fast modischen.

Der Stier, als ein altes Fruchtbarkeitssymbol der Mondgottin zugehorig;
in matriarchalischen Systemen von Priesterinnen in Kampfspielen (in un-
blutigen Kampfspielen) gebraucht — also urspriinglich und nach seiner
symbolischen Bedeutung der Frau eigen, die, wenn sie in die Arena tritt,
ihre alten Rechte wieder antritt —, dass solche und dhnliche Vorstellungen
die Stierkdmpferinnnen antreiben und ihrem Tun einen quasi feministischen
Impuls geben, kann vermutet werden. Sicher lebt Mariella Mehr in solchen
Vorstellungen. Doch kommt sie zunehmend und immer entschiedener zu
ganz anderen Folgerungen, fragt, eindringlich und suggestiv, was die Frauen
tiberhaupt in diesem zum «Feierabendplausch» verkommenen Totungs-
ritual zu suchen haben — wenn nicht das eine: das Leben gegen den Tod,
das alte Leben gegen den neuen Tod zu setzen.

Doch ist die Mythologie nicht der einzige Aspekt des Buches. Sie mag
in den poetischen Stellen lebendig werden, in den Gedichten vor allem zu
einer fast iiberreichen, expressionistischen Sprache filhren — in unserem
Zusammenhang ist etwas anderes wichtiger: das Todesthema, hier in der
aggressiven Form des Totens. Auch als Frauenbuch, im Rahmen des Femi-
nismus, gewinnt das Werk unter diesem Aspekt ein besonderes Interesse.

«Die Frau mit der Waffe in der Hand» heisst — man erinnert sich — ein
Thema des wichtigen literarhistorischen Buches «Aussenseiter»> von Hans
Mayer (1975): als eine Variante des Aussenseiterischen, als eine der drei
Randgruppen (neben den Homosexuellen und den Juden), die in der
Literatur immer wieder auftauchen. Die Frau, die fiir sich beansprucht, was



1062 UBER TOD UND STERBEN

von alters her als méinnliche Angelegenheit, minnliches Privileg (?) galt
— ein Skandalon ersten Ranges!

«Die Frau mit der Waffe in der Hand» ist, in zugespitzter Form, auch
ein Thema, ja, dusserlich gesehen, die Hauptfigur bei Mariella Mehr. In
zugespitzter Form: da in der Arena «Tdten als Kunst» nicht nur geiibt,
sondern zelebriert wird. Oder miisste man, Mariella Mehr folgend, sagen,
es finde eine Machtdemonstration statt, des Mannes (der Frau) iiber das
Tier, sogar, vorldufig und scheinbar, iiber den Tod?

Mariella Mehr geht das Thema so direkt wie moglich an. «Ich bin ein
gewalttdtiger Mensch», sagt sie in einem Interview — und anders wire die
Faszination nicht zu erkldren, der sie erliegt — oder der sie eben nicht
erliegt, die umschlédgt in Abwehr und Distanz und ihr schliesslich erlaubt,
eine eigene Position zu finden und zu begriinden. Und so eruptiv, un-
gebirdig das Buch ist — so intelligent ist die Argumentation, auch wenn sie
sich haufig in Bildern ausdriickt und weiterbewegt.

«Wenn ich Dir sage», schreibt die Autorin in einem der Briefe an ihren
Freund, «dass die beiden Frauen keine dramatische Pointe ergeben, aus
denen dramatische Biicher zu leben haben, tont das arrogant, entspricht
aber meinen Gefiihlen. Der Gedanke, dass ich, die ich eigentlich Chronistin
eines rituellen Ereignisses sein wollte, jener tieferen Verquickung von Stier
und Frau, selbst zur dramatischen Pointe dieses Buches werden kéonnte,
mag ldcherlich erscheinen, entspricht jedoch ebenso meinen Gefiihlen. Die
Arbeit wird zu einem Suchen nach meinem Stier, wenn Du so willst, und
die Dramatik besteht darin, dass ich den lebenden Stier suche in einer
Umgebung, die nur den toten Stier will.»

Das ist eine Schliisselstelle des Buches. In ihr, spitestens, endet das, was
ein «Report» iiber das Toten hitte sein konnen, und beginnt das, was man
«Recherche» nennen mag: die Suche nach einer Erkenntnis, die sich nur
finden ldsst, wenn das eigene Ich ins Spiel kommt. Und die «Suche nach
dem lebenden Stier» findet ja nicht nur in der Arena statt: sondern in un-
serer Welt, in unserer unmittelbaren Umgebung. Wie von selbst 10st sich
auch die feministische Fragestellung, das heisst sie wird von der Autorin
mit Entschiedenheit und wiederholt beantwortet: «Gleiches Recht der Frau
kann dort nicht gelten, wo das Recht nur darin besteht, zu toten.»

Was Mariella Mehr in ihren dichten, starken Bildern beschreibt: das
Ambiente Spaniens, das Leben in der Arena, die Bars, die schizophrene
Lebensweise der Frauen (die, Toterinnen in der Arena, zu Hause wie brave
Hausfrauen und kleine Madchen sind), die entwiirdigenden Neben-
umstidnde ihres Versuchs, heroisch zu leben — diese intensiv beschriebene
Welt ldsst immer wieder Durchblicke offen, Einsichten, die weit iiber diese
Sonderform und Abart weiblicher Emanzipation hinausgehen. So der Hin-



UBER TOD UND STERBEN

1063

weis, dass man nicht zu toten brauchte, die heroische Pose nicht notig hitte,
wenn man zu sterben verstiinde. Auch dies eine Schliisselstelle — sie ver-
bindet das scheinbar exotische Buch mit den beiden anderen, den so viel
massvolleren: «Es wdren der Heldentrdume weniger zu triumen, lebten
wir in einer Welt, die Leben und Tod zu achten versteht. So aber leben wir
in der Arena — und einer stirbt den Tod, der uns genommen wurde ...
Unser verschiittetes Sterbebewusstsein, lingst von der Wissenschaft ge-
knechtet, in Sauerstoffzelte verpackt, oder mit gut geschliffenen chirurgi-
schen Messern zerstiickelt, zwingt uns, den Tod dem andern zuzufiigen.
Es bleibt die leise Ahnung, dass einmal anders, besser gestorben wurde.»

1 Peter Noll, Diktate iiber Sterben und
Tod. Pendo-Verlag, Ziirich 1984. — 2 Fritz
Zorn, Mars. Kindler, Miinchen und Zii-
rich 1977. — 3 Marie Luise Kaschnitz, Ge-
sammelte Werke, Bd. 3, S. 407, Insel Ver-

Im Sternbild des Kindes

Zu Erika Burkarts neuen Gedichten !

In diesen Gedichten, in denen Zonen
des #dussersten Schmerzes aufgebro-
chen werden, ist viel vom Sprechen
und Schweigen die Rede: «Unsre Mut-
tersprache das Schweigen.» Normaler-
weise ist die Muttersprache jenes
1diom, in dem sich Empfindungen am
genauesten fassen lassen. Also das Ge-
webe unter den Wortern, die Sprache
der Angste und Schmerzen. Hinzu
kommt das Gedenken an die verstor-
bene Mutter, es ist ihre Sprache. Re-
den und Schweigen sind durch eine
Scheidewand getrennt und verbunden,
so dass es zur Osmose kommt. Mu-
schelgehdusen gleich fassen die Wor-
ter immer wieder das Meer. Erika
Burkart verbreitet keinen poetologi-
schen Pessimismus. Es ist gut, dass es

lag, Frankfurt am Main 1982. — ¢+ Werner
Helwig, Totenklage, Insel, Frankfurt 1984.
— 5 Mariella Mehr, Das Licht der Frau,
Zytglogge, Bern 1984.

eine Sprache gibt, die noch tiefer reicht
als das Gerede.

Aus ihr ndhrt sich das poetische
Sprechen. Es kann die eigens fiir den
Moment erfundene Sprache des Ent-
ziickens sein wie in «Genius loci» nach
dem verdampfenden Gewitter. Ein
Wesen ist plotzlich da, mit dem
sich Worte aus dieser Mutter-
sprache wechseln lassen. Der Geist
des Ortes tritt korperhaft hervor.
Die Vogel finden ihre Stimmen
wieder. Es gehort zum Talent
des Dichters, dass er wandlungsfahig
bleibt und alles sicht und erfihrt, als
wire es das erste Mal. So kann der
fusskleine Lichtfleck auf der Treppe
denselben Zauber ausiiben wie vor
fiinfzig Jahren. Das Kind umgeht die



1064

geheime Stelle, wahrend im Fenster
die Sonne sinkt. Auf diese Weise ist
der Antagonismus von Dauer und
Wechsel sichtbar gemacht. In der ver-
gehenden Zeit, in der sinkenden
Schwermut behilt das Lichtauge seine
Bannkraft.

Oft streifen Erika Burkarts Gedichte
solche Nebensidchlichkeiten in einem
Zug. «Voriibergang» ist ein bezeich-
nender Titel. Der Blick streift die
«Herrlichkeit eines Feuers», doch die
erste Strophe fasst auch die Flugasche
vom Schiittelrost. Die Aufmerksam-
keit gilt dem Verrotten und Altern von
Dingen. Immer bescheidener werden
die Motive, immer stirker ist die Kraft,
die sich iibertragt. Der grosse Verzau-
berer ist nicht der Mai — Friihlingsge-
dichte sind eher selten —, sondern der
Winter:

«Flocke um Flocke empfangend,

strahlt sich ein Baum in die
Déddmmerung aus.

Erliutert von fiigsamem Flaum

lesen sich neu

die Dunkelzeilen der Zweige.»

Einmal gibt der Schnee dem Baum sei-
nen wahren Kontur. Dies erinnert an
den Anfang des Romans «Morine»,
wo es heisst: «Urbildlich ragten
Bdume, wurzelten Hduser, weideten
Tiere, standen, knieten, sassen Men-
schen, jeder sein eigenes Ideo-
gramm . . .» Der Ausdruck «Ideo-
gramm» steht fiir die Zeichen einer
Begriffsschrift, welche in der Logistik
Begriffszusammenhinge darstellt.

Im Stamm einer Eiche sieht Erika
Burkart das Gerippe einer Kathedrale:
«Zeit als Form». Im kleinen Gedicht
«Die Miicke» treten die Dinge hinter
ihr «Inbild». Das Ideogramm oder In-
bild stammt aus dieser Muttersprache

ZU ERIKA BURKART

des Schweigens. Da wurzelt das Ur-
bildliche, weil die dusseren Erschei-
nungen nach Novalis im «Weltinnen-
raum des Gemiits», in der «Rundstube
Welt», wie die Autorin einmal sagt,
verwandelt werden. Da wird es dann
moglich, die reine Signatur der Dinge
zu erkennen, die Schrift eines Vogel-
zugs oder einer Hasenspur, die Dun-
kelzeilen der Baume. Der Umsetzungs-
prozess fiihrt von der Signatur zur
Zeichensprache des Gedichts.

Immer wieder werden die beiden
Ebenen angetont. Im fiinftaktigen
Zyklus «Das Gewicht eines Vogels»:

«Etwas tat sich auf,
heimlich, und wuchs wieder zu
unter der Rinde.

Friihe Ringe. Sie wollen
immer wieder sich schliessen.»

Einmal sagt die Autorin: Zahlt meine
Jahresringe erst, wenn ich tot bin.
Signatur der Natur, Figur der Sprache,
Inbild, Zeichen der Existenz. In «Le-
bensteppichy ist das curriculum vitae
erkennbar am «verwirkten Gewebs.
Auf einem Beiblatt werden Worter
versammelt, in denen sich die «Kehr-
seite ausschweigt». Anstelle des Le-
bensmusters, des Wasserzeichens ein
verwirktes Gewebe. Und dennoch
leuchten die buntesten Muster darauf.

In diesem Zusammenhang mag das
Zitat von Germaine de Staél erhellend
sein: «Man muss nach einem grossen
Ungliick sich von neuem mit allem,
was uns umgibt, vertraut machen, sich
an ... die tdglichen Beschiftigungen,
die man vornehmen soll, von neuem
gewohnen.» Auch der Schmerz macht
hellsichtig, sorgt dafiir, dass uns die
Augen aufgehen fiir die kleinen Dinge,
deren die lyrische Inspiration bedarf.



ZU ERIKA BURKART

Fiir einen fritheren Gedichtband hat
Erika Burkart den Titel gewdhlt: «Die
Transparenz der Scherben». Auch die
Bruchstiicke haben die Leuchtkraft
des Ganzen.

Dies gilt besonders fiir den 52teili-
gen Zyklus «Das Gewicht eines Vo-
gels» in der japanischen Tanka-Form.
Die Strophen bestehen aus einer reim-
losen Terzine (5/7/5 Silben) und einer
Doppelzeile (7/7). «Sprechen gleich
Weinen, / da schon ein einziges Wort /
die Fassung zerbricht.» Da ist sie wie-
der, die Muttersprache des Schweigens.
Einmal ein lautloser Schrei, der die
Dinge unverriickt an ihrem Ort ldsst.
Es sind lyrische Momentaufnahmen
eines Ichs, das erwachend sich nicht
zurechtfindet in den Jahren, das nicht
weiss, wie man Wurzeln schligt im
Tag. Auch da leuchtet das Einzelne,
ein Fenster voll Schnee, die Schnee-
kathedrale der Baume. Traumsequen-
zen mischen sich mit Poetologischem —
«Gedichte schreiben? / Ich kann dir
nicht erkldren, / warum und wozu.» —
und Reflexionen. Es ist, als hitte je-
mand iiber 52 Tage hinweg die ge-
heimsten Trdume notiert, auf eine
kurze Formel gebracht: die Vernich-
tungsmomente der Kindheit und des
Erwachsenseins. Die Summierung zum
Zyklus ergibt das menschliche Ge-
wicht, das im Kontrast steht zum Ge-
wicht eines Vogels.

Eines der schonsten Gedichte Erika
Burkarts ist das Titelgedicht «Stern-
bild des Kindes»:

«Er kam von weit
und sagte, er sah
Miinner reden mit Bdumen.

Zu beiden Seiten des Stroms
gingen die Wiilder tagreiselang
ins verschneite Land,

1065

und es zeiget sich abends
der heimische Gott im Gewdlk.

Nicht fremd war den Menschen
die Stimme vom anderen Ufer,
allerorts galt der Glaube,

dass im Sternbild des Kinds
eine neue Erde beginne.

Blumenwdilder verwiichsen zu
Grenzen,

von Wurzeln verklammert

heilte der Abgrund.

,Dieses Sternbild aber",
sagte der Mann,
,dieses Sternbild gibt es noch nicht.»

Im Gedicht «Flocke um Flocke» («Die
Transparenz der Scherben») ist es der
sechste Sinn, der sich an der hexago-
nalen Flocke, am Signum ihres Ge-
setzes freut und sie in Beziehung zum
Stern bringt: «wir lieben es, einen
Stern zu sehen.» Lilith im Roman
«Mordne» ist ein fiinfzackiger Stern,
ihr Dachraum blickt mit dem Gross-
auge eines Bogenfensters nach Osten
und umfasst Sternbilder. Das Sternbild
des Kindes wire eine utopische Ver-
heissung, iiberbracht von einem ritsel-
haften Mann, in dem man den Hirten
der grossen Schafziige sehen konnte,
die bei Erika Burkart eine so grosse
Rolle spielen. Das Land, aus dem er
kommt, ist aber auch das Mairchen-
land, wohin die Kinderphantasie durch
Gosta Berlings Schlitten entfiihrt wird.
Ein Land vor allem, wo die Wurzeln
nicht abgerissen werden, wo der Ab-
grund heilt.

Zum Formalen ist zu sagen, dass
Erika Burkarts Gedichte sparsamer ge-
worden sind. Die mehrgliedrigen Kom-
posita aus den letzten Bénden wie
«Winterwundstellen», «Hungerwild-
land», «Herzschlagschritte» fehlen fast



1066

ganz. Beispielhaft fiir den neuen Stil
ist eben der Zyklus «Das Gewicht
eines Vogels», wo man staunt, wie aus-
sagedicht die kargen Terzinen und
Doppelzeilen sind. Wo die Mutter-
sprache das Schweigen ist, wo die
«Geometrie der Schwermut» domi-
niert, konnen sich keine Balladen oder
melodische Langzeilen entfalten. Fast
wire man versucht, bei dieser Samm-
lung von einem Notvorrat von Gedich-
ten zu sprechen. Sie stammen von
einer Autorin, die Schweres erlitten
und gelernt hat, sich auf das Mindeste
zu beschrinken. «Unwillig / den Tag

Religionskritische Wirrsale

ZU ERIKA BURKART

erklimmend/ sehe ich das Ungeheure,/
hore ich das Unerhorte.» Und doch
sind es Gedichte voll utopischer Hoff-
nung, die auf den «genius loci» ver-
trauen, den Ort, an dem Erika Burkart
aufgewachsen ist und wo sie arbeitet.
Am Rande des Zerbrechens, im «T'reib-
sand der Worte» behauptet sich ihr
unverwechselbares Gedicht stirker
denn je.

Hermann Burger

1 Erika Burkart, Sternbild des Kindes,
Artemis Verlag 1984.

Zu Heinrich Wiesners Buch «Welcher Gott denn ist tot»

Auf die Frage seines Buchtitels, « Wel-
cher Gott denn ist tot»1, antwortet
Heinrich Wiesner: der abendlindische,
«der institutionalisierte, durch Dogmen
und Ideologien erstarrte Gott»?2,
Miisste man hieriiber in Anbetracht
eines Kirchenwesens, dem immer noch
eine riesige Mehrheit der Bevilkerung
angehort, nicht differenzierter urtei-
len? (Vom toten Gott statt vom toten
Glauben zu reden, ist iibrigens Unfug.)
Wiesner selber glaubt allerdings nicht
mehr an den christlichen Gott, er sucht
einen andern. Oder hat er ihn schon
gefunden? Dogmenfreie Religiositit?,
ahnendes Denken von Gott#4 ist seine
Sache. Ich wiirde ihn dazu begliick-
wiinschen, wenn sein ahnendes Den-
ken nicht so oft mit dem logischen in
Widerstreit geriete. Er konne, bezeugt
er, «nur immer davon reden, wie mein

Gottesverstandnis nicht ist»S. Doch
dann weiss er sehr positiv, dass Gott
«alles in allem>» ist®, womit er nicht
etwa wie der Apostel Paulus (1. Kor.
15, 28) eine zukiinftige iibernatiirliche
Gotteswelt, sondern das jederzeitige
Weltganze, die Gottnatur, meint. So
verstanden, ist «alles in allem» zwei-
fellos eine pantheistische Formel. Aber
Wiesner will nicht Pantheist genannt
sein. Die verschiedenen Pantheismen
der Geistesgeschichte — mystischer,
ontologischer, ethischer, evolutionisti-
scher usw. — sind ihm «Wortmache-
reien» 7.

Aus der erwdhnten Grundformel
zieht er, wiederum sehr positiv, die
Konsequenz, dass Gott gut und bose
sei 8. Auf die weitere Konsequenz, dass
dann alle Scheusslichkeiten in Natur
und Geschichte gottlich sanktioniert



ZU HEINRICH WIESNER

sind, kommt er wohlweislich nicht zu
sprechen. Trotz Ablehnung eines per-
sonalen Gottes? stimmt er mit der Bi-
bel darin iiberein, dass «das Wort Gott,
und Gott das Wort ist» 19, Lisst sich
denn «das Wort» ohne personalen
Worttrager denken? Aber Wiesner
wird noch kiihner: «Wenn Karl Barth
erklirt, in der Bibel erscheine das
Wort Gottes als Menschenwort, habe
ich dem nichts hinzuzufiigen.» 11 Der
entschiedene Antidogmatiker bekennt
sich somit zu einem systemtragenden
Kernsatz des grossten kirchlichen
Dogmatikers des zwanzigsten Jahr-
hunderts. Wieder fundamental anti-
barthianisch schreibt er an anderer
Stelle: «Wer oder was Gott ist, be-
stimmt mein Inneres.» 12 Damit ver-
fliichtigt sich Gott zum illusiondren
Erzeugnis der Subjektivitit. Und wie-
der an anderer Stelle liest man: «Gott
ist die kosmische Energie in uns . . .» 13
Kombiniert man dies mit der vorigen
These, so ergibt sich, dass die kosmi-
sche Energie durch unser Inneres be-
stimmt wird. Der Mensch als Beherr-
scher des Kosmos? Gelegentlich ist
Wiesners Gott aber auch das «Ganz
Andere» 14 — also doch nicht vom eige-
nen Innern bestimmt?

Intolerant mochte Wiesner auf kei-
nen Fall sein. Dem siebzehnjidhrigen
Seminaristen hat einst die Ringparabel
in Lessings «Nathan der Weise» rich-
tunggebenden Eindruck gemacht 15,
An ihr orientiert sich Wiesner noch
heute: «Ich anerkenne jeden Glauben,
der praktische Humanitit zur Folge
hat.» 16 Nun hat er Verschiedenes von
Karlheinz Deschner, dem kritischen
Kirchenhistoriker, gelesen und miisste
sich dadurch zu der Frage gedringt
filhlen, die zur Zeit Lessings noch
keine offentliche sein durfte: ob eine

1067

Offenbarungsreligion, die mit ihrem
Absolutheitsanspruch so viel geschicht-
liches Unheil angerichtet hat, jemals
eine wahre Humanitdt hervorbringen
konne? Er trostet sich mit der Hoff-
nung, dass sich das Bose christlicher
Gewaltherrschaft und das in vielen
einzelnen Christen zutage getretene
Gute die Waage halten 17. Der gutbose
Gott, heisst das, sollte denn doch ein
quasi humaner, ein ungefdhr gleich-
missig guter und boser sein. Hoffent-
lich hat er dafiir gesorgt, dass die Mil-
lionen von Ketzer-, Juden- und Hexen-
verbrennungen durch gleichzeitige
christliche Wohltitigkeit aufgewogen
wurden!

Ein andermal freilich erscheint dem
Verfasser das Christentum «alles in
allem als Religion gegen den Men-
schen» 18, ohne dass er deswegen am
Optimismus der Ringparabel irre
wiirde. Er will ja, tolerant wie er ist,
die Kirche nicht zu Fall bringen, son-
dern ihr eine neue Chance geben:
«Warum nicht Immanenz statt Tran-
szendenz», ruft er ihr zu, «<warum nicht
einfach Entwicklungshilfe und Sozial-
reform...?»1% So einfach ist das!
Aber die Kirche wire nicht mehr Kir-
che, wenn sie ihrem wesenseigenen
Anliegen, der Verkiindigung des (wah-
ren oder vermeintlichen) Transzenden-
ten, Ubernatiirlichen, Absoluten, un-
treu wiirde.

Die Gottheit Jesu kommt fiir den
Immanenzphilosophen selbstverstind-
fich nicht in Frage. Hingegen aner-
kennt er ihn als «menschliches Vor-
bild» 2°, Bekennt er sich demnach zu
jesuanischer Besitzlosigkeit, Feindes-
liecbe und Opferbereitschaft bis zum
Tode? Nein, er bekennt sich zum
«Durst nach Da-Sein»?1, zur sinnen-
freudigen «Lebensfrommigkeit» 22, zur



1068

«Pflicht, gliicklich zu sein»?23, und
zitiert ausgiebig Epikur. Ethisches
Handeln griindet sich seiner Ansicht
nach auf soziale Bindung24, Auf
welche? Griindet sich nicht auch Her-
renmoral, sogar Mafiamoral auf so-
ziale Bindung? Aber wozu iiberhaupt
Ethik, wenn Gott sowohl bose wie gut
ist?

In der Nachfolge Epikurs verzichtet
Wiesner auf personliche Unsterblich-
keit 25, Ganz wohl ist ihm dabei nicht,
und so lésst er sich folgenden Tiefsinn
einfallen: «Das Nichtmehrsein, zu dem
ich gelange, ist nicht mehr das Nichts
von vorher; es ist eingebettet in eine
erneuerte Ordnung, die ich schreibend
(formulierend) erworben habe.» 26 Wie
kann ein Nichtmehrsein eingebettet
sein? Des Tiefsinns Meinung ist wohl,
dass der Verfasser als dereinst Nicht-
mehrseiender doch noch durch seine
Biicher fortwirken mochte.

Einiges mutet wie ein absichtliches
Verwirrspiel an. So wird etwa behaup-
tet, die Rechtsordnung von Nomaden
unterscheide sich naturgemiss von der
eines sesshaften Volkes27. «Erldutert»
wird diese an und fiir sich diskutable
These mit dem Hinweis auf mehrere
alttestamentliche Steinigungsgesetze.
Was haben diese Ausgeburten des
theokratischen Fanatismus — zum Bei-
spiel 4. Mose 15, 32-36: Steinigung
wegen Holzsammelns am Sabbat — mit
nomadischer oder sesshafter Lebens-
weise zu tun? Wiesner schweigt sich
dariiber aus. Er verschweigt auch, aus
welcher der beiden Lebensweisen die
Terrorgesetze herzuleiten seien. (Das
Volk Israel durchlief beide, und die
Entstehung der einzelnen mosaischen
Gesetze ist nicht sicher datierbar.)

Als Feind von «Wortmachereien»
nimmt es der Verfasser, wie schon an-

ZU HEINRICH WIESNER

lasslich der Pantheismusfrage gezeigt,
mit Wortbedeutungen nicht genau. Er
zahlt sich zu den Hairetikern28, ob-
schon Hiresie eine Abweichung von
der herrschenden Kirchenlehre bedeu-
tet, er dagegen als Nichtmehrchrist
kein Abweichler, sondern ein Abtriin-
niger ist. Oder er spricht vom Utopis-
mus des Christenglaubens 2, ohne zu
beachten, dass Utopismus das Streben
nach diesseitiger Weltverbesserung be-
deutet, wihrend der Christ — wenig-
stens der «rechtgldubige» — auf ein
besseres Jenseits hofft. Jesus selber
war keineswegs utopistisch gesinnt,
und die Kirchen haben die Weltver-
besserer stets mit Misstrauen betrach-
tet oder sie gar verfolgt.

Es ist nachzutragen, dass das Buch
aus Aphorismen oder, richtiger gesagt,
aus Notizen besteht. Manche bieten
nicht viel anderes als leicht feuilletoni-
siertes Lexikonwissen, Angaben {iiber
Parsismus, Schopfungsmythen, Auf-
erstehungsglauben, Jungfrauenschne,
hinduistische Zyklen usw. Dabei be-
herrscht Wiesner die lexikographischen
Usancen ungeniigend. Einen mytholo-
gischen Namen gibt er unndtigerweise
in doppelter Lautgestalt: «Antdus bzw.
Antaios» 30, vergisst dann aber, bei der
anschliessenden Erwahnung der Mut-
ter Gaa ebenfalls die griechische Laut-
gestalt, Gaia, beizufiigen. Viele der
vier- bis fiinfhundert Notizen sind
mit wenig oder gar keinem Kommen-
tar versehen, darunter solche, die eine
genauere kritische Beleuchtung drin-
gend notig hitten. Hunderterlei wird
angetippt, nichts griindlich erortert.
Wohl gibt es manches Treffende, etwa
die «Fragen an die Dogmatikers 31
oder das Apercu von der Religion als
Familienerbstiick 32, doch das An-
fechtbare liberwiegt.



ZU HEINRICH WIESNER

Heinrich Wiesner hat einen guten
Namen als Erzdhler, und auch seine
«Lakonischen Zeilen»33 sind schiit-
zenswert. Das hier besprochene Buch
ist gut gemeint und anregend, ein
Zeugnis freiheitlicher Gesinnung, je-
doch mangelhaft durchdacht. Das
darin vorwaltende intuitive Denken
neigt zur Willkiir und verlauft in Zick-
zacklinien, die beim kritischen Leser
den Eindruck eines Labyrinths hinter-
lassen.

Robert Mdchler

Hinweise

Demokratie im Wandel

Erich A. Kdgi, der seit iiber drei Jahr-
zehnten im Inlandressort der «Neuen
Zircher Zeitung» tadtig ist, hat unter
dem Titel « Demokratie durchleuchtet»
eine Auswahl seiner Leitartikel, Analy-
sen, Essays und Glossen zusammenge-
stellt und sie durch Vortragstexte er-
gianzt. Was da nun an verschiedenen
Stellen im Blatt und oft auch auf der
Problemseite «Zeitfragen» im Laufe
der Jahre erschienen ist, erweist sich
im Zusammenhang als die breit aufge-
facherte Darlegung der Sache, um die
es dem Verfasser dabei geht: der
schweizerischen Demokratie. Es be-
ginnt mit einer «Wegzehrung fiir Jung-
biirger», worin von der Zielstrebigkeit,
die zu Konflikten fiihrt, von den MéGg-
lichkeiten des friedlichen Zusammenle-
bens, vom Offentlichen und vom Priva-
ten sowie von den Spielregeln gehandelt
wird, die ein erspriessliches Zusam-
menleben moglich machen. Das wird

1069

1 Heinrich Wiesner, Welcher Gott denn
ist tot. Lenos Verlag, Basel 1984, — 2 S. 27.
—3S8.7ff.—4S.40f. —5S.44, - 685.47. -
78.52. - 8S8.47. - 9S.116f. — 198,45, -
1§ 107.-128.137. - 138.40. -4 S, 215. -
158,16 ff. - 16S.17. — 17 S, 162. — 18 S. 169.
-198,150.-20S.78.-21§5,221.-22S, 163 1.
- 23§5,103. - 24S.103. — 25S.60ff. —
268.171.-27S.222f. - 288, 214.-298.143
und S.153. -30S,147. -31§,95. - 32 8. 160.
— 33 Heinrich Wiesner, Lakonische Zeilen.
Mit Zeichnungen von Celestino Piatti.
3. Auflage, Lenos Verlag, Basel 1979.

in der Folge an Einzelfragen niher be-
leuchtet, etwa wenn Kigi der Frage
nach dem Gemeinwohl nachgeht, der
Bedeutung der Freiheiten, die er nicht
als Abstracta, sondern in konkreter De-
finition benennt. Er handelt von den
Volksrechten, durchleuchtet die Grau-
zonen des Vollzugs und setzt sich mit
einem Demokratieverstindnis ausein-
ander, das zwischen Fachkompetenz
und dem Bemiihen um grosstmogliche
Information auf der einen und plebis-
zitiren Manifestationen auf der an-
dern Seite unsicher geworden ist. Die
sachlich fundierten und glinzend ge-
schriebenen Kapitel des Buches, von
dem der Verfasser im Vorwort selber
sagt, es vertrete einen «liberal-konser-
vativen Standpunkt», fiigen sich zu
einem aktuellen Beitrag zur Diskus-
sion, die im Blick auf «CH 91» im
Gange ist, auch wenn darauf nicht ex-
pressis verbis Bezug genommen wird
(Verlag Neue Ziircher Zeitung, 1984).



1070
Das Schlaraffenland
Eine Text- und Bilddokumentation

nennt Martin Miiller seine reich illu-
strierte Darstellung dessen, was als
«Traum von Faulheit und Miissig-
gang» seit urvordenklichen Zeiten und
in den verschiedenartigsten, zugleich
humorvollen und melancholischen
Ausgestaltungen getraumt worden ist:
das Schlaraffenland. Im franzosischen
Sprachgebiet ist aus dem Mittelalter
der Ausdruck «Coquaine» belegt, was
etwa «Honigkuchenland» bedeutet.
Das griff nach England iiber, wo von
einem «Land of Cokaygne» alsbald die
Rede geht. In Italien heisst es «cu-
cagna». Was aber den deutschen Aus-
druck betrifft, so geht er auf mittel-
hochdeutsch «slur» zuriick, womit man
eine faule Person zu bezeichnen
pflegte. Im 14. Jahrhundert ist der Be-
griff «sluraffe» belegt, und Sebastian
Brandt spricht 1494 erstmals vom
«Schluraffen landt». Aber die Traume
von einer Gegend, in der einem gebra-
tenes Gefliigel in den Mund fliegt, sind
alter, sind in der griechischen wie in
der rémischen Uberlieferung anzutref-
fen und haben natiirlich auch ihren
Niederschlag in der Literatur gefun-
den. Typisch ist, dass der Zugang zu
dem Paradies der Schlemmer und
Faulenzer durch einen Berg aus Brei
und Pflaumen fiihrt. Da muss man
sich zuerst hindurchfressen. In roma-
nischen Versionen ist es eine Seereise,
die man zu bestehen hat, ehe man auf
die merkwiirdige Insel stosst, auf der
jede menschliche Aktivitdat verpont ist.
Martin Miillers Dokumentation ist eine
gross angelegte und bebilderte Antho-
logie der Darstellungen dieses Traum-
landes. Die einzelnen Kapitel gehen
den Urspriingen der Vision nach, su-

HINWEISE

chen Schlaraffisches in Indien und
Athiopien auf, belegen die Traume
jidischer und islamischer Propheten
vom Paradies und beschreiben dann
besonders die einzelnen Annehmlich-
keiten, mit denen man im Schlaraffen-
land rechnen darf. Da gibt es essbare
Hauser, frohliche Kloster und einen
Kiaseberg. Das Buch verfolgt die Vi-
sion durch die Kulturgeschichte und
prasentiert in der Folge einzelne Aus-
arbeitungen von Wieland bis zu Erich
Kistner oder von Heinrich Heine bis
zu Ludwig Fulda. Die Bibliographie
und die Hinweise auf die Text- und
Bildquellen erfiillen wissenschaftliche
Anspriiche; der Leser und Betrachter
kann sich manche frohliche Stunde
machen (Edition Christian Brand-
stitter, Wien 1984).

Die Kunst des Lesens

Der junge russische Aristokrat, der
1919 — gerade zwanzig Jahre alt — ins
Exil nach England ging, muss ein viel-
seitig begabter Mensch gewesen sein.
Weltberiihmt wurde Viadimir Nabo-
kov durch seinen Roman «Lolita».
Aber seine Lehrtitigkeit als Professor
fiir Literatur, seine originelle Vermitt-
lung von Werken der Weltliteratur wie
— noch spiter — seine entomologischen
Studien weisen ihn als einen Gelehrten
aus, der unkonventionelle Fragestel-
lungen und eine hohe Kunst der Dar-
stellung zu verbinden wusste. In zwei
Bianden unter dem Titel «Die Kunst
des Lesens» gibt der S. Fischer Verlag
Vladimir Nabokovs Vortrige und Vor-
lesungen iiber Weltliteratur heraus,
der erste Band iiber Meisterwerke der
europdischen Literatur, also Austen,
Dickens, Flaubert, Stevenson, Proust,



HINWEISE

Kafka und Joyce, der zweite Band
iiber Meisterwerke der russischen Li-
teratur, namlich Gogol, Dostojewski,
Gorki, Turgenjew, Tolstoi und Tsche-
chow. In diesen Biichern zu lesen, ist
ein Vergniigen und bringt Gewinn.
Denn der Autor macht nicht nur die
gesellschaftlichen und die kulturellen
Zustinde und Bedingungen lebendig,
in denen die besprochenen Werke an-
zusiedeln sind; er fiihrt seine Leser mit
Witz und Sachkunde in die Werkstatt
der Dichter, rekonstruiert die Hand-
lung der besprochenen Werke, macht
aufmerksam auf Einzelheiten und
fiihrt uns vor, was eben die Kunst des
Lesens sei und mehr noch die Kunst
des Schreibens, der siegreiche Kampf
nimlich gegen «die warzenbedeckten
rundbiduchigen Kobolde der Konven-
tion».

Die Ubersetzerin erinnert sich

Elisabeth Schnack hat an die zwei-
hundert Biicher iibersetzt, sie hat
amerikanische, irische, australische
und siidafrikanische Anthologien her-
ausgegeben und ist fiir ihre Vermitt-
lertdtigkeit mehrfach ausgezeichnet
worden. Die Bayerische Akademie der
Schonen Kiinste verlieh ihr den Lite-
raturpreis 1968, sie ist Ehrendoktor
des Dublin University College und
Trigerin des Max-Geilinger-Preises,
der besondere Leistungen auf dem
Gebiete der Vermittlung zwischen
angelsdchsischer und deutscher Lite-
ratur auszeichnet. Unter dem Titel
«Spiegelungen» gibt sie jetzt Erinne-
rungen heraus, «Autobiographisches
— Begegnungen mit angelsdchsischen
Autoren», wie der Begriff auf der
Titelseite umschrieben wird. Elisabeth
Schnack war urspriinglich Lehrerin,

1071

sie hat in Mukden (Mandschurei) eine
Privatschule gegriindet und gefiihrt,
sie hat — nach ihrer Heirat — in Ko-
rea und in Siidchina gelebt. Seit 1938
lebt sie in der Schweiz, mit Unter-
briichen freilich. Und allmahlich ent-
stand und wuchs ihre literaturvermit-
telnde Leistung. Ihr Erinnerungsbuch
handelt nur indirekt davon. Es erzihlt
von Begegnungen, von Beziehungen,
von dem vielfiltigen Geflecht, das
Autoren, Literaten, Verleger und Le-
ser verbindet. Das Buch ist eine
poetische Rechenschaft, es hat seinen
Grundakkord in der Naturverbunden-
heit der Verfasserin und zeugt von
ihrer Aufmerksamkeit fiir Leben in
jeglicher Gestalt. Sie hat es oft in
Biichern gesucht und immer bei den
Menschen gefunden, die diese Biicher
geschrieben haben. Zu ihren Freunden
wurden sie alle, Sean O’Faolain, Car-
son McCullers, Liam O’Flaherty und
viele andere. «Spiegelungen» von Eli-
sabeth Schnack ist ein Buch von lite-
rarischem Rang (pendo-verlag, Zii-
rich 1984).

Ein Theater-Lexikon

Der bebilderte Band in Grossformat
orientiert knapp und zuverlissig liber
alle wichtigen Begriffe, Orte, histori-
sche Fakten und Namen, die das Thea-
ter betreffen. Das Theater-Lexikon,
das Henning Rischbieter im Verlag
von Orell Fiissli in Ziirich herausgege-
ben hat, enthdlt — 1440 Spalten auf
dreispaltig umbrochenen Seiten — na-
hezu alles von «Abbey Theatre» bis zu
«Zuschauer» und «Zuschiisse». Das
Nachschlagewerk konzentriert sich
aufs Sprechtheater, ldsst also das Mu-
siktheater beiseite. Es basiert auf



1072

«Friedrichs Theaterlexikon» von 1969,
ist vom gleichen Herausgeber betreut
und fast doppelt so umfangreich und
mit zahlreichen Abbildungen versehen.
Es handelt sich also um mehr als eine
zweite, verbesserte Auflage. Die sieb-
ziger Jahre sind eingearbeitet, die
Stichworte sind erweitert worden. So
hat zum Beispiel Luc Bondy einen
grossen, durch drei Inszenierungspho-
tos ergdnzten Artikel erhalten. Fass-
binder hat mehr als doppelt so viel
Text wie Diirrenmatt, doch geht es
weder im einen noch im andern Fall
darum, mehr als sachliche Information
zu geben. Knappe Literaturhinweise
fehlen nicht. Die rund 3500 Artikel
des Lexikons enthalten biographische
Notizen iiber Schauspieler, Dramati-
ker, Biihnenbildner, Regisseure und
Kritiker, wobei sich der Herausgeber
die Zuriickhaltung auferlegt hat, sich
ebenso wenig zu nennen wie andere
namhafte Kollegen. Von besonderem
Wert sind natiirlich die Sachstichworte
und die Erklirungen zu Lindern und
Stadten, in denen auf der ganzen Welt
Theater gespielt wird, die Information
tber beriihmte Biihnen, Dramaturgie,
Theaterstile, Schauspielkunst und In-
szenierung, iiber die Rollen und «Fi-
cher» der Theatertradition, iiber die
Theaterberufe, die Institutionen und
Organisationen. Schwerpunkt bildet
das deutschsprachige Theater, beson-
ders beriicksichtigt ist das Theater des
20. Jahrhunderts.

Anthony Burgess,
«Der Fiirst der Phantome»

Der Titel des englischen Originals, das
1980 bei Hutchinson in London er-

HINWEISE

schienen ist, heisst «Earthly Powers»,
was vielleicht direkter und exakter be-
zeichnet, wovon die fast neunhundert
Seiten des Romans von Anthony
Burgess handeln. «Der Fiirst der
Phantome», wie das Buch in der vor-
ziiglichen deutschen Ubersetzung von
Wolfgang Krege betitelt ist, konnte
den Leser eher abschrecken oder doch
zogern machen. Aber er sollte sich
nicht davon abhalten lassen, diesen
welthaltigen, frivolen und tiefen, fre-
chen und demiitigen Lebensbericht
des beriihmten Schriftstellers Kenneth
Toomey, eines Zeitgenossen von Joyce,
Pound, Hesse, Thomas und Heinrich
Mann zu lesen. In das meisterhaft er-
zahlte Buch ist die politische Ge-
schichte und speziell auch die Ge-
schichte der katholischen Kirche im
zwanzigsten Jahrhundert etwa seit
dem Ende des Ersten Weltkriegs ein-
bezogen. Indem Toomey im Alter von
achtzig Jahren seine Erinnerungen an
den Priester Carlo Campanati auf-
zeichnet, der nach Pius des Zwolften
Tod als Gregor der Siebzehnte den
pépstlichen Stuhl besteigt, bringt er
theologische und philosophische Fra-
gen ins Spiel. Burgess ist ein Poly-
histor unter den Erzidhlern, und dabei
bringt er sein immenses Wissen erst
noch mit frivoler Leichtigkeit unter
die Leute, als ein gigantischer Liigner
sozusagen, als ein bramarbasierender
Hochstapler der Kultur, iibrigens ve-
hement und hartnidckig die Sache der
Homosexuellen vertretend, ein lie-
benswiirdiges Scheusal in der Maske
des fiktiven Ken Toomey. Ein Lese-
vergniigen erster Giite, ein Buch, das
Zeitgeschichte in attraktiver Verpak-
kung anbietet (Klett-Cotta Verlag,
Stuttgart 1984).



	Das Buch

