Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 12

Artikel: Trauerarbeit im "Ackermann aus Bohmen" : Beobachtungen an einem
Text des 15. Jahrhundert

Autor: Schnyder, André

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

André Schnyder

Trauerarbeit im «Ackermann aus Bohmen»

Beobachtungen an einem Text des 15. Jahrhunderts

Der Begriff Trauerarbeit

Einige Monate nach Beginn des Weltkriegs, im Mérz 1915, formulierte
Sigmund Freud in dem zweiteiligen Essay «Zeitgemdsses iiber Krieg und
Tod» einige bereits frither erreichte Einsichten iiber den Umgang mit dem
Tod. Wir lesen darin die Satze ':

Diese kulturell-konventionelle Einstellung gegen den Tod [ndamlich das
Schweigen dariiber] ergdnzt sich nun durch unseren volligen Zusammen-
bruch, wenn das Sterben eine uns nahestehende Person, einen Eltern-
oder Gattenteil, ein Geschwister, Kind oder teuren Freund getroffen hat.
Wir begraben mit ihm unsere Hoffnungen, Anspriiche, Geniisse, lassen

uns nicht trosten und weigern uns, den Verlorenen zu ersetzen. (SA,
IX 50)

Sehr knapp, aber zugleich sehr genau sind hier Gedankengédnge formuliert,
welche Freud selber und die Psychologie und Psychiatrie der Folgezeit, z. T.
angeregt durch ihn, z.T. unabhingig oder gegen ihn, entwickelt hat2. So
lesen wir zu einem heute landldufig gewordenen Begriff bei Freud:

Worin besteht nun die Arbeit, welche die Trauer leistet? ... Die Reali-
tatspriifung hat gezeigt, dass das geliebte Objekt nicht mehr besteht, und
erldsst nun die Aufforderung, alle Libido aus ihren Verkniipfungen mit
diesem Objekt abzuziehen. Dagegen erhebt sich ein begreifliches
Strduben — es ist allgemein zu beobachten, dass der Mensch eine Libido-
position nicht gern verldsst, selbst dann nicht, wenn ihm Ersatz bereits
winkt. Dies Strauben kann so intensiv sein, dass eine Abwendung von der
Realitit und ein Festhalten des Objekts durch eine halluzinatorische
Wunschpsychose ... zustande kommt. Das Normale ist, dass der Respekt
vor der Realitdt den Sieg behdlt. ... Es spricht sich nun rasch aus und
schreibt sich leicht nieder, dass die «unbewusste (Ding-)Vorstellung des



1040 TRAUERARBEIT

Objekts von der Libido verlassen wird». Aber in Wirklichkeit ist diese
Vorstellung durch ungezihlte Einzeleindriicke (unbewusste Spuren
derselben) vertreten, und die Durchfiihrung dieser Libidoabziehung kann
nicht ein momentaner Vorgang sein, sondern gewiss ... ein langwieriger,
allmahlich fortschreitender Prozess. Ob er an vielen Stellen gleichzeitig
beginnt oder eine irgendwie bestimmte Reihenfolge enthilt, ldsst sich ja
nicht leicht unterscheiden ... (SA, III 198f., 209)

Ziel der Trauerarbeit ist also, das zu vermeiden, was Freud als pathologisch
beschreibt, die Unfédhigkeit, sich trosten zu lassen, das Begraben eigener
«Hoffnungen, Anspriiche, Geniisse». Positiv formuliert: Am Ende der
Arbeit soll der von einem Verlust Betroffene wieder fiahig und bereit sein,
neue menschliche Beziehungen einzugehen.

Es geniigt iibrigens schon, vorwissenschaftliche Denkweise, wie sie etwa
in Sprichwortern erscheint, zu studieren, um zu sehen, wie sehr die Wissen-
schaft hier uralte menschliche Erfahrungen auf den Begriff und ins System
bringt. So konstatiert das Sprichwort etwa kurzerhand: «Allzeit trauren
kann nicht dauren.» Es stellt auch einen Zusammenhang zwischen der Ge-
sundheit und dem Verhalten des Menschen im Leiden her: «Kurz trauern
ist lang leben.» Und — in warnendem Ton —: «Langes Trauern, kurzes
Leben.» Schliesslich hilt es auch Ratschldge bereit, wie mit dem Leiden
und Trauern richtig umzugehen sei: «7'ridnen machen das Herz leicht.»
auch: «Geklagtes Leid ist halbes Leid.» 3

Beobachtungen und das Bediirfnis der Wissenschaft, die oft wirren
Phinomene der Wirklichkeit zu ordnen, lassen es als sinnvoll erscheinen,
im Vorgang des Trauerns mehrere deutlich voneinander abgegrenzte Ab-
schnitte zu unterscheiden. Am Beginn steht die emotionelle Erstarrung, die
Tranenlosigkeit; spater brechen die Emotionen auf; es folgt eine Zeit der
Suche nach dem oder der Verlorenen, verbunden mit der Erfahrung, dass
eine reale Vereinigung nicht mehr moglich ist. Als Ziel steht am Schluss,
wie bereits erwdhnt, der Gewinn neuer Selbst- und Weltbejahung durch die
Ablosung vom Toten. — Das alles spielt sich nun freilich nicht in einem
automatischen Vorgang ab, sondern damit ist ein Anspruch gesetzt, ein Ziel
gesteckt: nicht umsonst spricht man von Trauerarbeit. Das besagt, dass die
Trauerarbeit auch misslingen oder wenigstens jederzeit ins Stocken geraten
kann.

Es sollen hier nun nicht die vielféltigen Fragen, die sich dem Psychologen
und Psychiater stellen, erortert werden. Absicht ist es vielmehr zu zeigen,
wie fiir den Literaturwissenschafter und den Leser iiberhaupt der Begriff
«Trauerarbeit» bei der Lektiire eines iiber 500 Jahre alten Textes fruchtbar
gemacht werden kann. Dem psychologisch Interessierten 6ffnet sich ander-



TRAUERARBEIT 1041

seits ein Blick auf die Moglichkeiten, durch literarische Texte mehr iiber
das Empfinden ldngst vergangener Generationen, damit verstummter Be-
obachtungspersonen, zu erfahren. Reiz und Schwierigkeit solcher Empirie
iiber die Zeiten hinweg besteht darin, dass literarische Texte kein unmittel-
bar auswertbares Beobachtungsmaterial bieten. Der Ausdruck seelischer
Befindlichkeiten ist vielmehr durch literarische Traditionen {iberformt. Hier
ist der Psychologe auf Hinweise des Literaturwissenschafters angewiesen,
will er nicht literarische Muster als direkte Aussage missverstehen.

«Der Ackermann aus Bohmen»

Zu betrachten ist der knapp nach 1400 geschriebene «Ackermann aus
Bdhmen» des Johannes von Saaz (auch Johannes von Tepl)4. Dieser,
Notar und Stadtschreiber im bdhmischen Saaz, spéter in Prager Neustadt,
ldsst in einem zweiunddreissigteiligen oft heftigen Wortwechsel den Acker-
mann, der eben seine Frau verloren hat, als Kldger gegen den Tod, der sie
ihm nahm, auftreten. Den Schluss des Werks machen der Urteilsspruch
Gottes und ein langes Gebet des Ackermanns.

Die Germanisten haben in den vergangenen hundert Jahren viel iiber
diesen in mancherlei Hinsicht einzigartigen Text geritselt und sich auch
gestritten. Die einen sahen in diesem nur etwa 40 Seiten umfassenden Werk
eine tief erschiitterte und erschiitternde Darstellung der Trauer, die Jo-
hannes beim Tod seiner Frau am 1. August 1400 iiberfiel. Andere erblickten
darin nichts mehr als eine sprachlich hervorragend gemachte, jedes bio-
graphischen Gehaltes aber entbehrende Stiliibung. Sie beriefen sich oft auf
einen erst 1933 zufillig entdeckten lateinischen Widmungsbrief des Autors
an seinen Prager Jugendfreund Peter Rothirsch. In der Tat ist darin viel
von den «modernsten» Stilfiguren und -kiinsten die Rede, kein Wort
— mindestens kein eindeutiges — fillt, das vom Verlust der Ehefrau spricht.
Plausibelster Ausweg aus der drohenden Alternative «Stiliibung oder
Erlebnisdichtung» samt den Wertungen, die sich mit diesen zwei Momenten
fiir uns Heutige verbinden, ist es wohl, die Frage als falsch gestellt zu iiber-
gehen. Tatsidchlich féllt es schwer, in den mittelalterlichen Literaturen
Belege fiir Erlebnisdichtung, wie sie uns exemplarisch wenigstens seit und
von Goethe vertraut ist, zu finden. Unser vorliegender Lektiireversuch
braucht ohnehin nicht zu Aussagen, wie der Autor und seine Leser diesen
Text verstanden haben, zu fiithren (ausgeschlossen ist das allerdings nicht).
Es geht vielmehr vor allem darum, wie man als heutiger Leser mit heutigen
Denkformen den alten Text neu entziffern kann.



1042 TRAUERARBEIT

In der Wirrnis der Gefiihle

Der Beginn der Trauerarbeit, der Verlust, und ihr Ende, das Finden eines
neuen Verhiltnisses zu sich und der Welt, sind einigermassen klar zu er-
kennen. Die dazwischen stehenden Phasen lassen sich aber jeweils nicht so
sicher auseinander halten, denn oft kann es zu Riickfillen in friihere
Stadien, die bereits durchlaufen schienen, kommen. Man wird schon des-
wegen nicht erwarten, dass unser Text sich einem schematischen Nach-
einander von emotioneller Erstarrung iiber den Aufbruch der Emotionen,
die Suche nach der Toten und die endgiiltige, seelisch vollzogene Trennung
bis zum Ende der Trauer fiigt.

Sicher scheint bloss, dass mit dem Schlussgebet des Witwers der Verlust
der Frau akzeptiert ist; ganz eindeutig fehlt ferner der Ausgangspunkt der
Trauerarbeit, die Phase emotioneller Starre, in der Darstellung unseres
Textes. Dieser beginnt gleich mit dem wildesten Ausbruch des Affektes.
Uber rund 20 Zeilen hin erstreckt sich eine einzige grosse Verfluchung, die
der Witwer gegen den Tod schleudert. Er macht in seinen Verwiinschungen
die ganze Welt und Gott zu den Vollstreckern seines Totungswunsches:

Lhr, Tod, euch sei geflucht! Gott, Euer Schopfer, hasse Euch, wachsen-
des Unheil hause bei Euch, Missgeschick suche gewaltig Euch heim,
ginzlich geschdndet seid immer! ... Himmel, Erde, Sonne, Mond, Ge-
stirne, Meer, Gewiasser, Berg, Gefilde, Tal, Aue, der Holle Abgrund
alles was Leben und Wesen hat, sei Euch unhold, abgiinstig und fluch
Euch ewiglich! (1)

Am Schluss heisst es dann:

Von mir und aller Menschheit sei iiber Euch wahrhaft Zeter geschrien
mit gerungenen Hdanden.

Damit ist das Folgende von der Situation her ganz prazise festgelegt: Zeter
mit gerungenen Hinden schrien nach altdeutschem Recht die Hinter-
bliebenen eines Ermordeten vor Gericht. Sie leiteten damit den Prozess ein.
Hier wird also der Tod vor Gericht zitiert.

Der Angeklagte reagiert auf diesen Gefiihlsausbruch mit ironischer Kiihle
und Distanz. Er zwingt durch eine nachdriickliche Aufforderung den
Witwer, sich zu nennen und iiberhaupt erst einmal zu sagen, was der genaue
Grund der Anklage sei. Die vordergriindige Frage nach dem Namen fiihrt
natiirlich rasch tiefer. Sich nennen bedeutet, sich selber darzustellen, dabei
iiber sich selber nachzudenken. Wir werden sehen, wie der Witwer auf die
Fragen des Todes hin gezwungen wird, iiber sich selber grossere Klarheit



TRAUERARBEIT 1043

zu suchen. Zunéchst kann er sich nun mit der einfachen Namennennung
begniigen. Er stellt sich allerdings nicht mit einem der iiblichen Vornamen
vor, schon gar nicht mit dem des Autors, sondern mit einem weit verbreite-
ten Vergleich als Ackermann, Bauer, mit dem Vogelfeder-Pflug, als Schrift-
steller somit. Diese Metaphorik schafft einen gewissen Abstand zwischen
dem Autor Johannes und seiner im Text als Ich auftretenden Figur.
Wiissten wir sicher, dass der Dichtung ein wirkliches Erleben zugrunde-
liegt, konnte man diese Distanzierung als Anzeichen fiir den Abschluss der
Trauerarbeit durch das historische Ich, den Autor, im Augenblick der
Niederschrift deuten.

Der Nennung folgt nun ein Stiick Selbstdarstellung. Es ist dabei in-
teressant zu sehen, wie der Trauernde sich fast ausschliesslich von seinem
Verlust her begreift. Er ist nicht Vater, nicht Freund, nicht Biirger einer
Stadt, er ist Witwer.

... Ihr habt mir meines Gliickes Halt, meine auserwdihlte Turteltaube
arglistig entwendet; Thr habt unwiederbringlichen Raub an mir getan.
Nun wird zu mir gesprochen: Kratz ab! Bei triiben Gedanken, auf
diirrem Aste, finster und verdorrend bleib und jammere ohn Unterlass!

(3)

Der Kliger stellt sich hier unter anderem als Turteltduberich dar, der nach
dem Tod des Weibchens auf dem diirren Ast klagend ausharrt und sich
mit schmutzigem Trinkwasser begniigt. Dieses alte und haufige Symbol ist
mehrdeutig, was fiir unsere Fragestellung Folgen zeitigt. Versteht man die
Turteltaube als Sinnbild unstillbaren Leids, wie das in der einen Traditions-
linie iiblich ist, dann scheint damit angedeutet zu werden, dass der gute
Ausgang der Trauerarbeit unerreichbar ist. Wer sich im Schmerz einrichtet,
auf dem diirren Ast sitzen bleibt, kann das Leid nicht bewiltigen. Nun
steht aber der Vogel in einer zweiten Deutungstradition fiir die Sehnsucht
nach Gott. Folgen wir dieser Auslegung, ergibt sich der Hinweis auf ein
Gliick, das unverlierbar ist, das jenseits irdischer Trauer besteht und
erreichbar ist. Fiir den Ackermann mag das heissen, dass er die Trauer-
arbeit durchsteht.

Vorderhand wird der Witwer freilich vollig von der Verzweiflung iiber
den Verlust beherrscht; sie verbindet sich mit der Angst vor der Zukunft.
Zukunftsangst und Leid der Gegenwart enthalten aber zugleich das Gliick
der Erinnerung:

Frisch und froh war ich vormals in jeder Stunde; kurz und lustvoll war
mir Tag und Nacht, in gleicher Weise freudenreich, wonnenreich alle
beide; ein jegliches Jahr war mir ein gnadenreiches Jahr. (3)



1044 TRAUERARBEIT

Diesem Blick in die Vergangenheit zuriick sind lange Abschnitte der folgen-
den Kapitel gewidmet. In immer neuen Worten preist der Ackermann sein
vergangenes Gliick, seine Frau, ihre vielen guten Eigenschaften. Sie er-
scheint als begehrenswerte Geliebte: «... ich war ihr Geliebter, sie meine
Liebste.» (5) Sie wird als Sonne, Stern, Falke — dies typische Symbole der
hochmittelalterlichen Liebeslyrik — verklart:

Verschwunden ist mein lichter Stern am Himmel; zur Neige ist gegangen
meines Heiles Sonne, auf geht sie nimmermehr. (5) ... Entflogen ist mir
mein ehrenreicher Falke ... (7)

Anderswo tritt die Tote etwas deutlicher als leibhaftige Figur auf:

... sie war edler Geburt, reich an Ehren, riistig und all ihre Gespielen
iiberragender Gestalt, wahrhaft und ziichtig in Worten, keuschen
Leibes, gut und frohlich im Umgang ... (7)

Sie wird uns ferner als liebevolle Mutter und pflichtbewusste Ehefrau
geschildert:

Tot ist die Henne, die da aufzog solche Kiichlein. (9) ... Wider alles
Weh und Ungemach meine heilsame Arzenei, Gottes Dienerin, meines
Willens Pflegerin, meines Leibes Wirterin, meiner und ihrer Ehre tig-
liche und ndchtliche Wiichterin war sie unverdrossen. (11)

Unschwer wird der Psychologe in diesen und den vielen vergleichbaren
Ausserungen nicht nur den Schmerz der Erinnerung, sondern die immer
neu beginnende Suche nach der Verstorbenen entdecken. Diese Suche stosst
standig an eine Grenze, die Entdeckung, dass die Vermisste nicht wirklich,
sondern nur als Tote zu finden ist. Sprachliches Signal dafiir sind die vielen
Vergangenheitsformen. Die Vergegenwirtigung hat keine Zukunft, sondern
fiihrt immer in die Vergangenheit zuriick. Gerade diese Einsicht lédsst aber
die Trauerarbeit in der Phase des Suchens und Sichtrennens erfolgreich
werden.

Dass die Tote als Falke, Stern, Sonne, Fahne erscheint, als minne-
sangerisch von ferne angebetete Geliebte, aber auch als Ziel und Erfiillung
sexueller Wiinsche, als statussichernde Ehefrau, tiichtige Hausverwalterin,
liebevolle Mutter beschworen wird, darauf haben sich etwa schon die So-
zialhistoriker und Stilgeschichtler ihren Reim gemacht. Diese betonten die
Verwendung von Symbolen und Stilelementen, die um 1400 schon jahr-
hundertealt waren, jene verwiesen auf die verschiedenen Frauenrollen, die
sich im Text finden. Auch von unserem Gesichtspunkt her ldsst sich dieses
Verfahren, die Tote nicht nur immer wieder, sondern auch in immer neuen



TRAUERARBEIT 1045

Aspekten ihres Daseins zu beschworen, als sinnvoll begreifen. Wir erinnern
uns an die eingangs zitierte Bemerkung Freuds, die Libido miisse sich von
jeder einzelnen der vielen verschiedenartigen Erinnerungen an das Objekt
abziehen. Genau das geschieht in unserem Text; seine Trauerarbeit ist so
nicht bloss lang, sondern langwierig, vielfiltig.

Charakteristischerweise betreibt nun aber das Suchen und Vergegen-
wartigen nicht der Ackermann allein, sondern auch der Tod:

Sie war gar tiichtig und makelfrei; ... Reinen Gewissens, dienstfertig,
treu, wahrhaft und zumal giitig war sie gegen alle Leute. (4)

Damit erscheint der Tod nicht ausschliesslich als Gegeniiber und Gegner
des Trauernden, sondern als Teil desselben. Der Prozess der Trauerarbeit
ldsst sich somit nicht verfolgen, indem man nur die Reden des Witwers
beachtet; das Ganze ergibt sich erst aus den zwei Teilen, der Rede und der
Gegenrede.

Diese Interpretationsregel hilft uns noch bei einer andern Beobachtung
weiter. Der Ackermann idealisiert die Tote in starkstem Masse. Das haben
die zitierten Stellen bereits erkennen lassen. Es sei deshalb nur noch ein
Beispiel angefiihrt, wo dieses Idealisieren sich weniger im Inhalt als in der
Form der Darstellung zeigt. Nach dem Namen seiner Frau gefragt, ant-
wortet der Ackermann nédmlich mit einem Buchstabenritsel:

«IThr habt mir den zwolften Buchstaben, meiner Freuden Hort, aus dem
Alphabet gar schrecklich ausgerissen . .. (3)

Der Literaturwissenschafter wird geneigt sein, hierin einfach ein stilistisches
Ornament zu sehen. Der Psychologe kann dadurch an eine Erorterung in
Freuds «Totem und Tabu> erinnert werden. Freud fragt sich dort, wieso oft
die Nennung Gestorbener bei ihrem Namen mit einem Verbot belegt ist.
Bei seiner Antwort geht er von der gefiihlsméssigen Ambivalenz gegeniiber
Toten, von der Unmoglichkeit, in diesem Moment die negativen Gefiihle
frei zu dussern; er rechnet weiter damit, dass diese Gefiihle auf den Toten
projiziert werden, so dass dieser als gefdhrlich erscheint. Diese Bedrohung
des Lebenden durch den Gestorbenen erkldre ihrerseits, dass vermieden
werde, dessen Namen auszusprechen. So ergibt sich fiir ihn als Ergebnis
dieser verwickelten Uberlegungen:

Auch das Tabu der Toten riihrt von dem Gegensatz zwischen dem
bewussten Schmerz und der unbewussten Befriedigung iiber den Todes-
fall her. (SA, I1X 352)

Durch die Tabuisierung des Namens in unserem Text deutete sich also
— wenn wir diese Gedankengénge Freuds hierher iibertragen — bereits an,



1046 TRAUERARBEIT

dass das iiberschwengliche Lob der Toten nur die eine Halfte der Wahrheit
ist und — fiir sich allein genommen — Idealisierung. Fiele iibrigens im
weiteren Verlauf des Textes der Name der Toten unverhiillt, so diirfte man
dementsprechend darin ein Indiz sehen, dass die Idealisierung liberwunden
ist, die Beziehung in ihrer Ambivalenz wahrgenommen und angenommen
wird. Darauf wird noch zuriickzukommen sein.

Doch zuriick zur Frage der Idealisierung. Die Verarbeitung kann nur
gelingen, wenn der Hinterbleibende die Beziehung zum Toten in ihrer
Zwiespaltigkeit anerkennt, wenn er also nichts daran beschonigt, Hassliches
vielmehr beim Namen nennt. Das tut der Ackermann nicht. Es bleibt also
dem Tod vorbehalten, hier zu korrigieren. In Kapitel 12 erwigt er Folgen-
des:

Als du zuerst dein l6bliches Weib nahmest, fandest oder machtest du sie
tiichtig? Hast du sie tiichtig gefunden, so suche mit Vernunft! Du
findest noch viele tiichtige, reine Frauen auf Erden, deren eine dir zur
Ehe mag werden. Hast du sie aber tiichtig gemacht, so freue dich! Du
bist der lebende Meister, der noch ein tiichtig Weib erziehen und schaffen
kann.

Ironie und Frauenverachtung dieser Worte sind uniiberhorbar. Sie sind
dazu angetan, dem Witwer die Blindheit seines Idealisierens einsichtig zu
machen. Freilich bedarf es dazu einiger Anstrengung. So greift der Autor
tief ins Arsenal frauenfeindlicher und frauenfreundlicher Gemeinplitze und
legt dem Ackermann einen Hymnus auf dieses Geschlecht, dem Tod eine
vernichtende Beschimpfung in den Mund.

Aufschlussreich fiir unsere Betrachtung sind noch weitere Momente in
diesen Kapiteln: einmal, dass hier iiberhaupt nicht mehr von der einen Frau,
sondern von den Frauen iiberhaupt die Rede ist. An dieser Entindividuali-
sierung lasst sich ablesen, wieweit die Gestorbene fiir den Mann schon zum
fest umrissenen, ruhigen Bild geworden ist, wieviel sie von ihrer anfang-
lichen Lebendigkeit und Gegenwirtigkeit — die sich der Trauernde aller-
dings in seinem Schmerz nur imaginierte — verloren hat. Aufschlussreich
ist dann aber, dass die Idealisierung aufhort. Das geschieht nicht nur, indem
der Text dem Weiss des Witwers das Schwarz des Todes entgegenstellt.
Beide zeigen schon von sich aus das Grau, indem sie einrdumen, dass es
neben missratenen Frauen auch tiichtige gebe, neben tiichtigen auch miss-
ratene. Der Tod beginnt seine diistere Darstellung des Ehelebens mit dem
Eingestandnis: «... ungeachtet aller reinen Frauen ...» (28), der Acker-
mann schliesst seine Apologie der Ehe, indem er einraumt:

Jedoch muss es neben Golde Blei, neben Weizen Kornraden, neben aller-
lei Miinzen Fillschungen und neben Weibern Unweiber geben. (29)



TRAUERARBEIT 1047

Die Fortschritte der Trauerarbeit lassen sich neben den Wandlungen des
Themas «Frau» auch an Veranderungen anderer Themen verfolgen. Da

fallt etwa die Aufforderung des Todes, nicht zu trauern, das habe keinen
Sinn:

Der ist toricht, der da beweinet die Sterblichen. Lass ab! Die Lebenden
zu den Lebenden, die Toten zu den Toten, wie es bisher gewesen ist! (8)

In sich erscheint uns dieser Satz unvollstandig und damit falsch; es kommt
auf das Mass des Trauerns an. Der Ackermann wird denn auch zum Wider-
spruch gezwungen; sein Ja féllt so bedingungslos aus wie das Nein des
Todes. In heftigen Worten verteidigt er das Recht zu trauern:

Soll ich da nicht traurig und voll Kummer sein, wo ich bis an mein Ende
harren muss, beraubt aller Freude? (9)

Einige Kapitel spater sagt der Tod:

Hittest du dich der Liebe enthalten, so wirest du nun des Leides ent-
hoben. Je grissere Freude, Liebe zu erfahren, desto grosser das Leid, zu
entbehren Liebe. (12)

Damit vermittelt er zwischen den fritheren Extremen. Das Leid iiber den
Verlust folgt notwendig dem Gliick iiber den Besitz; dass aber wegen des
einen nicht auf das andere verzichtet werden muss, kann und soll, deuten
die Aussageform des ersten Satzes, der Irrealis, an: «Héttest du ...».

Neuer Lebensbezug beim Gelingen der Trauerarbeit

Recht friih findet man in unserm Text, was als beispielhafte Formel fiir den

letzten Teil der Trauerarbeit gelten kann, den neuen Bezug zu Welt und
Selbst. Der Witwer fragt:

Woriiber soll ich mich nun freuen? Wo soll ich Trost suchen? Wo soll
ich Zuflucht haben? Wo soll ich eine Heilstitte finden? Wo soll ich
treuen Rat holen? (13)

Allerdings zeigt die unmittelbare Fortsetzung der Rede, dass diese Fragen
nicht ernsthaft auf jede Antwort gefasst sind. Dem Ackermann sind sie hier
in den Mund gelegt, damit er als Opfer des Todes stilisiert wird. Es sind
rhetorische Fragen; entsprechend reagiert der Tod nicht durch eine Antwort
darauf. In Abschnitt 21 wiederholt aber der Trauernde die Frage.

... ratet, helfet und weiset, wie ich so schweres Leid vom Herzen werfen
moge, und wie meinen Kindern eine solche reine Mutter ersetzet werde.



1048 TRAUERARBEIT

Der Tod rit darauf, nicht ohne Ubertreibung:

Sobald du etwas verloren hast, was du nicht wiedererlangen kannst, tu
als sei es nie dein geworden! Hinflieht alsbald deine Trauer. (22)

Fiinf Kapitel spéter lautet die Frage noch genauer und richtet sich noch
klarer auf die Zukunft:

... in welcher Art soll ich nun mein Leben einrichten? Ich habe vormals
in der lieben frohlichen Ehe gelebt; wohin soll ich mich jetzt wenden?
In den weltlichen oder geistlichen Stand? ... Im Zweifel bin ich, wohin
ich mich kehren solle: mit Gebrechen behaftet ist aller Menschen
Stellung. (27)

Da ergeben sich, wie schon anderswo, je nach dem Standpunkt des Lesers
sehr unterschiedliche Auslegungsmdoglichkeiten. Sieht man im Text die
Verfahrensweisen der Rhetorik am Werk, wie das der Widmungsbrief nahe-
legt, so wird man aus diesen Fragen nur schirfste Ironie heraushoren. Eine
Verklausulierung wie «Wohnet Treue in Euch ...», mit der die zuletzt
zitierte Bitte um Rat einsetzt, legt die Annahme von Ironie nahe. Auch die
Fortsetzung scheint zu zeigen, dass der Witwer nicht wirklich bereit ist zu
einem neuen, anderen Leben:

Bei meiner Seele sage ich: wiisste ich, dass es mir in der Ehe gelingen

wiirde wie vordem, in ihr wollte ich leben, solange mein Leben am Leben
bleibt.

Absicht der Ironie wire es, den Tod im Redekampf ausser Gefecht zu
setzen.

Nichts hindert uns aber, diesen Worten als Ausdruck einer Phase der
Trauerarbeit (nicht schon von deren Ende) mehr Ernsthaftigkeit zuzu-
billigen. Zwar sucht der Witwer einen neuen Lebensinhalt, deshalb auch die
in sich genommen eindeutige Frage. Gleich danach iiberwiltigt aber die
Vergangenheit die Zukunft. Er mochte, dass es wieder wie frither wird, er
wiinscht sich die Wiederkehr des Immer-Gleichen. Dass er allerdings von
seinem personlichen Gliick in allgemeinsten Formulierungen - «ein
Mann», «ein Weib» — redet, scheint doch Distanzierung vom Vergangenen
zu signalisieren. — Die Lobesworte iiber das Gliick der Ehe provozieren
den Tod zu seiner bereits besprochenen Schmihrede auf die Frauen, die
wiederum den Ackermann zu seinem Lob derselben. Es zeigt sich hier
erneut, wie verschlungen die Argumentation des Textes ist, aber auch dass
seine Interpretation als Darstellung von Trauerarbeit keineswegs zu einer
gewaltsamen Vereinfachung seiner verwickelten Gedankengédnge fiihren
muss.



TRAUERARBEIT 1049

Im 33.Kapitel ergreift nun Gott das Wort. Er gibt beiden Gegnern teil-
weise Recht und wirft ihnen beiden Uberheblichkeit vor: dies ist die
Quintessenz seines Richterspruchs.

Der Kliager klagt einen Verlust ein, als ob der sein Erbgut wire; er
bedenkt nicht, dass es von Uns verliehen war. Der Tod riihmet sich
eigener Herrschergewalt, die er doch allein von Uns zu Lehen empfangen
hat. Jener klagt ein, was nicht sein ist; dieser riihmet sich einer Herr-
schaft, die er nicht aus sich selber hat.

Festzuhalten ist zundchst, dass keine der zwei Parteien das letzte Wort hat,
sondern dass eine iibergeordnete Macht eingreift und mit ihrer Autoritét das
Urteil, zu dem der Text kommt, abdeckt. Dass der Trauernde in seinem
immer mitgemeinten Anspruch auf ewiges Leben, also mit seiner Negierung
des Todes, recht behilt, das verhindert das Realitétsprinzip: offensichtlich
miissen alle Menschen sterben. Indem aber auch dem Tod der Sieg, damit
die absolute Macht verweigert wird, schliesst sich die Ausflucht des Sadis-
mus. Sadismus sei, so mutmasst die Psychoanalyse %, eine Moglichkeit der
Psyche, der Todesangst durch Identifikation mit dem Tod als dem immer
starkeren Zerstorer Herr zu werden. In unserem Text erweist sich das als
unmoglich, weil der Tod nicht der Stirkste ist.

Das Urteil Gottes nennt auch ein darstellerisches Prinzip, nach dem das
ganze Streitgesprich aufgebaut ist. Die zwei Gegner sind miteinander im
Kampf verschlungen. Dialektisch treibt des einen Rede die des andern
heraus. Das Wissen, dass er sterben muss, dringt den Menschen zu leben.
Leben bedeutet, den Tod stédndig anzugreifen, gegen ihn Anklage zu
erheben. Das wird den Tod zwar nicht vernichten; vielmehr zwingt es ihn,
die Wahrheit zu sagen, namlich zu verkiinden, dass es ihn gibt. Der Wille
zum Leben fiihrt zur Erkenntnis des Todes.

Ihr habt beide gut gefochten: den zwingt sein Leid zu klagen, diesen der
Angriff des Kldgers, die Wahrheit zu sagen. (33)

Verdringung wird damit unméglich.

Psychologische Betrachtungsweise wird im Sprecher «Gott» nicht eine
eigentliche metaphysische Grosse, sondern das Sprachrohr einer Einsicht
sehen: Der Mensch ist sterblich; er lebt erst dann, wenn er aus dem Sterben
heraus lebt. Freud hat diese Einsicht in die Variation eines alten Spruches
gekleidet:

Si vis vitam para mortem. — Wenn du das Leben aushalten willst, richte
dich auf den Tod ein. (SA I1X 60)



1050 TRAUERARBEIT

Nun ist diese intellektuell fassbare Einsicht eines, der gelebte Vollzug einer
solchen Einsicht etwas zweites. Da scheint es denn sehr naheliegend, dass
wir auch in unserem Text iiber die sentenzits formulierte Erkenntnis hinaus
einen solchen Vollzug suchen. Wir finden ihn im Gebet, welches das Werk
abschliesst. Leben ist einzigartig, individuell. Dazu passt, dass der Betende
nun nicht als der gleichsam abstrakte, ohne Namen ausgestattete Acker-
mann, sondern als Iohannes, als konkrete Person somit, erscheint 6. Zudem:
vorher wurde darauf verwiesen, dass oft die zwei Sprecher als Instanzen
innerhalb derselben Person angesehen werden konnten. Hat nun das Urteil
Gottes die Einheit und Verbundenheit dieser zwei Figuren gezeigt, so wird
in der Person des Beters Johannes diese Dualitét aufgehoben und dies durch
das Verschwinden der zwei fritheren Sprecher verdeutlicht. — Anderseits
darf der Tod nicht durchgehend als Teil des Trauernden gesehen werden,
sondern er ist durchaus auch Verkorperung des Toters. Auch so betrachtet,
hat das Verschwinden dieser Figur seinen guten Sinn. Sie hat keine Trauer-
arbeit abzuleisten, sie bleibt immer unverdndert und unverianderlich, das
letzte Wort hat deshalb der Trauernde.

Zwei Dinge scheinen im Gebet zu geschehen. Einmal erkennt Johannes
in feierlichster Weise diese Instanz an, welche soeben die Gewissheit des
Todes und die Gewissheit des Lebens bestdtigt hat. Wie am Anfang der
Ackermann die ganze Welt zur Zeugin seines Fluchs aufrief, so tut jetzt der
Beter dasselbe bei seinem Preis Gottes:

Alles, was unter des ewigen Fahnentrigers Fahne gehort, es sei, welche
Kreatur es sei, helfe mir aus Herzensgrunde seliglich mit Innigkeit spre-
chen: Amen! (34)

Die Fiille der Bilder, in denen von Gott die Rede ist, in ihrer verwirrenden
Unbestimmtheit lasst klar werden, dass sich dieser Gott jedem erkennenden
Zugriff entzieht. — Das Zweite, was Johannes tut, ist, sich seine Frau noch-
mals zu vergegenwirtigen. So deutlich sie vor ihm steht — erstmals fallt
hier im Text ihr vollstandiger und unverschliisselter Name (das oben er-
wihnte Tabu ist also gebrochen, seine Ursache, die Idealisierung der Toten,
iiberwunden) —, so bewusst der Schmerz iiber ihren Verlust ist, so deutlich
ist auch das Bewusstsein der Trennung:

Mich schmerzet es um Margaretha, mein auserwdhltes Weib. Gonne ihr,
gnadenreicher Herr, in Deiner allmdichtigen und ewigen Gottheit Spiegel

sich ewiglich zu sehen, schauen und erfreuen, darinnen alle Engelchére
ihr Licht haben! (34)

Die Trauerarbeit ist geleistet.



TRAUERARBEIT 1051

Dem Chronisten bleibt noch nachzutragen, dass Johannes von Saaz, als
er zwischen 1413 und 1415 starb, eine Frau namens Clara hinterliess; sie
war offenbar seine zweite Frau.

Schlussbemerkung

Das Ende des Werks bringt mit Gott und Jenseits Vorstellungen ins Spiel,
die einzig im Glauben nachvollziehbar sind. Fiir Freud waren das klare
Wunschvorstellungen, dazu bestimmt, eine harte, unverstdndliche und
skandalose Wirklichkeit, den Tod, ertriglich zu machen. Heute hdufen sich
die Versuche, dem schwachen Glauben durch Empirie und Dokumenta-
tionen auf rationale Fiisse zu helfen. Erlebnisberichte klinisch Toter sollen
beweisen, dass die Jenseitsvorstellungen, die sich zu allen Zeiten und
iiberall in der menschlichen Geschichte finden, doch etwas mehr als nur
Wiinsche seien. Aus Freudscher Optik ist dieser Versuch, alte Mythen
zeitgemdss «naturwissenschaftlich» oder «biographisch» eingekleidet
wieder in Umlauf zu setzen, klare Regression. Aus dieser gleichen Sicht
bekommt unser alter Text etwas irritierend Modernes. Es fehlt ihm ndm-
lich jeder rasche Trost durch die Aussicht auf ein Wiedersehen des Jo-
hannes und der Margaretha in einer andern Welt. Die Mauer am Ende des
Lebens — vor dem Jenseits? vor dem Nichts? — steht fest und hoch wie
eh und je und immer.

! Freuds Werke werden in der elfbidndi-
gen Studienausgabe Frankfurt 1982 unter
Angabe von Band- und Seitenzahl zitiert.
— 2 Die Literatur, teils theoretisch, teils als
praktische Handreichung gedacht, ist sehr
gross. Fiir eine erste Einfiithrung sei bloss
verwiesen auf: Lily Pincus, ... bis dass
der Tod euch scheidet. Zur Psychologie
des Trauerns. Stuttgart 1977, und: Verena
Kast, Trauern. Phasen und Chancen des
psychischen Prozesses. Stuttgart 1982. —
3 Zitiert nach K. F. W. Wander, Deutsches
Sprichworter-Lexikon. Ein Hausschatz
fiir das deutsche Volk. 5 Bd. Darmstadt
1964 (Nachdruck), Bd. 3 Sp. 16, Bd. 4 Sp.

1164 und 1292.-4 Am leichtesten zugang-
lich ist der Text in: Johannes Tepl, Der
Ackermann aus Bohmen. Originaler Text
und Ubertragung. Stuttgart 1969 u. a.
(Reclam Nr. 7666). Nach dieser Uber-
setzung wird (unter Angabe des Kapitels)
im folgenden zitiert; da sie jedoch (wie
die andere z.Zt. greifbare dt. Ubertra-
gung ebenfalls) eher altfrinkisch daher-
kommt, wurden gelegentlich leichte Re-
tuschen angebracht. — 5 Vgl. etwa Kast
(Anm. 2), S.158. — ¢ Die Anfangsbuch-
staben der einzelnen Gebetsabschnitte er-
geben den Namen Iohannes (vgl. die Aus-
gabe, S. 39).



	Trauerarbeit im "Ackermann aus Böhmen" : Beobachtungen an einem Text des 15. Jahrhundert

