
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 12

Artikel: Trauerarbeit im "Ackermann aus Böhmen" : Beobachtungen an einem
Text des 15. Jahrhundert

Autor: Schnyder, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


André Schnyder

Trauerarbeit im «Ackermann aus Böhmen»

Beobachtungen an einem Text des 15. Jahrhunderts

Der Begriff Trauerarbeit

Einige Monate nach Beginn des Weltkriegs, im März 1915, formulierte
Sigmund Freud in dem zweiteiligen Essay «Zeitgemässes über Krieg und
Tod» einige bereits früher erreichte Einsichten über den Umgang mit dem
Tod. Wir lesen darin die Sätze *:

Diese kulturell-konventionelle Einstellung gegen den Tod [nämlich das

Schweigen darüber] ergänzt sich nun durch unseren völligen Zusammenbruch,

wenn das Sterben eine uns nahestehende Person, einen Elternoder

Gattenteil, ein Geschwister, Kind oder teuren Freund getroffen hat.
Wir begraben mit ihm unsere Hoffnungen, Ansprüche, Genüsse, lassen

uns nicht trösten und weigern uns, den Verlorenen zu ersetzen. (SA,
1X50)

Sehr knapp, aber zugleich sehr genau sind hier Gedankengänge formuliert,
welche Freud selber und die Psychologie und Psychiatrie der Folgezeit, z. T.
angeregt durch ihn, z.T. unabhängig oder gegen ihn, entwickelt hat2. So
lesen wir zu einem heute landläufig gewordenen Begriff bei Freud:

Worin besteht nun die Arbeit, welche die Trauer leistet? Die
Realitätsprüfung hat gezeigt, dass das geliebte Objekt nicht mehr besteht, und
erlässt nun die Aufforderung, alle Libido aus ihren Verknüpfungen mit
diesem Objekt abzuziehen. Dagegen erhebt sich ein begreifliches
Sträuben - es ist allgemein zu beobachten, dass der Mensch eine Libido-
position nicht gern verlässt, selbst dann nicht, wenn ihm Ersatz bereits
winkt. Dies Sträuben kann so intensiv sein, dass eine Abwendung von der
Realität und ein Festhalten des Objekts durch eine halluzinatorische
Wunschpsychose zustande kommt. Das Normale ist, dass der Respekt
vor der Realität den Sieg behält. ...Es spricht sich nun rasch aus und
schreibt sich leicht nieder, dass die «unbewusste (Ding-)VorStellung des



1040 TRAUERARBEIT

Objekts von der Libido verlassen wird». Aber in Wirklichkeit ist diese

Vorstellung durch ungezählte Einzeleindrücke (unbewusste Spuren
derselben) vertreten, und die Durchführung dieser Libidoabziehung kann
nicht ein momentaner Vorgang sein, sondern gewiss ein langwieriger,
allmählich fortschreitender Prozess. Ob er an vielen Stellen gleichzeitig
beginnt oder eine irgendwie bestimmte Reihenfolge enthält, lässt sich ja
nicht leicht unterscheiden (SA, III198 f., 209)

Ziel der Trauerarbeit ist also, das zu vermeiden, was Freud als pathologisch
beschreibt, die Unfähigkeit, sich trösten zu lassen, das Begraben eigener
«Hoffnungen, Ansprüche, Genüsse». Positiv formuliert: Am Ende der
Arbeit soll der von einem Verlust Betroffene wieder fähig und bereit sein,
neue menschliche Beziehungen einzugehen.

Es genügt übrigens schon, vorwissenschaftliche Denkweise, wie sie etwa
in Sprichwörtern erscheint, zu studieren, um zu sehen, wie sehr die Wissenschaft

hier uralte menschliche Erfahrungen auf den Begriff und ins System
bringt. So konstatiert das Sprichwort etwa kurzerhand: «Allzeit trauren
kann nicht dauren.» Es stellt auch einen Zusammenhang zwischen der
Gesundheit und dem Verhalten des Menschen im Leiden her: «Kurz trauern
ist lang leben.» Und - in warnendem Ton -: «Langes Trauern, kurzes
Leben.» Schliesslich hält es auch Ratschläge bereit, wie mit dem Leiden
und Trauern richtig umzugehen sei: «Tränen machen das Herz leicht.»
auch: «Geklagtes Leid ist halbes Leid.» 3

Beobachtungen und das Bedürfnis der Wissenschaft, die oft wirren
Phänomene der Wirklichkeit zu ordnen, lassen es als sinnvoll erscheinen,
im Vorgang des Trauerns mehrere deutlich voneinander abgegrenzte
Abschnitte zu unterscheiden. Am Beginn steht die emotionelle Erstarrung, die
Tränenlosigkeit; später brechen die Emotionen auf; es folgt eine Zeit der
Suche nach dem oder der Verlorenen, verbunden mit der Erfahrung, dass
eine reale Vereinigung nicht mehr möglich ist. Als Ziel steht am Schluss,
wie bereits erwähnt, der Gewinn neuer Selbst- und Weltbejahung durch die
Ablösung vom Toten. - Das alles spielt sich nun freilich nicht in einem
automatischen Vorgang ab, sondern damit ist ein Anspruch gesetzt, ein Ziel
gesteckt: nicht umsonst spricht man von Trauerarbeit. Das besagt, dass die
Trauerarbeit auch misslingen oder wenigstens jederzeit ins Stocken geraten
kann.

Es sollen hier nun nicht die vielfältigen Fragen, die sich dem Psychologen
und Psychiater stellen, erörtert werden. Absicht ist es vielmehr zu zeigen,
wie für den Literaturwissenschafter und den Leser überhaupt der Begriff
«Trauerarbeit» bei der Lektüre eines über 500 Jahre alten Textes fruchtbar
gemacht werden kann. Dem psychologisch Interessierten öffnet sich ander-



TRAUERARBEIT 1041

seits ein Blick auf die Möglichkeiten, durch literarische Texte mehr über
das Empfinden längst vergangener Generationen, damit verstummter
Beobachtungspersonen, zu erfahren. Reiz und Schwierigkeit solcher Empirie
über die Zeiten hinweg besteht darin, dass literarische Texte kein unmittelbar

auswertbares Beobachtungsmaterial bieten. Der Ausdruck seelischer

Befindlichkeiten ist vielmehr durch literarische Traditionen überformt. Hier
ist der Psychologe auf Hinweise des Literaturwissenschafters angewiesen,
will er nicht literarische Muster als direkte Aussage missverstehen.

«Der Ackermann aus Böhmen»

Zu betrachten ist der knapp nach 1400 geschriebene «Ackermann aus
Böhmen» des Johannes von Saaz (auch Johannes von Tepl)4. Dieser,
Notar und Stadtschreiber im böhmischen Saaz, später in Prager Neustadt,
lässt in einem zweiunddreissigteiligen oft heftigen Wortwechsel den Ackermann,

der eben seine Frau verloren hat, als Kläger gegen den Tod, der sie

ihm nahm, auftreten. Den Schluss des Werks machen der Urteilsspruch
Gottes und ein langes Gebet des Ackermanns.

Die Germanisten haben in den vergangenen hundert Jahren viel über
diesen in mancherlei Hinsicht einzigartigen Text gerätselt und sich auch

gestritten. Die einen sahen in diesem nur etwa 40 Seiten umfassenden Werk
eine tief erschütterte und erschütternde Darstellung der Trauer, die
Johannes beim Tod seiner Frau am 1. August 1400 überfiel. Andere erblickten
darin nichts mehr als eine sprachlich hervorragend gemachte, jedes
biographischen Gehaltes aber entbehrende Stilübung. Sie beriefen sich oft auf
einen erst 1933 zufällig entdeckten lateinischen Widmungsbrief des Autors
an seinen Prager Jugendfreund Peter Rothirsch. In der Tat ist darin viel
von den «modernsten» Stilfiguren und -künsten die Rede, kein Wort

- mindestens kein eindeutiges - fällt, das vom Verlust der Ehefrau spricht.
Plausibelster Ausweg aus der drohenden Alternative «Stilübung oder

Erlebnisdichtung» samt den Wertungen, die sich mit diesen zwei Momenten
für uns Heutige verbinden, ist es wohl, die Frage als falsch gestellt zu
übergehen. Tatsächlich fällt es schwer, in den mittelalterlichen Literaturen
Belege für Erlebnisdichtung, wie sie uns exemplarisch wenigstens seit und
von Goethe vertraut ist, zu finden. Unser vorliegender Lektüreversuch
braucht ohnehin nicht zu Aussagen, wie der Autor und seine Leser diesen
Text verstanden haben, zu führen (ausgeschlossen ist das allerdings nicht).
Es geht vielmehr vor allem darum, wie man als heutiger Leser mit heutigen
Denkformen den alten Text neu entziffern kann.



1042 TRAUERARBEIT

In der Wirrnis der Gefühle

Der Beginn der Trauerarbeit, der Verlust, und ihr Ende, das Finden eines

neuen Verhältnisses zu sich und der Welt, sind einigermassen klar zu
erkennen. Die dazwischen stehenden Phasen lassen sich aber jeweils nicht so
sicher auseinander halten, denn oft kann es zu Rückfällen in frühere
Stadien, die bereits durchlaufen schienen, kommen. Man wird schon
deswegen nicht erwarten, dass unser Text sich einem schematischen
Nacheinander von emotioneller Erstarrung über den Aufbruch der Emotionen,
die Suche nach der Toten und die endgültige, seelisch vollzogene Trennung
bis zum Ende der Trauer fügt.

Sicher scheint bloss, dass mit dem Schlussgebet des Witwers der Verlust
der Frau akzeptiert ist; ganz eindeutig fehlt ferner der Ausgangspunkt der
Trauerarbeit, die Phase emotioneller Starre, in der Darstellung unseres
Textes. Dieser beginnt gleich mit dem wildesten Ausbruch des Affektes.
Über rund 20 Zeilen hin erstreckt sich eine einzige grosse Verfluchung, die
der Witwer gegen den Tod schleudert. Er macht in seinen Verwünschungen
die ganze Welt und Gott zu den Vollstreckern seines Tötungswunsches:

Ihr, Tod, euch sei geflucht! Gott, Euer Schöpfer, hasse Euch, wachsendes

Unheil hause bei Euch, Missgeschick suche gewaltig Euch heim,
gänzlich geschändet seid immer Himmel, Erde, Sonne, Mond,
Gestirne, Meer, Gewässer, Berg, Gefilde, Tal, Aue, der Hölle Abgrund
alles was Leben und Wesen hat, sei Euch unhold, abgünstig und fluch
Euch ewiglich (1)

Am Schluss heisst es dann:

Von mir und aller Menschheit sei über Euch wahrhaft Zeter geschrien
mit gerungenen Händen.

Damit ist das Folgende von der Situation her ganz präzise festgelegt: Zeter
mit gerungenen Händen schrien nach altdeutschem Recht die
Hinterbliebenen eines Ermordeten vor Gericht. Sie leiteten damit den Prozess ein.
Hier wird also der Tod vor Gericht zitiert.

Der Angeklagte reagiert auf diesen Gefühlsausbruch mit ironischer Kühle
und Distanz. Er zwingt durch eine nachdrückliche Aufforderung den

Witwer, sich zu nennen und überhaupt erst einmal zu sagen, was der genaue
Grund der Anklage sei. Die vordergründige Frage nach dem Namen führt
natürlich rasch tiefer. Sich nennen bedeutet, sich selber darzustellen, dabei
über sich selber nachzudenken. Wir werden sehen, wie der Witwer auf die
Fragen des Todes hin gezwungen wird, über sich selber grössere Klarheit



TRAUERARBEIT 1043

zu suchen. Zunächst kann er sich nun mit der einfachen Namennennung
begnügen. Er stellt sich allerdings nicht mit einem der üblichen Vornamen
vor, schon gar nicht mit dem des Autors, sondern mit einem weit verbreiteten

Vergleich als Ackermann, Bauer, mit dem Vogelfeder-Pflug, als Schriftsteller

somit. Diese Metaphorik schafft einen gewissen Abstand zwischen
dem Autor Johannes und seiner im Text als Ich auftretenden Figur.
Wussten wir sicher, dass der Dichtung ein wirkliches Erleben zugrundeliegt,

könnte man diese Distanzierung als Anzeichen für den Abschluss der
Trauerarbeit durch das historische Ich, den Autor, im Augenblick der
Niederschrift deuten.

Der Nennung folgt nun ein Stück Selbstdarstellung. Es ist dabei
interessant zu sehen, wie der Trauernde sich fast ausschliesslich von seinem
Verlust her begreift. Er ist nicht Vater, nicht Freund, nicht Bürger einer
Stadt, er ist Witwer.

Ihr habt mir meines Glückes Halt, meine auserwählte Turteltaube
arglistig entwendet; Ihr habt unwiederbringlichen Raub an mir getan.
Nun wird zu mir gesprochen: Kratz ab! Bei trüben Gedanken, auf
dürrem Aste, finster und verdorrend bleib und jammere ohn Unterlass!
(3)

Der Kläger stellt sich hier unter anderem als Turteltäuberich dar, der nach
dem Tod des Weibchens auf dem dürren Ast klagend ausharrt und sich
mit schmutzigem Trinkwasser begnügt. Dieses alte und häufige Symbol ist
mehrdeutig, was für unsere Fragestellung Folgen zeitigt. Versteht man die
Turteltaube als Sinnbild unstillbaren Leids, wie das in der einen Traditionslinie

üblich ist, dann scheint damit angedeutet zu werden, dass der gute
Ausgang der Trauerarbeit unerreichbar ist. Wer sich im Schmerz einrichtet,
auf dem dürren Ast sitzen bleibt, kann das Leid nicht bewältigen. Nun
steht aber der Vogel in einer zweiten Deutungstradition für die Sehnsucht
nach Gott. Folgen wir dieser Auslegung, ergibt sich der Hinweis auf ein
Glück, das unverlierbar ist, das jenseits irdischer Trauer besteht und
erreichbar ist. Für den Ackermann mag das heissen, dass er die Trauerarbeit

durchsteht.
Vorderhand wird der Witwer freilich völlig von der Verzweiflung über

den Verlust beherrscht; sie verbindet sich mit der Angst vor der Zukunft.
Zukunftsangst und Leid der Gegenwart enthalten aber zugleich das Glück
der Erinnerung:

Frisch und froh war ich vormals in jeder Stunde; kurz und lustvoll war
mir Tag und Nacht, in gleicher Weise freudenreich, wonnenreich alle
beide; ein jegliches Jahr war mir ein gnadenreiches Jahr. (3)



1044 TRAUERARBEIT

Diesem Blick in die Vergangenheit zurück sind lange Abschnitte der folgenden

Kapitel gewidmet. In immer neuen Worten preist der Ackermann sein

vergangenes Glück, seine Frau, ihre vielen guten Eigenschaften. Sie
erscheint als begehrenswerte Geliebte: «... ich war ihr Geliebter, sie meine
Liebste.» (5) Sie wird als Sonne, Stern, Falke - dies typische Symbole der
hochmittelalterlichen Liebeslyrik - verklärt:

Verschwunden ist mein lichter Stern am Himmel; zur Neige ist gegangen
meines Heiles Sonne, auf geht sie nimmermehr. (5) Entflogen ist mir
mein ehrenreicher Falke (7)

Anderswo tritt die Tote etwas deutlicher als leibhaftige Figur auf:

sie war edler Geburt, reich an Ehren, rüstig und all ihre Gespielen
überragender Gestalt, wahrhaft und züchtig in Worten, keuschen
Leibes, gut und fröhlich im Umgang (7)

Sie wird uns ferner als liebevolle Mutter und pflichtbewusste Ehefrau
geschildert:

Tot ist die Henne, die da aufzog solche Küchlein. (9) Wider alles
Weh und Ungemach meine heilsame Arzenei, Gottes Dienerin, meines
Willens Pflegerin, meines Leibes Wärterin, meiner und ihrer Ehre
tägliche und nächtliche Wächterin war sie unverdrossen. (11)

Unschwer wird der Psychologe in diesen und den vielen vergleichbaren
Äusserungen nicht nur den Schmerz der Erinnerung, sondern die immer
neu beginnende Suche nach der Verstorbenen entdecken. Diese Suche stösst

ständig an eine Grenze, die Entdeckung, dass die Vermisste nicht wirklich,
sondern nur als Tote zu finden ist. Sprachliches Signal dafür sind die vielen
Vergangenheitsformen. Die Vergegenwärtigung hat keine Zukunft, sondern
führt immer in die Vergangenheit zurück. Gerade diese Einsicht lässt aber
die Trauerarbeit in der Phase des Suchens und Sichtrennens erfolgreich
werden.

Dass die Tote als Falke, Stern, Sonne, Fahne erscheint, als
minnesängerisch von ferne angebetete Geliebte, aber auch als Ziel und Erfüllung
sexueller Wünsche, als statussichernde Ehefrau, tüchtige Hausverwalterin,
liebevolle Mutter beschworen wird, darauf haben sich etwa schon die
Sozialhistoriker und Stilgeschichtler ihren Reim gemacht. Diese betonten die
Verwendung von Symbolen und Stilelementen, die um 1400 schon
jahrhundertealt waren, jene verwiesen auf die verschiedenen Frauenrollen, die
sich im Text finden. Auch von unserem Gesichtspunkt her lässt sich dieses

Verfahren, die Tote nicht nur immer wieder, sondern auch in immer neuen



TRAUERARBEIT 1045

Aspekten ihres Daseins zu beschwören, als sinnvoll begreifen. Wir erinnern
uns an die eingangs zitierte Bemerkung Freuds, die Libido müsse sich von
jeder einzelnen der vielen verschiedenartigen Erinnerungen an das Objekt
abziehen. Genau das geschieht in unserem Text; seine Trauerarbeit ist so
nicht bloss lang, sondern langwierig, vielfältig.

Charakteristischerweise betreibt nun aber das Suchen und Vergegenwärtigen

nicht der Ackermann allein, sondern auch der Tod:

Sie war gar tüchtig und makelfrei; Reinen Gewissens, dienstfertig,
treu, wahrhaft und zumal gütig war sie gegen alle Leute. (4)

Damit erscheint der Tod nicht ausschliesslich als Gegenüber und Gegner
des Trauernden, sondern als Teil desselben. Der Prozess der Trauerarbeit
lässt sich somit nicht verfolgen, indem man nur die Reden des Witwers
beachtet; das Ganze ergibt sich erst aus den zwei Teilen, der Rede und der
Gegenrede.

Diese Interpretationsregel hilft uns noch bei einer andern Beobachtung
weiter. Der Ackermann idealisiert die Tote in stärkstem Masse. Das haben
die zitierten Stellen bereits erkennen lassen. Es sei deshalb nur noch ein

Beispiel angeführt, wo dieses Idealisieren sich weniger im Inhalt als in der
Form der Darstellung zeigt. Nach dem Namen seiner Frau gefragt,
antwortet der Ackermann nämlich mit einem Buchstabenrätsel:

«Ihr habt mir den zwölften Buchstaben, meiner Freuden Hort, aus dem
Alphabet gar schrecklich ausgerissen (3)

Der Literaturwissenschafter wird geneigt sein, hierin einfach ein stilistisches
Ornament zu sehen. Der Psychologe kann dadurch an eine Erörterung in
Freuds «Totem und Tabu» erinnert werden. Freud fragt sich dort, wieso oft
die Nennung Gestorbener bei ihrem Namen mit einem Verbot belegt ist.
Bei seiner Antwort geht er von der gefühlsmässigen Ambivalenz gegenüber
Toten, von der Unmöglichkeit, in diesem Moment die negativen Gefühle
frei zu äussern; er rechnet weiter damit, dass diese Gefühle auf den Toten
projiziert werden, so dass dieser als gefährlich erscheint. Diese Bedrohung
des Lebenden durch den Gestorbenen erkläre ihrerseits, dass vermieden
werde, dessen Namen auszusprechen. So ergibt sich für ihn als Ergebnis
dieser verwickelten Überlegungen:

Auch das Tabu der Toten rührt von dem Gegensatz zwischen dem
bewussten Schmerz und der unbewussten Befriedigung über den Todesfall

her. (SA, IX 352)

Durch die Tabuisierung des Namens in unserem Text deutete sich also

- wenn wir diese Gedankengänge Freuds hierher übertragen - bereits an,



1046 TRAUERARBEIT

dass das überschwengliche Lob der Toten nur die eine Hälfte der Wahrheit
ist und - für sich allein genommen - Idealisierung. Fiele übrigens im
weiteren Verlauf des Textes der Name der Toten unverhüllt, so dürfte man
dementsprechend darin ein Indiz sehen, dass die Idealisierung überwunden
ist, die Beziehung in ihrer Ambivalenz wahrgenommen und angenommen
wird. Darauf wird noch zurückzukommen sein.

Doch zurück zur Frage der Idealisierung. Die Verarbeitung kann nur
gelingen, wenn der Hinterbleibende die Beziehung zum Toten in ihrer
Zwiespältigkeit anerkennt, wenn er also nichts daran beschönigt, Hässliches
vielmehr beim Namen nennt. Das tut der Ackermann nicht. Es bleibt also
dem Tod vorbehalten, hier zu korrigieren. In Kapitel 12 erwägt er Folgendes:

Als du zuerst dein löbliches Weib nähmest, fandest oder machtest du sie

tüchtig? Hast du sie tüchtig gefunden, so suche mit Vernunft! Du
findest noch viele tüchtige, reine Frauen auf Erden, deren eine dir zur
Ehe mag werden. Hast du sie aber tüchtig gemacht, so freue dich! Du
bist der lebende Meister, der noch ein tüchtig Weib erziehen und schaffen
kann.

Ironie und Frauenverachtung dieser Worte sind unüberhörbar. Sie sind
dazu angetan, dem Witwer die Blindheit seines Idealisierens einsichtig zu
machen. Freilich bedarf es dazu einiger Anstrengung. So greift der Autor
tief ins Arsenal frauenfeindlicher und frauenfreundlicher Gemeinplätze und
legt dem Ackermann einen Hymnus auf dieses Geschlecht, dem Tod eine
vernichtende Beschimpfung in den Mund.

Aufschlussreich für unsere Betrachtung sind noch weitere Momente in
diesen Kapiteln: einmal, dass hier überhaupt nicht mehr von der einen Frau,
sondern von den Frauen überhaupt die Rede ist. An dieser Entindividuali-
sierung lässt sich ablesen, wieweit die Gestorbene für den Mann schon zum
fest umrissenen, ruhigen Bild geworden ist, wieviel sie von ihrer anfänglichen

Lebendigkeit und Gegenwärtigkeit - die sich der Trauernde
allerdings in seinem Schmerz nur imaginierte — verloren hat. Aufschlussreich
ist dann aber, dass die Idealisierung aufhört. Das geschieht nicht nur, indem
der Text dem Weiss des Witwers das Schwarz des Todes entgegenstellt.
Beide zeigen schon von sich aus das Grau, indem sie einräumen, dass es

neben missratenen Frauen auch tüchtige gebe, neben tüchtigen auch
missratene. Der Tod beginnt seine düstere Darstellung des Ehelebens mit dem
Eingeständnis: «... ungeachtet aller reinen Frauen ...» (28), der Ackermann

schliesst seine Apologie der Ehe, indem er einräumt:

Jedoch muss es neben Golde Blei, neben Weizen Kornraden, neben allerlei

Münzen Fälschungen und neben Weibern Unweiber geben. (29)



TRAUERARBEIT 1047

Die Fortschritte der Trauerarbeit lassen sich neben den Wandlungen des

Themas «Frau» auch an Veränderungen anderer Themen verfolgen. Da
fällt etwa die Aufforderung des Todes, nicht zu trauern, das habe keinen
Sinn:

Der ist töricht, der da beweinet die Sterblichen. Lass ab! Die Lebenden
zu den Lebenden, die Toten zu den Toten, wie es bisher gewesen ist! (8)

In sich erscheint uns dieser Satz unvollständig und damit falsch; es kommt
auf das Mass des Trauerns an. Der Ackermann wird denn auch zum Widerspruch

gezwungen; sein Ja fällt so bedingungslos aus wie das Nein des

Todes. In heftigen Worten verteidigt er das Recht zu trauern:

Soll ich da nicht traurig und voll Kummer sein, wo ich bis an mein Ende
harren muss, beraubt aller Freude? (9)

Einige Kapitel später sagt der Tod:

Hättest du dich der Liebe enthalten, so wärest du nun des Leides
enthoben. Je grössere Freude, Liebe zu erfahren, desto grösser das Leid, zu
entbehren Liebe. (12)

Damit vermittelt er zwischen den früheren Extremen. Das Leid über den
Verlust folgt notwendig dem Glück über den Besitz; dass aber wegen des
einen nicht auf das andere verzichtet werden muss, kann und soll, deuten
die Aussageform des ersten Satzes, der Irrealis, an: «Hättest du ...».

Neuer Lebensbezug behn Gelingen der Trauerarbeit

Recht früh findet man in unserm Text, was als beispielhafte Formel für den
letzten Teil der Trauerarbeit gelten kann, den neuen Bezug zu Welt und
Selbst. Der Witwer fragt:

Worüber soll ich mich nun freuen? Wo soll ich Trost suchen? Wo soll
ich Zuflucht haben? Wo soll ich eine Heilstätte finden? Wo soll ich
treuen Rat holen? (13)

Allerdings zeigt die unmittelbare Fortsetzung der Rede, dass diese Fragen
nicht ernsthaft auf jede Antwort gefasst sind. Dem Ackermann sind sie hier
in den Mund gelegt, damit er als Opfer des Todes stilisiert wird. Es sind
rhetorische Fragen; entsprechend reagiert derTod nicht durch eine Antwort
darauf. In Abschnitt 21 wiederholt aber der Trauernde die Frage.

ratet, helfet und weiset, wie ich so schweres Leid vom Herzen werfen
möge, und wie meinen Kindern eine solche reine Mutter ersetzet werde.



1048 TRAUERARBEIT

Der Tod rät darauf, nicht ohne Übertreibung:

Sobald du etwas verloren hast, was du nicht wiedererlangen kannst, tu
als sei es nie dein geworden! Hinflieht alsbald deine Trauer. (22)

Fünf Kapitel später lautet die Frage noch genauer und richtet sich noch
klarer auf die Zukunft:

...in welcher Art soll ich nun mein Leben einrichten? Ich habe vormals
in der lieben fröhlichen Ehe gelebt; wohin soll ich mich jetzt wenden?
In den weltlichen oder geistlichen Stand? ...Im Zweifel bin ich, wohin
ich mich kehren solle: mit Gebrechen behaftet ist aller Menschen
Stellung. (27)

Da ergeben sich, wie schon anderswo, je nach dem Standpunkt des Lesers
sehr unterschiedliche Auslegungsmöglichkeiten. Sieht man im Text die
Verfahrensweisen der Rhetorik am Werk, wie das der Widmungsbrief nahelegt,

so wird man aus diesen Fragen nur schärfste Ironie heraushören. Eine
Verklausulierung wie «Wohnet Treue in Euch ...», mit der die zuletzt
zitierte Bitte um Rat einsetzt, legt die Annahme von Ironie nahe. Auch die

Fortsetzung scheint zu zeigen, dass der Witwer nicht wirklich bereit ist zu
einem neuen, anderen Leben:

Bei meiner Seele sage ich: wusste ich, dass es mir in der Ehe gelingen
würde wie vordem, in ihr wollte ich leben, solange mein Leben am Leben
bleibt.

Absicht der Ironie wäre es, den Tod im Redekampf ausser Gefecht zu
setzen.

Nichts hindert uns aber, diesen Worten als Ausdruck einer Phase der
Trauerarbeit (nicht schon von deren Ende) mehr Ernsthaftigkeit
zuzubilligen. Zwar sucht der Witwer einen neuen Lebensinhalt, deshalb auch die
in sich genommen eindeutige Frage. Gleich danach überwältigt aber die

Vergangenheit die Zukunft. Er möchte, dass es wieder wie früher wird, er
wünscht sich die Wiederkehr des Immer-Gleichen. Dass er allerdings von
seinem persönlichen Glück in allgemeinsten Formulierungen - «ein

Mann», «ein Weib» - redet, scheint doch Distanzierung vom Vergangenen
zu signalisieren. - Die Lobesworte über das Glück der Ehe provozieren
den Tod zu seiner bereits besprochenen Schmährede auf die Frauen, die
wiederum den Ackermann zu seinem Lob derselben. Es zeigt sich hier
erneut, wie verschlungen die Argumentation des Textes ist, aber auch dass

seine Interpretation als Darstellung von Trauerarbeit keineswegs zu einer
gewaltsamen Vereinfachung seiner verwickelten Gedankengänge führen
muss.



TRAUERARBEIT 1049

Im 33. Kapitel ergreift nun Gott das Wort. Er gibt beiden Gegnern
teilweise Recht und wirft ihnen beiden Überheblichkeit vor: dies ist die
Quintessenz seines Richterspruchs.

Der Kläger klagt einen Verlust ein, als ob der sein Erbgut wäre; er
bedenkt nicht, dass es von Uns verliehen war. Der Tod rühmet sich
eigener Herrschergewalt, die er doch allein von Uns zu Lehen empfangen
hat. Jener klagt ein, was nicht sein ist; dieser rühmet sich einer
Herrschaft, die er nicht aus sich selber hat.

Festzuhalten ist zunächst, dass keine der zwei Parteien das letzte Wort hat,
sondern dass eine übergeordnete Macht eingreift und mit ihrerAutorität das

Urteil, zu dem der Text kommt, abdeckt. Dass der Trauernde in seinem
immer mitgemeinten Anspruch auf ewiges Leben, also mit seiner Negierung
des Todes, recht behält, das verhindert das Realitätsprinzip: offensichtlich
müssen alle Menschen sterben. Indem aber auch dem Tod der Sieg, damit
die absolute Macht verweigert wird, schliesst sich die Ausflucht des Sadismus.

Sadismus sei, so mutmasst die Psychoanalyse5, eine Möglichkeit der
Psyche, der Todesangst durch Identifikation mit dem Tod als dem immer
stärkeren Zerstörer Herr zu werden. In unserem Text erweist sich das als

unmöglich, weil der Tod nicht der Stärkste ist.
Das Urteil Gottes nennt auch ein darstellerisches Prinzip, nach dem das

ganze Streitgespräch aufgebaut ist. Die zwei Gegner sind miteinander im
Kampf verschlungen. Dialektisch treibt des einen Rede die des andern
heraus. Das Wissen, dass er sterben muss, drängt den Menschen zu leben.
Leben bedeutet, den Tod ständig anzugreifen, gegen ihn Anklage zu
erheben. Das wird den Tod zwar nicht vernichten; vielmehr zwingt es ihn,
die Wahrheit zu sagen, nämlich zu verkünden, dass es ihn gibt. Der Wille
zum Leben führt zur Erkenntnis des Todes.

Ihr habt beide gut gefochten: den zwingt sein Leid zu klagen, diesen der
Angriff des Klägers, die Wahrheit zu sagen. (33)

Verdrängung wird damit unmöglich.
Psychologische Betrachtungsweise wird im Sprecher «Gott» nicht eine

eigentliche metaphysische Grösse, sondern das Sprachrohr einer Einsicht
sehen: Der Mensch ist sterblich; er lebt erst dann, wenn er aus dem Sterben
heraus lebt. Freud hat diese Einsicht in die Variation eines alten Spruches
gekleidet:

Si vis vitam para mortem. - Wenn du das Leben aushalten willst, richte
dich auf den Tod ein. (SA IX 60)



1050 TRAUERARBEIT

Nun ist diese intellektuell fassbare Einsicht eines, der gelebte Vollzug einer
solchen Einsicht etwas zweites. Da scheint es denn sehr naheliegend, dass

wir auch in unserem Text über die sentenziös formulierte Erkenntnis hinaus
einen solchen Vollzug suchen. Wir finden ihn im Gebet, welches das Werk
abschliesst. Leben ist einzigartig, individuell. Dazu passt, dass der Betende
nun nicht als der gleichsam abstrakte, ohne Namen ausgestattete Ackermann,

sondern als Iohannes, als konkrete Person somit, erscheint6. Zudem:
vorher wurde darauf verwiesen, dass oft die zwei Sprecher als Instanzen
innerhalb derselben Person angesehen werden könnten. Hat nun das Urteil
Gottes die Einheit und Verbundenheit dieser zwei Figuren gezeigt, so wird
in der Person des Beters Johannes diese Dualität aufgehoben und dies durch
das Verschwinden der zwei früheren Sprecher verdeutlicht. - Anderseits
darf der Tod nicht durchgehend als Teil des Trauernden gesehen werden,
sondern er ist durchaus auch Verkörperung des Töters. Auch so betrachtet,
hat das Verschwinden dieser Figur seinen guten Sinn. Sie hat keine Trauerarbeit

abzuleisten, sie bleibt immer unverändert und unveränderlich, das
letzte Wort hat deshalb der Trauernde.

Zwei Dinge scheinen im Gebet zu geschehen. Einmal erkennt Johannes
in feierlichster Weise diese Instanz an, welche soeben die Gewissheit des
Todes und die Gewissheit des Lebens bestätigt hat. Wie am Anfang der
Ackermann die ganze Welt zur Zeugin seines Fluchs aufrief, so tut jetzt der
Beter dasselbe bei seinem Preis Gottes:

Alles, was unter des ewigen Fahnenträgers Fahne gehört, es sei, welche
Kreatur es sei, helfe mir aus Herzensgrunde seliglich mit Innigkeit
sprechen: Amen! (34)

Die Fülle der Bilder, in denen von Gott die Rede ist, in ihrer verwirrenden
Unbestimmtheit lässt klar werden, dass sich dieser Gott jedem erkennenden
Zugriff entzieht. - Das Zweite, was Johannes tut, ist, sich seine Frau nochmals

zu vergegenwärtigen. So deutlich sie vor ihm steht - erstmals fällt
hier im Text ihr vollständiger und unverschlüsselter Name (das oben
erwähnte Tabu ist also gebrochen, seine Ursache, die Idealisierung der Toten,
überwunden) -, so bewusst der Schmerz über ihren Verlust ist, so deutlich
ist auch das Bewusstsein der Trennung:

Mich schmerzet es um Margaretha, mein auserwähltes Weib. Gönne ihr,
gnadenreicher Herr, in Deiner allmächtigen und ewigen Gottheit Spiegel
sich ewiglich zu sehen, schauen und erfreuen, darinnen alle Engelchöre
ihr Licht haben! (34)

Die Trauerarbeit ist geleistet.



TRAUERARBEIT 1051

Dem Chronisten bleibt noch nachzutragen, dass Johannes von Saaz, als

er zwischen 1413 und 1415 starb, eine Frau namens Clara hinterliess; sie

war offenbar seine zweite Frau.

Schlussbemerkung

Das Ende des Werks bringt mit Gott und Jenseits Vorstellungen ins Spiel,
die einzig im Glauben nachvollziehbar sind. Für Freud waren das klare
Wunschvorstellungen, dazu bestimmt, eine harte, unverständliche und
skandalöse Wirklichkeit, den Tod, erträglich zu machen. Heute häufen sich
die Versuche, dem schwachen Glauben durch Empirie und Dokumentationen

auf rationale Füsse zu helfen. Erlebnisberichte klinisch Toter sollen
beweisen, dass die Jenseitsvorstellungen, die sich zu allen Zeiten und
überall in der menschlichen Geschichte finden, doch etwas mehr als nur
Wünsche seien. Aus Freudscher Optik ist dieser Versuch, alte Mythen
zeitgemäss «naturwissenschaftlich» oder «biographisch» eingekleidet
wieder in Umlauf zu setzen, klare Regression. Aus dieser gleichen Sicht
bekommt unser alter Text etwas irritierend Modernes. Es fehlt ihm nämlich

jeder rasche Trost durch die Aussicht auf ein Wiedersehen des
Johannes und der Margaretha in einer andern Welt. Die Mauer am Ende des

Lebens - vor dem Jenseits? vor dem Nichts? - steht fest und hoch wie
eh und je und immer.

1 Freuds Werke werden in der elfbändi- 1164 und 1292.-4 Am leichtesten zugäng-
gen Studienausgabe Frankfurt 1982 unter lieh ist der Text in: Johannes Tepl, Der
Angabe von Band- und Seitenzahl zitiert. Ackermann aus Böhmen. Originaler Text
- 2 Die Literatur, teils theoretisch, teils als und Übertragung. Stuttgart 1969 u. a.

praktische Handreichung gedacht, ist sehr (Reclam Nr. 7666). Nach dieser Übergross.

Für eine erste Einführung sei bloss Setzung wird (unter Angabe des Kapitels)
verwiesen auf: Lily Pincus, bis dass im folgenden zitiert; da sie jedoch (wie
der Tod euch scheidet. Zur Psychologie die andere z. Zt. greifbare dt. Übertra-
des Trauerns. Stuttgart 1977, und: Verena gung ebenfalls) eher altfränkisch daher-
Kast, Trauern. Phasen und Chancen des kommt, wurden gelegentlich leichte
Repsychischen Prozesses. Stuttgart 1982. - tuschen angebracht. - 5 Vgl. etwa Käst
3 Zitiert nach K. F. W. Wander, Deutsches (Anm. 2), S. 158. - 6 Die Anfangsbuch-
Sprichwörter-Lexikon. Ein Hausschatz staben der einzelnen Gebetsabschnitte er-
für das deutsche Volk. 5 Bd. Darmstadt geben den Namen Iohannes (vgl. die Aus-
1964 (Nachdruck), Bd. 3 Sp. 16, Bd. 4 Sp. gäbe, S. 39).


	Trauerarbeit im "Ackermann aus Böhmen" : Beobachtungen an einem Text des 15. Jahrhundert

