
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 12

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Indiens Demokratie auf dem Prüfstand

Spannungen im Vielvölkerstaat

Die Ermordung Indira Gandhis durch
zwei Sikh-Leibwächter wie auch die
auf das Attentat folgenden dreitägigen
Ausschreitungen gegen Angehörige
der Sikh-Gemeinschaft in der Hauptstadt

Delhi und anderen nordindischen
Städten offenbarten einmal mehr die
Doppelgesichtigkeit politischer
Entwicklungen in Indien. Auf der einen
Seite muss schockieren, wie schnell
sich das soziale Gefüge in Indien auflöst

und jede Mitmenschlichkeit der
Gesellschaft verschwindet. Auf der
andern Seite ist angesichts des Ausmasses
der Tragödie erstaunlich, wie resistent
sich das politische System Indiens in
einer präzedenzlosen Krisensituation
erwiesen hat. Nur wenige
Entwicklungsländer, unter denen die Zahl der
Demokratien ohnehin verschwindend
klein ist, hätten diese Umwälzung ohne
einen Rückfall in eine Militärdiktatur
überstehen können. Die Tatsache, dass

zu keinem Zeitpunkt der Krise auch
nur spekulativ eine Übernahme der
Macht im Staate durch die Armee
erwogen wurde, straft jene Kritiker
Indira Gandhis Lügen, die, insbesondere
seit dem Notstand von 1975/77 der
autoritären, niemals aber diktatorischen

Premierministerin vorwarfen;
die Fundamente der Demokratie in
Indien zerstört zu haben.

In diesem Jahr waren aus Anlass des
20. Todestages von Indiens erstem
Premierminister, Jawaharlal Nehru,
die üblicherweise schon düsteren Rück¬

blicke und Kommentare zum am
15. August begangenen Unabhängigkeitstag

noch pessimistischer als
gewohnt. Der Chefredaktor der
angesehenen «Times of India», Girilal
lain, schrieb zum Wertzerfall in
Indien: «Unser System hat nicht
den Aufstieg von echten, risikofreudigen

Unternehmern, sondern das

Emporkommen zwielichtiger Geschäftemacher

gefördert, die sich den Weg
durch die verwinkelten Korridore der
Macht in Delhi freikaufen. So dicht
ist der Dschungel von Kontrollen und
Vorschriften, dass nur die Gewissenlosen

ihn zu durchdringen vermögen,
während jene, die Selbstrespekt haben,
steckenbleiben.»

Die in den letzten Monaten sich
häufenden, durch den dreisten Aufkauf

von Landtagsabgeordneten
herbeigeführten Regierungswechsel in
verschiedenen Gliedstaaten der
Indischen Union, die offene Kollaboration

von Parteipolitikern mit prominenten

Bonzen der Unterwelt in Bombay

und Bihar, lähmende Passivität
gegenüber schweren sozialen Übeln
wie Leibeigenschaft, Kastenwesen
und Wucher, rücksichtslose Raffgier
von korrupten Beamten und skrupellosen

Unternehmern, die Indien zu
einem Paradies für Gesetzesbrecher,
Schmuggler und Fälscher zu machen
droht, sowie das wiederholte
Ausbrechen von blutigen Religions- und
Minderheitenkonflikten, wie zuletzt



982 INDIENS DEMOKRATIE

bei den grausamen Vergeltungsaktionen

gegen Sikhs, scheinen die Rede
von einer in Auflösung begriffenen
Gesellschaft zu bekräftigen.

Wie alles in einem so komplexen
Land, zeigen diese dunklen Seiten der
indischen Gesellschaft jedoch nur
einen sehr beschränkten Teil des wahren

Bildes. Es liegt nicht selten am
Aussenstehenden, der über
Vergleichsmöglichkeiten mit anderen Ländern,
insbesondere in der Dritten Welt,
verfügt, den Pessimismus seiner indischen
Gesprächspartner zu mildern. Zwar
zeigt sich die indische Elite
gegenüber kritischer Berichterstattung
in den westlichen Medien sehr
empfindlich, doch ist es in den letzten
Jahren nicht so sehr die gelegentlich
böswillige Darstellung, sondern
vielmehr die wachsende Indifferenz
gerade auch in Westeuropa gegenüber
den Entwicklungen auf dem Subkontinent,

die Indiens Imagewahrern Sorge
bereiten müsste.

Die Überzeugung, dass sich Indiens
Realität nicht in Überschwemmungskatastrophen,

Slums und Elend
erschöpft, stützt sich nicht auf
Propagandabroschüren, Ferienromantik
oder Abenteuerlust. Sie ruht vielmehr
in zwei Grundbedingungen menschlicher

Existenz, in Kultur und
Humanismus. Wer Indiens Dörfer und
Provinzstädte besucht, wer sich in
Metropolen wie Madras, Kalkutta
oder Bombay die Mühe nimmt, hinter
die Fassaden westlicher Zivilisation zu
blicken, wird nicht übersehen können,
dass Indien mit seiner religiösen,
sprachlichen und ethnischen Vielfalt
zu den ganz wenigen Ländern dieser
Erde gehört, die über eine lebendige,
jahrtausendealte Kultur verfügen.

Damit eng verbunden ist die Er¬

fahrung der Menschlichkeit Indiens.
Durch die Offenheit und Toleranz der
hinduistischen Kultur, die unter der
Oberfläche kultischer Riten auch die
anderen in Indien vertretenen
Weltreligionen stark beeinflusst hat, offenbart

sich das Land dem Betrachter
ohne den geringsten Schleier der
Befangenheit oder des Tabus mit all
seinen Stärken und Schwächen. Die
Bipolarität menschlichen Denkens
und Handelns, die Koexistenz und oft
auch das Ineinanderfliessen von Gut
und Böse, von Mitleid und Grausamkeit,

von Selbstlosigkeit und Raffgier,
von Gewalt und Gewaltlosigkeit ist
ohne jeden mildernden Firnis
allgegenwärtig. Äusserlich lässt sich dieser

brutale Kontrast wohl nirgends
eindrücklicher erfahren als in Benares,
beim Übergang vom tiefsten materiellen

Elend in den schmutzigen Seitengassen

zum spirituellen Glanz der
religiösen Reinigungsriten auf den
Stufen zum heiligen Ganges.

Gesellschaft im Umbruch,
Beispiel Pandschab

Eine gerechte Beurteilung der in
rascher Entwicklung befindlichen
politischen, wirtschaftlichen, sozialen
und regionalen Herausforderungen
an den Zusammenhalt der Indischen
Union wird dadurch erschwert, dass

die erwähnten Fundamente des
hinduistischen Lebensverständnisses von
einem alle Schichten erfassenden
zivilisatorischen Umbruch überlagert
werden. Dies lässt sich recht eindrücklich

an den Geschehnissen der letzten
zwei Jahre im nordwestindischen
Gliedstaat Pandschab exemplifizieren.



INDIENS DEMOKRATIE 983

Die Agitation radikaler Sikhs
begann hier, nachdem Verhandlungen
zwischen der Zentralregierung in Delhi
und den Führern des zur Kongresspartei

in Opposition stehenden Akali
Dal, von einigen als der «politische
Arm» der Sikhs bezeichnet, über zum
grossen Teil massvolle politische,
wirtschaftliche und religiöse
Forderungen festgefahren schienen. Der
durch das oft verwirrende Taktieren
auf beiden Seiten bei den Sikhs
geschaffene Eindruck, dem Zentrum sei

an einer vernünftigen Regelung ihrer
Begehren nicht gelegen, führte zu
einer Stärkung der Extremisten, die in
der Folge mit vom Goldenen Tempel
in Amritsar, dem höchsten Heiligtum
der Sikh-Religion, aus geleiteten
Terrorbanden den Pandschab an den
Rand eines Bürgerkriegs brachten.

Eine Analyse der Brandreden des
Extremistenführers Sant Jarnail Singh
Bhindranwale und der Rechtfertigungen

von Terrorakten durch seine
Gesinnungsgenossen sowie das
eigentümlich ambivalente Verhalten von
gemässigten, der Gewaltanwendung
durchaus abgeneigten Sikhs gegenüber
ihren extremistischen Glaubensbrüdern

legen den Schluss nahe, dass hinter

dem Aufruhr nicht nur Postulate
wie eine Neuverteilung der
Wasserentnahme aus Grenzflüssen, die
Radioübertragung religiöser Lesungen
oder die völlige Überführung der
heute mit dem Nachbarstaat Haryana
geteilten Kapitale Chandigarh in den
Pandschab stehen, sondern viel
komplexere Motive religiöser und kultureller

Natur massgeblich sind.
Zunächst ist daran zu erinnern,

dass die Sikhs, zu denen sich von
Indiens 730 Millionen rund 14 Millionen
zählen, keine unterdrückte Minderheit

sind. Sozial und wirtschaftlich gehören
sie zumeist zu den privilegierten Gruppen

in Indien. Dies hat seinen

Ursprung nicht nur in der britischen
Kolonialzeit, als Sikhs die bevorzugten

Rekruten für die indischen
Einheiten der Armee waren, sondern
reflektiert auch das historische, von
der Religion stark geförderte Bewusstsein

der Sikhs, in ihrer rund
fünfhundertjährigen Geschichte wiederholt

an der unruhigen Nordwestgrenze
des Subkontinents gegen Invasoren,
insbesondere die Afghanen,
heroischen Widerstand geleistet zu
haben. Nicht ohne Grund sehen sie

sich als Bannerträger des pandschabi-
schen Nationalismus.

Als der Subkontinent 1947 nach
Abzug der Briten geteilt wurde, ging
der wirtschaftlich, kulturell und
demographisch stärkste Teil des Pand-
schabs an Pakistan. Der Rest wurde
nach mehreren administrativen
Grenzveränderungen zum heutigen Gliedstaat

Pandschab, in dem die Sikhs mit
rund 52 % nur eine sehr schwache
Mehrheit der Gesamtbevölkerung
stellen. Im pakistanischen Pandschab
mit dem für die Geschichte der Sikhs
bedeutenden Kulturzentrum Lahore
gibt es keine nennenswerte Sikh-Be-
völkerung mehr. Die fixe Idee der
radikaleren Elemente in der Sikh-
Gemeinschaft, dass der Pandschab
durch eine Partei der Sikhs, den mit
den Gurdwaras (Sikh-Tempel) eng
verbundenen Akali Dal, regiert werden

müsse, lässt sich wegen der
Zersplitterung der Sikh-Wähler kaum
realisieren, schafft aber wegen der
soliden Ablehnung der Akalis durch
die Hindus das Gefühl, im «eigenen»
Staat eine Minderheit zu sein.

Schliesslich spiegelt sich in der Agi-



984 INDIENS DEMOKRATIE

tation der Sikhs auch eine Rückkehr
zu religiösem Fundamentalismus
wider. Der in den letzten Jahren auch
auf dem Land sichtbar gewachsene
Wohlstand im Pandschab - der Staat
gehört wegen seiner erfolgreichen
Landwirtschaft zu den reichsten
Regionen Indiens - hatte zur Entfremdung
einer vom westlichen Lebensstil
faszinierten Jugend von den religiösen
Bräuchen der Väter geführt.
Bemerkenswert ist deshalb, dass der
Extremismus und primitiv-religiöse Fanatismus

Sant Bhindranwales, zu seinen
Lebzeiten nicht ohne Grund «Ayatollah

der Sikhs» genannt, das religiöse
Selbstbewusstsein gerade unter
jüngeren Sikhs gestärkt hat.

Hindus und Sikhs im Pandschab
gehören zur gleichen ethnischen
Gemeinschaft. Bis in jüngste Zeit pflegte
der älteste Sohn einer traditionellen
Hindufamilie im Pandschab sich zum
Sikh-Glauben zu bekehren. Für den
gläubigen Hindu sind die Tempel der
Sikhs ebenfalls Heiligtümer, und auch
Hindus drückten ihre Sorge über die
Entweihung des Goldenen Tempels
durch Gewalt aus. Noch waren indessen

die Wunden über den Terrorismus
der letzten Monate nicht geheilt, und
hatten die meisten Sikhs ihre Empörung

über den Sturm der Armee auf
den Goldenen Tempel nicht überwunden,

da wurden Misstrauen und
Verbitterung unter den beiden Gemeinschaften

durch die Ermordung Frau
Gandhis und die nachfolgenden
Ausschreitungen erneut geschürt. Die
ambivalente Haltung der Sikh-Hohe-
priester bei der Verurteilung des

Attentats auf die Premierministerin
wie auch der Schock über den
plündernden und mordenden Pöbel stärkte
unter den gemässigten Hindus, die,

wie Frau Gandhi selbst, in ihrem säkularen

Staatsverständnis unerschütterlich

sind, die Erkenntnis, dass die
Bewältigung der jüngsten Ereignisse nur
auf dem Boden der umfassenden
religiösen Toleranz des Hinduismus möglich

ist.

Regionalparteien im Aufschwung

Die im Verlaufe der letzten Monate
immer undeutlicher gewordene Grenze
zwischen den Extremisten und den
sich selbst als gemässigt bezeichneten
Gruppen im Lager der Sikhs wird,
sobald die Direktunterstellung des Pand-
schabs unter die Verwaltung des
Präsidenten der Indischen Union
aufgehoben, und der in allgemeinen
Wahlen bestellte Landtag wieder in
seinen Rechten eingesetzt wird, zu
einer grundlegenden Neubestimmung
der parteipolitischen Stärkeverhältnisse

im Pandschab führen. Mit Sicherheit

wird, voraussichtlich durch
Reformen der Tempelstatute beschleunigt,

der Akali Dal an Boden verlieren.
Die Mehrheit der Enttäuschten wird
sich den national relevanten Parteien
anschliessen, während zu erwarten ist,
dass eine Minderheit ins Lager der
Sezessionisten überwechseln wird.
Auch nach den jüngsten Zwischenfällen

legen Gespräche mit Sikhs in
Indien den Schluss nahe, dass die
Hauptunterstützung für einen unabhängigen
Sikh-Staat «Khalistan» aus Übersee,
insbesondere aus Grossbritannien, den
USA und Kanada kommt. Den in
diese Staaten teilweise vor mehreren
Jahrzehnten ausgewanderten, oft sehr
dogmatischen Sikhs werfen die
Glaubensbrüder in Indien vor, durch ihren
Extremismus die Stimmung anzuhei-



INDIENS DEMOKRATIE 985

zen, ohne selbst den Folgen ihres Treibens

ausgesetzt zu sein.
Die Entwicklung im Pandschab

steht im Gegensatz zu den parteipolitischen

Trends in mehreren Gliedstaaten,

wo derzeit zu Lasten sowohl der
nationalen Oppositionsparteien als
auch des Kongresses Regionalparteien
an Boden gewinnen.

Eine Beschränkung auf die
augenfälligen Beispiele Jammu und Kaschmir,

Andhra Pradesh sowie Tamil
Nadu, die drei Gliedstaaten, die von
einer erklärten Regionalpartei regiert
werden, verfehlt die Tragweite dieser
Kräfteverschiebung. Einerseits zeigen
sich aus rein wahltaktischen Gründen
vermehrt auch Kongressregierungen
geneigt, regionale Bewegungen zu
eigenen Zielen auszubeuten. In Ma-
harastra ist dies bereits ein normaler
Bestandteil der kongressinternen
Fraktionskämpfe. In Haryana nutzte der
Kongresspolitiker und Chefminister,
Bhajan Lai, die Emotionen um die
Ermordung unschuldiger Hindus
durch Sikh-Extremisten zur Verhärtung

der eigenen Verhandlungsposition
gegenüber der damals ebenfalls

von der Kongresspartei gebildeten
Landesregierung des Pandschabs.
Anderseits sehen sich Gliedstaatenregierungen,

die von nationalen
Oppositionsparteien geführt werden,
gezwungen, sich im Zweifrontenkampf
mit der Kongressführung im Zentrum
und mit der lokalen Kongresspartei als
Wahrer spezifisch regionaler Interessen

zu profitieren. Dies ist sowohl bei
der marxistischen Regierung in
Westbengalen als auch bei der von der
Janata Partei geführten Koalition im
südindischen Karnataka der Fall.

Das Wachstum der Regionalparteien

und die Stärkung regionaler Ein¬

flüsse in den nationalen Parteien hat
verschiedene Ursachen. Die Bandbreite

reicht vom sprachlichen und
kulturellen Selbstbewusstsein der
Tamilen zu den Einwandererproblemen
in Assam, von politisch-religiösem
Selbstbehauptungswillen in Jammu
und Kaschmir bis zum neugefundenen
Gemeinschaftsbewusstsein der Telu-
gus in Andhra Pradesh. Gemein ist
diesen Entwicklungen nicht die
Unzufriedenheit mit der bestehenden
Machtverteilung zwischen Delhi und
den Gliedstaaten. Solche Fragen liegen
innerhalb des Mandats der von der
Zentralregierung 1983 eingesetzten
Sarkaria-Kommission, der die
Ausarbeitung von Richtlinien für allfällige
Verfassungsrevisionen obliegt. Die
regionalen Herausforderungen an den
Zusammenhalt der Indischen Union
gehen vielmehr von zumeist
personenbezogenen parteipolitischen Konstellationen

aus. Ohne die kraftvolle
Persönlichkeit des Filmschauspielers N.
T. Rama Rao hätte der Erdrutsch
zugunsten der regionalen Telugu Desam
Partei bei den Landtagswahlen im
Februar 1983 nicht stattgefunden; auch
die Nationale Konferenzpartei in
Kaschmir zehrt nach wie vor von der
historischen Persönlichkeit ihres
Gründers, Sheikh Abdullah, ja der
derzeitige innerfamiliäre Machtkampf
in Kaschmir ist eine direkte Folge des
umstrittenen politischen Erbes des
«Löwen von Kaschmir».

«Caudillismus»

Die Personenbezogenheit der
Regionalparteien reflektiert sich in einem
ähnlichen «Caudillismus» auf nationaler

Ebene. Bald vierzig Jahre nach Er-



986 INDIENS DEMOKRATIE

langung der Unabhängigkeit hat
Indien, von der kommunistischen Linken
abgesehen, keine nationale Partei mit
einem klaren ideologischen,
programmatischen Standort. Und dies,
obschon einzelne Parteien bereits vor
dem Abzug der Briten gegründet worden

waren, und die Kongresspartei im
nächsten Jahr gar ihren 100. Geburtstag

feiern kann. Während sich für
den Unabhängigkeitskampf und noch
bis weit in die sechziger Jahre die
Existenz überragender politischer Führer

wie Nehru, Rajagopalachariar,
Patel und Jayaprakash Narayan aus
den ausserordentlichen historischen
Umständen erklären liess, weist die
heutige Klage über die unbefriedigenden

Alternativen zur verstorbenen
Premierministerin Indira Gandhi sowohl
innerhalb als auch ausserhalb der
Kongresspartei auf schwere Unzulänglichkeiten

des Vielparteiensystems in
Indien hin.

Dass ein grosses, zumeist ungebildetes

Elektorat in Verbindung mit
dem englischen Majorzwahlsystem
dem Aufbau demokratischer Strukturen

innerhalb von Parteien nicht
zuträglich ist, lässt sich auch bei anderen,
wirtschaftlich höher entwickelten Ländern

aufzeigen. Durch die wiederholten

Abspaltungen bei der Kongresspartei

sowie durch die zumeist
hoffnungslose Zersplitterung der Opposition

ist dieser Trend noch gefördert
worden. In der unter Nehru sich noch
durch verschiedene Provinzgrössen
profilierenden Kongresspartei ist
inzwischen die Macht so sehr auf Delhi
konzentriert, dass auch Chefminister
von Gliedstaaten der Union sich vor
wichtigen Entscheiden erst der
Unterstützung des Kongresshauptquartiers
versichern müssen, und dieses bei

seiner Personalpolitik eine Selbstherrlichkeit

erreicht hat, die jeden
Kongresspolitiker mit eigener Wähler- und
Machtbasis als verdächtig erscheinen
lässt. Der Hauptgrund für die im Mai
erfolgte Entlassung des Chefministers
von Sikkim und die von den
Mehrheitsverhältnissen im dortigen Landtag

überhaupt nicht gegebene
Unterstellung dieses strategisch wichtigen
Grenzstaates unter die Direktverwaltung

durch den indischen Präsidenten
war, dass dem Kongresshauptquartier
in Delhi die zu selbständige Wählerbasis

in Sikkim missfiel. Die Folge
einer solchen Personalpolitik ist das

Aufsteigen von mittelmässigen
Karrierepolitikern, die ihre ganze Laufbahn

dem Regierungschef verdanken.
Die Indische Union ist von der

Verfassung her kein Bundesstaat im Sinne
etwa der Schweiz. Dennoch wurde von
den Gründungsvätern den Gliedern
der Union eine über rein administrative

Belange herausreichende
Selbständigkeit zugedacht. Die Notwendigkeit

zur Dezentralisierung ist nicht nur
durch die linguistische und ethnische
Vielfalt von Indiens Bevölkerung
gegegeben, sondern auch durch die
schiere Grösse einzelner Gliedstaaten.
Uttar Pradesh mit 110 Millionen,
Bihar mit 70 Millionen oder Maharastra
mit 65 Millionen Einwohnern müssen
im europäischen Vergleich als
Grossstaaten bezeichnet werden. Die unter
der Bevölkerung um sich greifende
Erkenntnis, dass wichtige Gliedstaaten
der Indischen Union nicht einmal
mehr in der Lage sind, ihren eigenen
Chefminister und ihre eigene
Regierung zu bestellen, ohne auf das
Machtwort aus Delhi hören zu müssen,

bestärkt natürlicherweise die
Position von Regionalpolitikern, die an-



INDIENS DEMOKRATIE 987

gesichts von Massenarmut, Analphabetismus

und tiefverankerten
religiösen oder sozialen Vorurteilen keine
Schwierigkeiten haben, Lokalinteressen

auszubeuten.
Einsichtige Kritiker des derzeitigen

Parteiensystems verfechten die These,
dass der Trend zum Regionalismus
nur mit einer vermehrten
programmatisch-ideellen Profilierung der nationalen

Parteien zu brechen sei. Bereits
Mahatma Gandhi hatte mit seinem
sicheren Sinn für die Schwächen
machthungriger Politiker gefordert,
dass die Kongresspartei, in deren
Reihen sich die prominentesten Führer

des indischen Unabhängigkeitskampfes

befanden, nach der Erlangung

der nationalen Selbständigkeit
aufgelöst werden sollte. In der Tat hat
die überragende Stellung des Politikers
aus den verschiedensten ideologischen
Lagern umfassenden Kongresses die
Entwicklung eines breiten
Parteienspektrums verhindert. Mit dem
verstärkten Druck regionaler Gegensätze
sind jedoch die demokratische
Strukturierung und eine solide Programmarbeit

in den Parteien wichtiger denn
je zuvor. Die politische Entwicklung
der indischen Wählerschaft auch auf
dem Land ist nicht stehengeblieben.
Soll mit einem politisch mündigen
Wähler der nationale Zusammenhalt
gewahrt werden, so ist eine Abkehr
von einer rein personenbezogenen, auf
Kasten- und Religionszugehörigkeit
beruhenden Parteipolitik unerlässlich.

Wachsende Polarität
zwischen Norden und Süden?

Eines der stärksten und zweifellos
auch gefährlichsten Elemente der

Fragmentierung der indischen Politik
ist die Religion. Indien beherbergt alle
bedeutenden Weltreligionen und ist
mit rund 100 Millionen Muslimen
heute der zweitgrösste Muslim-Staat
der Erde. Auch Indira Ghandis
schärfste Kritiker konnten nicht
bestreiten, dass die Kongresspartei unter
der Führung der Nehru-Familie ihren
laizistischen Charakter weitgehend
bewahrt hat. Der religiöse Pluralismus
Indiens unterscheidet sich von den

jüngsten Entwicklungen sowohl in den
wichtigsten Nachbarländern als auch
im weiteren Umfeld östlich und westlich

des Subkontinents.
Als ein Instrument ihrer Legitimation

haben in letzter Zeit die Militärregime

in Pakistan und Bangladesh
den Islam zur staatstragenden Ideologie

erklärt. In Sri Lanka spielt im
Konflikt zwischen der tamilischen
Minderheit und der singhalesischen
Mehrheit die Sturheit fundamentalistischer

buddhistischer Mönche eine
verhängnisvolle Rolle. Weiter östlich, in
Malaysien und Indonesien, und weiter
westlich, insbesondere im Iran, sieht
sich Indien mit einem militanteren,
selbstbewussteren Islam konfrontiert.

Durch das Wiederaufleben des
religiösen Eiferertums unter den Sikhs im
Pandschab und das durch die
weltweite Militanz des Islam gestärkte
Selbstvertrauen der Muslime in
Indien, findet sich die hinduistische
Mehrheit heute im eigenen Land von
weniger toleranten Religionen
herausgefordert. Dies hat einerseits zu einer
Stärkung der reaktionären, militanten
Elemente unter den Hindus geführt,
anderseits zu einer Rückbesinnung
auf die wahren Werte des Hinduismus
Anlass gegeben. Ein herausragender
Vertreter der Reformbewegung ist



988 INDIENS DEMOKRATIE

der Erbfolger des früheren Maharadschas

von Kaschmir und
Kongressabgeordnete im indischen Unterhaus,
Karan Singh, dessen Hindu Virat Sa-

maj sich in den letzten Monaten als

Wortführer einer Renaissance des

Hinduismus profiliert hat.
Karan Singh betont - im Gegensatz

zu militanten Hinduführern -
die tolerante Grundhaltung des
Hinduismus sowohl gegenüber
unterschiedlichen Meinungsströmungen im
Innern als auch gegenüber anderen
Religionen. Doch legt er gleiches
Gewicht auf das Recht der Hindus von
den anderen Glaubensbekenntnissen,
ein ähnliches Mass an Toleranz zu
erwarten. «Der Hinduismus ist nicht
mehr länger bereit, stets das hilflose
Opfer aggressiver Missionierung zu
sein.» Solche Worte sind durchaus
nicht nur an die Fundamentalisten
unter den Muslimen gerichtet, sondern
auch an Extremisten unter den Sikhs
und Eiferer unter den verschiedenen
christlichen Konfessionen, die
insbesondere in Südindien auch über
erheblichen politischen Einfluss
verfügen.

Karan Singhs Bestreben unterscheidet

sich von den reaktionären
Bewegungen dadurch, dass die Hebung
des Selbstvertrauens der Hindus mit
einem gesunden Mass an Selbstkritik
einhergeht. Karan Singh verheimlicht
nicht, dass unter anderem auch
schwere soziale Missstände zur
Verletzlichkeit des Hinduismus gegenüber
anderen Religionen geführt haben.
Im Vordergrund steht dabei das vor
allem in ländlichen Gegenden starke
Kastenwesen. Vor Jahresfrist wurde
die indische Öffentlichkeit durch den
Übertritt eines ganzen Dorfes im
südindischen Tamil Nadu zum Islam

aufgeschreckt. Der Fall wurde von
den militanten Hindus als ein Beweis
dafür angesehen, dass die Muslime
mit massiver finanzieller
Unterstützung und einem verlockenden
Arbeitsangebot in der arabischen Welt
beabsichtigten, ihre Anhängerschaft in
Indien zu erweitern. Vernünftigere
wiesen darauf hin, dass es sich - wie
in anderen, weniger spektakulären
Fällen - bei den Konvertiten um
Kastenlose gehandelt habe, und dass
neben materiellen Erwägungen durchaus

die Aussicht auf einen endgültigen
Ausbruch aus einem unmenschlich
rigiden Sozialsystem motivierend
gewirkt haben könne.

Gewicht des Hinduismus

Die Auswirkungen der Armeeaktion
im Pandschab auf die Stimmung
der Hinduwähler in Nordindien
weisen auf das wahltaktische Gewicht
des Hinduismus hin. Ebenso entscheidend,

wenn auch nach den jüngsten
Entwicklungen in Andhra Pradesh
nicht zu Gunsten der Kongresspartei,
ist der politische Einfluss des Hinduismus

in Südindien. Aus diesem Grund
sind bei einer Gesamtbetrachtung der
politischen, religiösen und regionalen
Herausforderungen an Indiens
Zusammenhalt einige der wichtigsten
Entwicklungen der letzten zwei Jahre
zu rekapitulieren. Das modische
Schlagwort vom Nord-Süd-Gefälle in
Indien wird hier nicht leichtfertig
angeführt. Vielmehr sollen einige
Anzeichen einer in Zukunft verstärkten
Nord-Süd-Polarität im weiteren Rahmen

der erwähnten Stärkung des

Selbstvertrauens der Hindus
dargestellt werden.



INDIENS DEMOKRATIE 989

Als Indira Gandhi 1980 mit einem
Erdrutschsieg an die Macht zurückkam,

gewann die Kongresspartei in
den vier Südstaaten Andhra Pradesh,
Karnataka, Tamil Nadu und Kerala
101 der insgesamt 129 zur Verteilung
anstehenden Parlamentssitze. Der
Süden trug damit entscheidend zum
Glanzresultat von 353 Sitzen in einem
542 Mitglieder zählenden Unterhaus
bei. Bereits im Februar 1983 zeigten
sich aber bei Landtagswahlen zum
Teil erhebliche Erosionen im
Kongresslager. In Andhra Pradesh, wo
der Kongress bei den nationalen Wahlen

41 der insgesamt 42 Sitze gewonnen

hatte, reduzierte die Regionalpartei

von N. T. Rama Rao, Telugu
Desam, die Kongresspartei zu einer
Minorität mit kaum 20 % der
Landtagsmandate. Im Nachbarstaat Karnataka,

wo 1980 von 28
Parlamentsabgeordneten 27 dem Kongress
angehörten, erging es der Partei Indira
Gandhis nicht viel besser. Zwar
vermochte keine einzelne Partei eine
Mehrheit zu gewinnen, doch führten
die Landtagswahlen von 1983 zu einer
bisher alle Umsturzversuche der
Kongresspartei überlebenden Koalition
unter Führung der Janata Partei.

Eine Analyse der Wahlresultate von
1980 legt nahe, dass sich die Kongresspartei,

will sie die Zweidrittelsmehrheit
oder gar die absolute Mehrheit

nicht verlieren, grössere Stimmenverluste

im Süden nicht leisten kann.
Der im vergangenen August
inszenierte, umstrittene Sturz von Andhra
Pradeshs Chefminister, N. T. Rama
Rao, liess offenkundig werden, dass
die derzeitigen Kräfteverhältnisse im
Süden bei der Kongressführung grosse
Nervosität verursachen. Da weder in
Kerala noch in Tamil Nadu für die

Kongresspartei viel Spielraum
vorhanden ist, muss sich das Interesse
naturgemäss auf Andhra Pradesh und
Karnataka konzentrieren. Durch die

Zersplitterung der Opposition muss
dort Premierminister Gandhi versuchen,

die unvermeidlichen Sitzverluste
auf ein Minimum zu reduzieren.

Wegen der Persönlichkeit des stärksten

Widersachers in diesem Stratagem,

N. T. Rama Rao, kommt dem

Gerangel zwischen Kongress und
Opposition nicht nur ein Aspekt der
Nord-Süd-Kontroverse, sondern auch
ein Element des erneuten hinduistischen

Rigorismus zu. Rama Rao, vor
seinem Einstieg in die Politik,
insbesondere im Süden bekannt als
Darsteller von Göttergestalten in populären

Filmen, hat in seiner Amtszeit
als Chefminister von Andhra Pradesh
vermocht, sich auf der nationalen
Szene als eine machtvolle Inkarnation
des intgren, frommen Hindu zu
profilieren. Je ausgeprägter die Kongresspartei

von der Öffentlichkeit als ein
Auffangbecken für skrupellose und
korrupte Politiker gesehen wird, desto
verklärter erscheint das Bild Rama
Raos.

Verbindet man die Tatsache, dass

die Reaktionen auf die Ermordung
Frau Gandhis im Süden viel
zurückhaltender ausfielen als in anderen
Landesteilen, mit dem bei den Südindern
tiefverankerten Gefühl von einem be-

völkerungsmässig übermächtigen,
wirtschaftlich viel stärkeren Norden
dominiert zu werden, sowie mit dem
historischen Selbstbewusstsein der
Südinder, die meinen, dass der
Hinduismus des Nordens durch die
unzähligen Einfälle andersgläubiger
Eroberer seine Reinheit verloren habe,
so wird die Besorgnis, die das Phäno-



990 INDIENS DEMOKRATIE

men Rama Rao bei der Führung der
Kongresspartei in Delhi hervorruft,
verständlich. Ein Charakterzug der
indischen Wählerschaft hat sich seit
den ersten Parlamentswahlen von
1952 beharrlich gehalten: die
Auflehnung gegen jene, die mit der Macht
allzu selbstherrlich umgehen. Dieser
Gerechtigkeitssinn könnte sich gerade
auch zu Gunsten der politischen
Symbolfigur des reinen Hindu, Rama Rao,
auswirken.

Die Darstellung der derzeitigen
politischen und ethnischen Spannungen

in dem Riesenreich Indien zeigt
die Schlüsselrolle hinduistischer
Lebens- und Wertvorstellungen. Dies hat
zwei Gründe. Zunächst ist es kaum
vierzig Jahre her, seit die Hindus zum
ersten Mal nach tausend Jahren
Fremdherrschaft sich wieder selbst
regieren können, und um ein selbständiges

Indien von der vergleichbaren
Grösse mit der heutigen Union zu
finden, muss man noch weiter in die
indische Geschichte zurückblicken.
Dieses junge Gebilde ist deshalb
beständigen Herausforderungen durch
ethnisch, religiös oder sprachlich
andersartige Völker ausgesetzt. Auch mit
Blick auf die nach wie vor bescheidene
Infrastruktur des Landes und mit
Rücksicht auf die durch die
Übervölkerung geschaffenen internen
sozialen Probleme ist in der Tat auf
absehbare Zeit hinaus der Hinduismus
das einzig verlässliche Band. Dies mag
mit wirtschaftlicher Entwicklung, mit
der Verbesserung der Erziehung auch
in ländlichen Gegenden und mit dem
Ausbau eines modernen Kommunikationsnetzes

anders werden. Vorderhand

bleibt allerdings diese Prärogative
des Hinduismus unangetastet.

Der zweite Grund für die
Schlüsselrolle des hinduistischen Ethos ergibt
sich aus der Frage, wie denn die
anderen zahlenmässig teilweise recht
beträchtlichen Religionen in Indien
sich diesem Supremat des Hinduismus
freiwillig unterordnen würden. Auch
scheint dies mit dem Anspruch
Indiens, ein säkularer Staat zu sein, zu
kollidieren. In seinem Wesen ist eben
der Hinduismus nicht bloss eine
Religion, sondern eine Hochkultur. Die
heiligen Schriften der Hindus sind
nicht religiöse Katechismen, sondern
philosophische Diskurse über Lebensregeln.

Grundelemente anderer
Hochreligionen wie der Glaube an einen
bestimmten Gott und einen bestimmten

Propheten sowie die religiöse
Verbindlichkeit gewisser Riten und
Gebote fehlen im Hinduismus. Dieser
greift in Wahrheit auf dem Subkontinent

über alle Religionsgrenzen hinaus

und beeinflusst die Lebenshaltung
aller Menschen, die im ethnischen
oder geographischen Sinne als
indischer Abkunft bezeichnet werden können.

Die Versuche Pakistans, sich von
Indien stärker abzuheben, verbinden
sich deshalb mit einer entschiedenen
Hinwendung zum ethnisch verschiedenen,

religiös jedoch verwandten Mittleren

Osten. Sieht man von den stark
nach Burma ausgerichteten
nordostindischen Stämmen ab, so offenbart
sich die bindende Kraft des Hinduismus

im Umstand, dass sich trotz
wiederholter kolonialer Beherrschung des
Subkontinents über die Jahrtausende
hinweg keine andere Kultur den nötigen

Lebensraum schaffen konnte.

Urs Schöttli



ZU JAROSLAV SEIFERT 991

Wer hat Angst vor Jaroslav Seifert?

Über den Literatur-Nobelpreisträger 1984

Den diesjährigen Nobelpreis für
Literatur erhielt der 83jährige tschechische

Dichter Jaroslav Seifert. Dieser
Entscheid der Stockholmer Jury war
eine doppelte Überraschung: Für
einen Augenblick herrschte unter den
Feuilletonredaktoren der westlichen
Presse eine verständliche Ratlosigkeit
wegen der Unbekanntheit des Prager
Dichters. Das Prager Statthalterregime
hingegen reagierte höchst verlegen
angesichts des mutigen Entscheids der
Jury der Schwedischen Akademie der
Schönen Künste. So absurd es auch
klingen mag, die traurige Tatsache
bleibt: Erst mit zweitägiger
Verspätung nämlich durfte die
tschechoslowakische Öffentlichkeit die Nachricht

über die Nobelpreisverleihung an
Jaroslav Seifert erfahren. Den
tschechischen und slowakischen Sendungen
des Radios Free Europe und Voice of
America wurde die Initiative
überlassen. Darauf eilte der tschechische
Kulturminister Milan Klusâk zum
Krankenbett des Nobelpreisträgers in
der Prager Universitätsklinik. In einem
in der Tageszeitung «Rude pravo»
(«Rotes Recht») vom 13. Oktober 1984

publizierten - und auch den
westlichen Nachrichtenagenturen zugänglich

gemachten - Brief an Jaroslav
Seifert betonte der Kulturapparat-
schik Klusâk ferner, die Werke des

tschechischen Nobelpreisträgers hätten

die «Herzen der Tschechoslowaken

erwärmt». Seifert spreche «mit
moralischer Kraft und eindringlicher
Stimme gegen Faschismus und Krieg»

und stimme mit «rührender Schönheit
und Zärtlichkeit» das Lob «unserer
lieben Heimat» an. Klusâk, der zudem
das Engagement des Dichters und
Journalisten Seifert bei der Befreiung
des Landes im Jahre 1945 hervorhob,
vergass verständlicherweise das
systematische Verschweigen des Autors
und das Druckverbot seiner Werke in
der Zeit nach dem Prager Frühling.

Die Tschechen vergessen aber nicht,
dass Jaroslav Seifert am Freitag, den
23. August 1968, in seinem Gedicht
«Noch Dienstag ...» mit grösster
Schärfe und Empörung den Einmarsch
der «Brüderarmeen» in Prag
verurteilt hatte.

«Noch Dienstag
In das Getümmel macht' ich nur
paar Worte stammeln.
Noch Dienstag liess sich's glauben
es werde eine Hand die Furcht
aus starren Menschenaugen wischen.

Noch Dienstag glaubten wir,
die Zeit ist da,
dem Mord ins Angesicht zu sagen,
du bist Mord,
dass Lumperei zu Lumperei,
Lüge wieder zu Lüge werde
und dass die Hand mit der Pistole
niemals wieder schuldlose Türen
öffnen wird.

Doch wollte Ich zuviel in dem
Jahrhundert

und in dem unglücklichen Land,
wo jeder Baum, der Träume blüht,
sich jäh in Sand verwandelt...»



992 ZU JAROSLAV SEIFERT

Hat wohl gerade dieses Gedicht den
Zorn des Prager Kulturapparates
hervorgerufen und die offizielle
Verleugnung des Dichters bewirkt?

Im Westen scheint ein bestimmter
Literatentypus praktisch ausgestorben
zu sein, nämlich derjenige des
Nationaldichters. Jaroslav Seifert ist mit
seinem dreissig Gedichtbände
umfassenden Lebenswerk in der Tat der
Nationaldichter des tschechischen
Volkes geworden. Zu seiner Lyrik
greifen nicht nur die Intellektuellen,
sondern buchstäblich die Poesieliebhaber

aller gesellschaftlichen Schichten.

Der am 23. September 1901 (im
Jahre der ersten Verleihung des

Literatur-Nobelpreises) als Arbeitersohn
im Prager Proletarierviertel Zizkov
(Veitsberg) geborene Jaroslav Seifert
publiziert seine ersten Verse im
sozialdemokratischen Blatt «Pravo lidu»
(«Volksrecht»). Sein Gymnasialstudium

bricht er in der Quinta des

Veitsberger Gymnasiums ab und widmet

sich ausschliesslich dem Journalismus

und der Literatur. Seiferts erster
Lyrikband erscheint 1921 unter dem
Titel «Mësto v slzäch» («Die Stadt in
Tränen»); er löst damit allerdings ein
relativ geringes Echo aus.

Ein Jahr nach dem Erscheinen der
ersten Sammlung arbeitet Seifert als
Redaktor des Kommunistischen
Verlages in Perstyn, Prag. Zu dieser nicht
besonders lukrativen Stelle verhilft
ihm sein Dichterkollege S. K.
Neumann. Seiferts Freundschaft mit S. K.
Neumann und vor allem diejenige mit
dem jungen Literaturtheoretiker Karel
Teige bedeutet seine definitive
Abkehr von der eher naiven - damals
aber so populären Arbeiterlyrik.

Jaroslav Seifert schliesst sich dem

am 5. Oktober 1920 in Prag gegründeten

Künstlerverband «Devetsil»
(«Pestwurz», auch «Neunkraft») an.
Dieser «Verband moderner Kultur»
bedeutet den ersten starken
Nachkriegsimpuls in der 1918 gegründeten
bürgerlich-demokratischen
Tschechoslowakischen Republik. Neben Seifert
scharen sich unter dem Banner des
«Poetismus» weitere hoffnungsvolle
junge Dichter: Jiri Wolker, Jindrich
Horejsi, A. M. Pisa, Konstantin Biebl
u. a.

Der grosse tschechische Prosaiker
Vladislav Vancura formuliert hinsichtlich

des neuen so dynamischen
Künstlerverbandes die beflügelten Worte:
«Neu ist der Stern des Kommunismus,
seine Gemeinschaftsarbeit schaffte
eine neuen Stil, und es gibt keine
Modernität ausser dieser ...»

Karel Teige, der Sekretär und der
geistige Vater des neugegründeten
Künstlerbundes legt das politische und
künstlerische Programm des «Devetsil»

im September 1920 vor: «So steht
heute jede schöpferische Menschenarbeit

vor der ungeheuren Aufgabe,
die Welt neu zu erbauen Der Dichter

und Denker steht neben dem
Soldaten der Revolution: ihre Aufgabe
ist dieselbe Es gibt nur einen Weg,
der zum Morgen führt Die Kunst
von Gestern - gleichgültig, ob wir sie

Kubismus, Futurismus, Orphismus
oder vielleicht Expressionismus nennen

- fand also Dinge ,an sich'
schön, und das genügte ihr ...»
Abgedruckt wurde Teiges
Standortbestimmung erst im Frühjahr 1921 in
Capeks «Musaion».

Dank der «Devëtsil» -Gruppe wird
Prag in den zwanziger Jahren zu
einem Kreuzungspunkt aller damaligen

europäischen Avantgardeströ-



ZU JAROSLAV SEIFERT 993

mungen, insbesondere der französischen

und der sowjetischen, deren
Impulse keineswegs nur passiv
rezipiert, sondern zu einer höchst originellen

Synthese entwickelt werden, die
noch zusätzlich den Flankenschutz des

«Prager linguistischen Kreises»
bekommen, dem u. a. Roman Jakobson
und Jan Mukafovsky angehören.

Anders als Jiri Wolker versucht
Jaroslav Seifert das Leben der «Armen

und Ausgebeuteten» zu
entmythologisieren; das Versprechen des
«irdischen Paradieses» sollte sich erst
nach der «grossen Revolution»
realisieren. Nach dem Erscheinen des

zweiten Gedichtbandes «Samâ lâska»
(«Lauter Liebe») 1923 greift S. K.
Neumann den ehemaligen «proletarischen

Lyriker» Seifert und seinen
«Betreuer» Teige vehement an. Er
bezichtigt sie des «Verrats an der
Sache der sozialen Revolution»: «Für
kollektive Kunst sprechen sich junge
Männer aus, die so viel egoistischen
Individualismus besitzen, dass sie ihre
theoretischen Launen einer ganzen
Bewegung diktieren möchten
Seifert, der Autor der Bücher ,Mesto
v slzâch' und ,Samâ lâska' ist nur
ein weicher und sehr wenig intellektuell

veranlagter Dichter, und er
unterlag am stärksten von allen
Anwärtern der neuen Klassenkunst den
ideologischen Sprüngen des Genossen
Teige ...»

In den Zeiten der bewegten
Bilderstürmerei, während der Suche nach
der «neuen proletarischen Kultur»,
kann Seifert - bei allem kritischen
Abstand - ein positives Verhältnis
zur Tradition beibehalten. Die
Gedichte der französischen Symbolisten
scheinen fast unmerklich in die Struktur

der frühen Verse Seiferts einzu¬

dringen. Von entscheidender Bedeutung

aber ist seine Entdeckung der
poetischen Methode des Guillaume
Apollinaire. Die hervorragende
Apollinaire-Übersetzung ins Tschechische

von Karel Capek ermöglicht Seifert
und seinen «Devetsil»-Kollegen das

intuitive Erkennen neuer struktureller
Wege.

Nach dem Titel des Gedichts von
Apollinaire «Zone» (tschechisch:
«pâsmo») spricht man seitdem in der
tschechischen Poetologie von der
«Pâsmo-Methode». «Pâsmo», d.h. die
frei entwickelte assoziative Kette,
empfindet der junge Seifert als den
treffendsten Ausdruck der sich neu
formierenden Maschinenzivilisation.
Es ist also kein Zufall, dass Seifert,
anlässlich des 10. Todestages von G.

Apollinaire, von einer «unbewussten
Liebe» zu seinem Vorbild spricht.

Von besonderer Bedeutung ist
Seiferts gemeinsame Reise mit K. Teige
zum Ort aller Sehnsüchte der
tschechischen Poetisten - Paris. In Paris,
im Sommer 1922, empfangen Teige
und Seifert neue Impulse für die weitere

Entfaltung des tschechischen
Poetismus. Teiges theoretische Arbeit
gipfelt 1925 in seinem Artikel
«Konstruktivismus», und Seifert gibt gleichzeitig

seine dritte Sammlung heraus,
«Na vlnâch TSF» («Auf den Wellen
der drahtlosen Télégraphie»). In
diesem experimentellen Band bereichert
Seifert die tschechische Poesie mit
neuen Dimensionen, mit pointierten,
metaphorischen Paradoxen, assoziativen

Vexierbildern, Calembours und
schliesslich mit einer ausgefallenen
Typographie.

Das grösste Aufsehen erregt damals
Seiferts spielerisches Gedicht «Rechenbrett

der Liebe» («Pocitadlo lâsky»).



994 ZU JAROSLAV SEIFERT

«Deine Brust
ist wie ein Apfel aus Australien
Deine Brüste
sind wie zwei Äpfel aus Australien
Wie gerne hab' ich dieses Rechenbrett

der Liebe ...»

In seinen Erinnerungen, «VSecky
krdsy svëta» («Alles Schöne der
Welt») 1982, schreibt Seifert über die
grosse Irritation seines damaligen
Druckers und Verlegers, Herrn Vaclav
Petr, der sich «in seinem typographischen

Rodeo» wähnte beim Setzen des
Gedichts in Form eines Kinderrechenbretts.

Dies entspricht dem ureigenen
Sinn des Poetismus, der seit seinen
Anfängen die engen Grenzen der
«bürgerlichen» Kunst sprengen wollte
und für die «Rettung und Erneuerung
des Gefühlslebens, der Freude und
der Phantasie» eintrat.

Zur wichtigen Zäsur im Leben des
Dichters und des kommunistischen
KulturJournalisten Seifert kommt es
im Jahre 1925. In diesem Jahr besucht
er die Sowjetunion. Diese offenbar
frustrierende Erfahrung wird durch
eine zweite Russlandreise im Jahre
1928 verstärkt. Demzufolge verlässt
Seifert 1929 im Protest, zusammen mit
sechs anderen Autoren, die Kommunistische

Partei der Tschechoslowakei.
Gleichzeitig bedeutet Seiferts ideologischer

Bruch mit der stalinistischen
Kulturfront der KP auch seine schrittweise

Abkehr vom Poetismus. Seit
diesem Konflikt stehen sich in der
Tschechoslowakei die kommunistische
Parteibürokratie und die linke
Kulturavantgarde feindlich gegenüber! Der
eigentliche Vorschlag für Seiferts
Ausschluss aus der KPC stammte von
Julius Fucik, dem parteitreuen
Publizisten.

Nach dem deutschen Einmarsch in
Prag arbeitet Seifert weiter als Redaktor

des Verlages Fr. Borovy. In diesen
schicksalschweren Jahren wird er
allmählich zu einer Art «moralischen
Gewissens» der tschechischen Nation,
die ihre dunkelste Zeit in der neueren
Geschichte zu überstehen hatte. Der
politischen und moralischen
Katastrophe der Jahre 1938 bis 1945
begegnet Seifert mit der wachen, starken
Lyrik eines nach Freiheit und Gerechtigkeit

durstenden Mannes. In diesen
Jahren erscheinen vier
Gedichtsammlungen. Im Band «Zhasnëte
svetta» («Löscht die Lichter») 1940
schreibt Seifert unmissverständlich:

«Löscht die Lichter!
Dass ich den Tau nicht abschüttle,
der an meinen Wimpernenden

zittert,
nur leise, nur still, ohne Pathos
ich sage mir: was für ein Lichtstrahl

war es

in jener Nacht, als sich plötzlich
alles verdunkelte

und jeder sich wie ein Schatten
zu Boden duckte ...»

Nach dem Ausklingen der stalinistischen

Terrorjahre in der
tschechoslowakischen Kulturszene meldet sich
Seifert auch öffentlich zu Wort: 1956,
auf dem Schriftstellerkongress in Prag,
prangert er die Schergen der KP an,
die für die Verfolgung und gar
Vernichtung eines Teiles der tschechischen
Schriftstellergemeinde verantwortlich
waren.

Erst in den sechziger Jahren findet
Seifert neue Kraft für Verse von
enormer formaler Klarheit und äusserster

Stilsicherheit. In seinen neuen
Sammlungen «Koncert na ostrovë»
(«Inselkonzert») 1965, «Halleyova



ZU JAROSLAV SEIFERT 995

kometa» («Der Halleysche Komet»)
1967, und «Odlévâni zvonü» («Glok-
kengiessen») 1967, verlässt er die
Liederform der fünfziger Jahre und wird
intensiver und konsequenter im
Ausdruck.

Nach der sowjetischen Okkupation
seines Landes unternimmt Seifert als
interimistischer Vorsitzender des
Schriftstellerverbandes von 1969 bis
1970 den verzweifelten Versuch, sich
dem Liquidierungsdruck der Partei zu
stellen. Es dauert nicht lange, und die
Partei rächt sich an Jaroslav Seifert,
der wie früher seine dichterische, wie
auch menschliche Integrität zu wahren
weiss. Zwischen 1968 und 1975
erscheint in den tschechoslowakischen
Verlagen keine einzige Zeile von
Jaroslav Seifert. So publiziert Seifert im
Untergrund; die Exilverlage in
Kanada und in der BRD springen bereitwillig

in die Bresche.
Seiferts erste Neuerscheinung am

tschechoslowakischen Büchermarkt,
«Morovy sloup» («Die Pestsäule»), er¬

scheint zwar 1981 in der Auflage von
10 000 Exemplaren. Sie ist dafür durch
die Zensorenhand stark bereinigt. Das

gleiche Schicksal trifft auch die letzte
Erscheinung von Seifert, das Buch
seiner Lebenserinnerungen, «Vsecky
krâsy svëta» («Alles Schöne der

Welt»), 1982.

«Von der Stunde Hoffnung
zur Stunde Niemals,

von der es nur noch ein Fussbreit ist

zur Stunde Hoffnungslosigkeit
und zum Drehkreuz des Todes ...»
(«Die Pestsäule»)

Seiferts Gedicht «Die Pestsäule» lag
fast zehn Jahre in der Schublade des

Zensors. Ist es nur die Kraft von
Seiferts Vision, die sich in seinen dunklen
Versen äussert? Oder liegen die
Ursachen anderswo, zum Beispiel in der
tragischen Lähmung einer ganzen
nationalen Kultur inmitten Europas?
Wer hat eigentlich Angst vor Jaroslav
Seifert?!

Dusan Simko

I

n&u
U9TO

\?P«»el» svseSV
ttv&s

K^BSC

__qer-Scli.be,
gäbig, guet

u gschwind
«Sandwich», die milde
...aus Emmentaler
«Toast extra», die rezente
...aus Gruyère, Appenzeller
und Emmentaler


	Kommentare

