Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 11

Artikel: Wandlungen des Burckhardt-Bildes
Autor: Meyer-Herzog, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kurt Meyer-Herzog

Wandlungen des Burckhardt-Bildes

Verschlungen und wechselhaft ist die Wirkungsgeschichte von Jacob
Burckhardt. Da der Historiker des letzten Jahrhunderts sich schon friih fiir
ein Leben im Verborgenen entschieden hat, sind seine Gestalt, sein Werk,
seine Einsichten erst nach und nach ans Licht gekommen. Der junge
Nietzsche hat von diesem Wesenszug in einem Brief gesprochen: «Dieser
dltere, hochst eigenartige Mann, ist zwar nicht zu Verfilschungen, wohl
aber zu Verschweigungen der Wahrheiten geneigt.»!

Zu Burckhardts Lebzeiten schon hat man seine Gabe der Darstellung
geschitzt. So haben der «Cicerone» und «Die Kultur der Renaissance in
Italien» schon im 19. Jahrhundert den biirgerlichen Biicherschrank erobert;
eine bildungsbewusste Leserschaft hat auch in unserm Jahrhundert seinen
kunst- und kulturgeschichtlichen Werken die Treue gehalten. Wenige Jahre
nach Burckhardts Tod hat Jacob Oeri unter dem Titel «Weltgeschichtliche
Betrachtungen» (1905) die Reflexionen iiber die im verborgenen walten-
den Krifte, die beriihmte «Lehre von den drei Potenzen Staat, Religion,
Kultur», herausgebracht. Nur wenige haben damals die hellsichtige Zeit-
kritik zur Kenntnis genommen - erst nach 1918, nach der ersten Welt-
katastrophe und der Zentenarfeier, hat das Werk seine Leser gefunden.
Damals, 1922, sind auch Burckhardts Briefe an seinen Freund Friedrich
v.Preen veroffentlicht worden. Nun ist das Bild des dem Schonen zu-
gewandten Kunstbetrachters durch dasjenige des Propheten schwarzer
Dinge, die in der Folge Wirklichkeit geworden sind, verdringt worden.
Diese Briefe haben noch wihrend Jahrzehnten die Aktualitit vorweg-
genommen, haben sie doch eine «Ara von Kriegen» vorausgesagt. Ferner
haben sie den vom Volk bejubelten blutigen Tyrannen mit der Bezeich-
nung «terribles simplificateurs» Gestalt gegeben; Miethaus, Fabrik und
Kaserne sind als Symbole des modernen Grossstaates, als Wahrzeichen des
Grauens, bezeichnet worden.

Einen breiten Uberblick iiber Burckhardts Werk vermittelt erstmals die
vierzehnbindige Gesamtausgabe, die in den Jahren 1929-33 erschienen ist.
In dem Jahrzehnt, in dem Europa die weltweite zweite Katastrophe vor-
bereitet, wird Burckhardt als der Analytiker der Krise der Zeit — seiner
eigenen und der vergangenen und zukiinftigen — erkannt. Seine Sonder-



906 ZU JACOB BURCKHARDT

stellung wird als beispielhaft empfunden: er sei schon vor 1848 den beiden
Hauptstromungen seines Jahrhunderts, dem revolutiondren und konserva-
tiven Wollen, ausgewichen. Dies hat Karl Lowith in seiner Studie «Jacob
Burckhardt. Der Mensch inmitten der Geschichte» zum Ausdruck gebracht.
Zum ersten Mal sind dem Burckhardt-Verstdndnis tiefere Perspektiven
eroffnet worden, hat Lowith den Historiker doch an den Grossen des
letzten Jahrhunderts gemessen, an Hegel, Kierkegaard und Nietzsche. In
anderer, aber entsprechender Weise hat Johan Huizinga Burckhardt als
umfassenden Kulturkritiker gewiirdigt und in seinem letzten Werk, «Ge-
schindete Welt», bekannt, dass er im Selbstgesprich Burckhardt héufig
«als den weisesten Geist des neunzehnten Jahrhunderts bezeichne»?2. In
Zeiten hochster Not ruft der hollindische Kulturphilosoph Burckhardts
Mahnung in Erinnerung, dass es zweifelhaft sei, siegreiche Volker als
gliicklich zu bezeichnen, denn Siegergliick sei durch unendlichen Jammer
von Besiegten bedingt, welche ebenfalls Menschen wiren und moglicher-
weise bessere.

Mitten in den Kriegsjahren hat man Burckhardt mit Machiavelli ver-
glichen und ihn als den klarsten Analytiker der Ddmonie der Macht ge-
deutet; man hat auch dessen Sonderstellung innerhalb der deutschsprachi-
gen Historiker erkannt: «Jacob Burckhardt war der einzige deutsche
Historiker des liberalen Zeitalters, der diese Didmonie ohne idealistische
Verhiillung sah. Er konnte sie so sehen, weil er mit dem Eigensinn und
trotzigen Selbstbewusstsein des Deutschschweizers sich ausserhalb der
deutschen politischen Nationalbewegung hielt.» 3

In den Jahren der Besinnung, denjenigen nach 1945, ist die Erkenntnis
gewachsen, Burckhardt sei der hellsichtigste Prophet gewesen, der «tief in
die Nachtseiten der Geschichte geschaut hat» (Friedrich Meinecke). In
diesen Jahren ist auch das Bediirfnis gewachsen, die Burckhardt-Forschung,
welche die verschiedensten Triebe hervorgebracht hat, auf solidere Grund-
lagen zu stellen. Der Geschichtsforscher und hervorragende Kenner der
baslerischen Verhiltnisse, Max Burckhardt, hat sich an die Sammlung der
Briefe gemacht und diese kritisch ediert und kommentiert4. Gleichzeitig
hat der Universalhistoriker Werner Kaegi sich an das immense Projekt
einer Burckhardt-Biographie gemacht, von der 1947 der erste, 1982
(postum) der letzte, siebte (Fragment gebliebene) Band erschienen ist. In
einer ersten Biographie, derjenigen von Otto Markwart (1920), ist von
Burckhardt das Bild eines originellen, weltscheuen, ganz der Vergangenheit
und ihren Bildungswerten zugewandten Sonderlings entworfen worden.
Kaegi stellt Burckhardt in einen viel breiteren Rahmen, indem er seiner
Lebensbeschreibung das Goethe-Wort «den Menschen in seinen Zeitver-
haltnissen darzustellen» 5 voranschickt. Er erachtet es als eine Pflicht der



ZU JACOB BURCKHARDT 907

Historie, nicht nur die Greuel der Vergangenheit wachzuhalten, sondern
auch das Bild derjenigen zu erneuern, «die irgend eine Gabe der mensch-
lichen Natur so gepflegt und gefordert haben, dass sie durch dieses ihr
Charisma und Amt Mitlebenden und Nachfahren unvergesslich und vor-
bildlich geblieben sind>». Hie und da kreisen Kaegis Gedanken auch um das
Unermessliche seiner Biographie. Er findet, auch der Historiker, nicht nur
der Dichter, habe ein Recht darauf, ein Einzelschicksal zu schildern, be-
sonders wenn es um die griindlich durchgearbeitete Geschichte eines
einzigen wohlgeratenen Menschen gehe. «Unser Jahrhundert hat neben
einer frither unbekannten Verachtung und Misshandlung des Einzellebens
doch auch eine besondere Fihigkeit zur feineren Erkenntnis des individuel-
len Menschen ausgebildet, dass es dem Historiker nicht verwehrt sein sollte,
dort, wo er mit seinen Mitteln eine wertvolle Existenz wirklich darzustellen
vermag, sein Bestes zu tun.» 6

In Kaegis Burckhardt-Biographie wird etwas geleistet, dem nachdenk-
liche Zeitgenossen gebiihrende Beachtung schenken kénnten: anhand eines
Einzelschicksals wird das politische und geistige Geschehen eines Jahr-
hunderts dargestellt. Burckhardts Leben wird mit den Entwicklungen in
einem stédtischen Kleinkosmos (Basel) und den Verdnderungen im euro-
pdischen Raum in Zusammenhang gebracht. Kaegi schildert also nicht nur
subtil Burckhardts individuelle Entwicklung — er entwirft, scheinbar
en passant, eine faszinierende Kulturgeschichte des letzten Jahrhunderts,
liefert ein Rudel von Parallel-Biographien, dasjenige von Burckhardts
bedeutenden Zeitgenossen.

Qualitativ erweitert Kaegi das Burckhardt-Verstidndnis, indem er den
reichen, unpublizierten Bestand des Burckhardt-Archivs systematisch
durchgearbeitet hat, also das Meer von bisher ungelesenen Notizen. Es
gelingt ihm auf weite Strecken, viel vom verstummten, einst glithend-
lebendigen gesprochenen Wort des Historikers, der so eindriicklich erzihlen
und schildern konnte, zu rekonstruieren.

Leitmotivisch prisentiert Kaegi seinen Amtsvorginger als den denken-
den Darsteller der vielfiltigen europdischen Differenzen, als den Historiker,
der in seinen Vorlesungen die geographischen, geschichtlichen, politischen,
kulturellen und nicht zuletzt auch religiosen Sonderentwicklungen ge-
schildert habe, der mit Liebe auch auf die Individualitét eines peripheren
Volkes eingegangen sei, etwa auf diejenige der abgelegenen Serben. Und
immer wieder verweist Kaegi auf Burckhardts Europa-Idee, welche in der
beriihmten Formel «discordia concors» gipfelt und meint: «Von einem
hohen und fernen Standpunkt aus, wie der des Historikers sein soll, klingen
Glocken zusammen schon, ob sie in der Nihe disharmonieren oder nicht.»
Todlich fiir Europa sei die «erdriickende mechanische Macht», die



908 ' ZU JACOB BURCKHARDT

«Zwangseinheit» 7. Etwas vom Wertvollsten der europdischen Kultur, die
Vielgestaltigkeit des Lebens, werde bedroht: durch die Industrie, den
modernen Geldverkehr, den Ausbau der Verkehrswege, den modernen
Sozialismus. Kaegi zeigt, mit welcher Sorge und Skepsis Burckhardt die
Entwicklung der modernen Grossreiche, der aussereuropdischen Konti-
nente, verfolgt hat.

Heute, da wir an einem diffusen planetarischen Trauma leiden, fragen
wir uns erstaunt und erniichtert, ob Europa immer noch die burckhardtsche
«Heimat aller Gegensiitze» sei. Gibt sich unser Kontinent nicht vielmehr
alle Miihe, als ein vereinter zu erscheinen? Das Europa des Gemeinsamen
Marktes, Europa der sechs, acht, zehn, vielleicht bald einmal der zwdlf.
Das rote, braune, griine Europa. Europa als «Zone» (atomwaffenfreie oder
des freien Handels). Europa ist etwas geworden, das mit all seinen
politischen und ©6konomischen Institutionen zu funktionieren und die
Krisen zu meistern hat, das von Briissel oder Strassburg aus verwaltet wird.
Damit jedoch ist Europa auf ein Reich der Dinge reduziert worden. Als
technische Gesellschaft begniigt es sich damit zu sein, ist also nicht mehr
sehr interessant. Angesichts der Atomwaffe, des siiperben Symbols der
technischen Gesellschaft, kann es sich nicht mehr, wie frither, Kriege
leisten; es ist gezwungen, in Frieden zu leben, allerdings als ein zwischen
den Machtblocken eingeklemmtes, paralysiertes ... Solches wird uns, die
wir Burckhardts Europa-Idee bedenken, auf dem «zerkliifteten Nordwest-
kap Asiens» (so eine Metapher von Arno Schmidt) bewusst.

Als Kaegi in den fiinfziger und sechziger Jahren die grossartigen Europa-
Kapitel ausarbeitete, wurde das europdische Selbstverstéindnis von einer
gewissen avantgardistischen intellektuellen Elite, welche sich zum Anwalt
der kolonialen und ex-kolonialen Volker machte, in Frage gestellt. Fiir sie
bewegte sich Europa auf Abgriinde hin, war es an allen Ecken leck. Mit
dem Hinweis darauf, dass Européer jahrhundertelang koloniale Pliinderung
betrieben hitten, wurde nicht nur zur Gewaltanwendung gegen die so-
genannten Unterdriicker aufgerufen, sie wurde auch gleichzeitig legitimiert.
Der europiische Humanismus wurde fiir bankrott erklart. Dem Engage-
ment der Intellektuellen fiir die aussereuropidischen Volker hat Kaegi an
versteckter, aber zentraler Stelle dies entgegengehalten: «Burckhardt war
noch vdollig frei von dem latenten schlechten Gewissen, das den euro-
pdischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts kennzeichnet. Europa be-
deutete ihm etwas. Es war ihm noch nicht ein peinliches Pudendum.>»

Schliessen wir die wenigen Hinweise auf Kaegis panoramatische Lebens-
geschichte, welche in der gesamten Biographik ein einsames Monument
darstellt, mit dieser Bemerkung: Kaegi hat unermiidlich Fehlurteile, Burck-
hardts Person und Werk betreffend, wohl begriindet korrigiert. Denjenigen



ZU JACOB BURCKHARDT 909

etwa, welche Burckhardt vorgeworfen haben, er habe sich dem 6ffentlichen
Wirken zu sehr entzogen, hat er gezeigt, dass Burckhardt in wesentlichen
Dingen «auf dem Posten geblieben ist»>. Ferner wigt er mit dem feinen
Instrument einer «Seelenwaage» das wechselhafte Verhiltnis zu dessen
Zeitgenossen, zu Ranke, Hegel, Tocqueville, Nietzsche usw. Die Ge-
schichte von Burckhardts wechselvollem Nachruhm fasst er so zusammen:
«Der Reichtum eines iiberlegenen Geistes offenbart sich in der Geschichte
seines Nachruhms dadurch, dass sich sein Bild wandelt.» 8

In jiingster Zeit haben noch andere Forscher burckhardtsche matiere
premiére zutage geférdert und dem Burckhardt-Bild neue Ziige verliehen.
Ernst Ziegler hat aufgrund von Nachschriften seiner Zuhdrer Burckhardts
«Vorlesung iiber die Geschichte des Revolutionszeitalters»° rekonstruiert.
Fiir Burckhardt hat die Franzosische Revolution das seitherige Provi-
sorisch-Werden des gesamten Daseins eingeleitet; sie hat die mannigfaltigen
«beschleunigten Prozesse» gefordert und dadurch das Gefiihl der all-
gemeinen Unsicherheit erhoht; schliesslich hat sie durch den Begriff der
modernen Staatsgewalt die wirkliche Freiheit entschieden gefahrdet.

Die andere wichtige Publikation ist die Neuausgabe der «Weltgeschicht-
lichen Betrachtungen». Peter Ganz hat unter dem Original-Titel «Uber das
Studium der Geschichte» den wohl beriihmtesten Burckhardt-Text in der
ungeglédtteten Manuskript-Fassung vorgelegt. Diese Ausgabe wird nur den
Spezialisten interessieren, ihm aber Wesentliches bieten. Er kann verfolgen,
wie bei Burckhardt die tiefsten Einsichten langsam herangereift sind, wie
er seine Gedanken nicht lange ausgefeilt hat, sondern wie sie eruptiv aus
ihm herausgebrochen sind. Auf weite Strecken liest sich das Buch wie eine
Aphorismus-Sammlung. Ein knappes Bild kann allerdings eine geschicht-
liche Grunderfahrung veranschaulichen: «Das bunte und stark gebliihte
Segel hdlt sich fiir die Ursache der Bewegung des Schiffes, wihrend es doch
nur den Wind auffingt, welcher jeden Augenblick sich drehen oder auf-
horen kann.» 10

Zum Uberraschendsten von Burckhardts Nachruhm gehort, dass er als
Kunsthistoriker wieder an Bedeutung gewinnt. Man greift auf seine dsthe-
tischen Kategorien, auf seine «Kunstgeschichte nach Aufgaben», zuriick
und versucht, mit Hilfe seiner Kunstkritik eine normative Asthetik zu be-
griinden. Ernst Gombrich, Martin Warnke, Wilhelm Schlink, ferner die
Italiener Salvatore Settis und Carlo Ginzburg setzen sich intensiv mit
Burckhardts kunsthistorischem Werk auseinander.

Ein anderes Paradox ist die wachsende Aufmerksamkeit, die Burckhardt
seit 1945 in Japan und in den USA zuteil wird, also in jenen Kontinenten,
die er kaum in sein Geschichtsbild miteinbezogen hat. In Ubersee hat man
mitten im zweiten Welt-Desaster Burckhardts hintergriindige Uberlegungen



910 ZU JACOB BURCKHARDT

zur Déamonie der Machtgeschichte entdeckt. «Erst als die englisch-
sprechende Welt und mit ihr der nordamerikanische Kontinent sich durch
einen zweiten Weltkrieg und durch die Aufhebung von Schutz und Isolie-
rung durch die Meere infolge der neuen Kriegsmittel — Flugzeuge, Unter-
seebooote, weitreichende Geschiitze — in die Schicksalsgemeinschaft des
europdischen Kontinents hineingezogen sah und sich plotzlich unldslich in
dieses wirre Schicksal mitverwickelt zu fiihlen begann, war die Zeit an-
gebrochen, da auch fiir die bisher so zukunftsglidubige Welt der englischen
Sprache Burckhardts dunkle Gedankenginge zu Wegen der Einsicht ins
eigene Geschehen wurden.» ' (Werner Kaegi.)

Jacob Burckhardt hat nicht auf die internationale Gelehrtenrepublik
gewirkt — denn so etwas gibt es nicht —, aber auf schauende und denkende
Individuen, denen Unabhingigkeit des Urteils und skeptische Zuriick-
haltung etwas bedeuten. Mdogen abschliessend einige zufillige Zeugnisse
belegen, wie Burckhardts Geist gewirkt hat. Elias Canetti erzdhlt in seiner
«Geschichte einer Jugend>», dass er bereits als Vierzehnjihriger die «Kultur
der Renaissance in Italien» gelesen habe. Die Lektiire bedeutete dem zu-
kiinftigen Autor von «Masse und Machts «einen Ansporn zu Weite und
Vielfalt, und eine Bestirkung meines Misstrauens vor der Macht.» 12 Der
Religionsforscher Mircea Eliade liest in Chicago die «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» und die «Historischen Fragmente» und notiert am 7. No-
vember 1959: «Es ist sein Erfolg in den USA, der mich erstaunt. Im
Grunde genommen miissten die Amerikaner von Burckhardt dieselbe
Meinung haben wie Croce: ein genialer Dilettant, der durch ein Ubermass
an Pessimismus siindigt. Die Tatsache, dass Burckhardt weder an die
Demokratie noch an den Fortschritt noch an den Liberalismus glaubte,
hdtte ihn den Amerikanern unangenehm machen miissen. Das Gegenteil ist
der Fall.»?® Der wunderliche Siegfried Kracauer, der, der «kritischen
Theorie» nahestehend, dem Film, der Soziologie der Angestellten, dem
musikalischen Paris des letzten Jahrhunderts so eindriickliche Studien ge-
widmet hat, riickt in seinen letzten Jahren die Beschaftigung mit Burck-
hardts Geschichtsdenken ins Zentrum. In seinem testamentarischen Werk
«History. The Last Things Before The Last» bezeichnet er Burckhardt als
einen «Vorraum-Denker» und schitzt an ihm besonders die Furcht vor
dem endgiiltig Fixierten!4. Dank seiner bewussten Amateur-Einstellung
zur Geschichte, seinem «Dilettantismus», sei sein Denken nie in eine wie
von aussen auferlegte Konstruktion abgeglitten. Rolf Hochhuth schliesslich
hat oft bekannt, wie fiir ihn Karl Lowiths Burckhardt-Buch «Der Mensch
inmitten der Geschichte» lebensbestimmend gewesen sei. Er blittere nicht
bloss gern in den Briefen und Betrachtungen von «Basels grosstem Sohn» —,
er schitze den Historiker vor allem, weil der den Verfilhrungen «des



ZU JACOB BURCKHARDT g11

gefdahrlichsten aller Gotzendiener des Staates und Verdchter des Indi-
viduums» —: namlich Hegel, nicht erlegen seil®.

Einen weitgespannten Riickblick auf Burckhardts historisches Denken
hat der englische Historiker Hugh Trevor-Roper im «Times Literary
Supplement» (vom 8. Oktober 1982) veroffentlicht. Er stellt fest, dass
ironischerweise nicht nur Burckhardts provisorische Vorlesungsnotizen die
monumentalen Binde der deutschen Historiker des 19. Jahrhunderts iiber-
lebt haben, sondern dass auch die von ihnen verachtete Schweiz das
preussisch-germanische Reich iiberdauert habe. Wenn Trevor-Roper den
Ausdruck «Geist» ins Zentrum seiner Studie riickt, so beruft er sich dabei
auf die Forschungen von Peter Ganz. Mit «Geist» ist kein transzendentales
Prinzip gemeint, sondern etwas, was Lebensformen und Kulturen schafft,
diese aushohlt und wieder zum Verschwinden bringt. Mit der Vorstellung
von der «Wandelbarkeit des Geistes» hat Burckhardt die Idee des Fort-
schritts ersetzt. «Der Geist ist ein Wiihler und arbeitet weiter», heisst es in
den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen». Damit hat er dem geschichts-
philosophischen Symbol des Maulwurfs eine besondere Akzentuierung
gegeben.

Im Verlauf der Jahrzehnte hat Burckhardt eine schwankende Be-
urteilung erfahren. Einmal hat man ihn als Spitling einer vergangenen
Epoche gesehen, ein ander Mzl als schopferischen Vorausdenker. Richtig-
keit kommt beiden Betrachtungsweisen zu. Burckhardt versteht sich un-
bedingt als Bewahrer der Bildung Alt-Europas; mit seiner kruden Ge-
schichtsbetrachtung, welche formuliert: «Die Gewalt ist immer das Prius»
hat er auch der zeitgendssischen Historie ein Instrumentarium in die Hand
gegeben, mit dessen Hilfe die krude Wirklichkeit illusionslos benannt
werden kann.

Dringt es sich angesichts von Burckhardts reicher, aber uneinheitlicher
Wirkungsgeschichte, von der wir einige Momente festgehalten haben, nicht
auf, jenen Aphorismus aus den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» in
Erinnerung zu rufen: «Aber der Ruhm, welcher vor denen flieht, die ihn
suchen, folgt denen nach, welche sich nicht um ihn bemiihen.» 16

1 Friedrich Nietzsche an Freiherr von
Gersdorff, 7. November 1870. — 2 Johan

Basel und Stuttgart, 1949 ff. Bis heute
sind neun Bidnde dieser Brief-Ausgabe er-

Huizinga, Schriften zur Zeitkritik, Ziirich-
Bruxelles 1948, S. 164. «Geschonden
Wereld» ist erstmals in Haarlem, 1945,
erschienen. — 2* Gerhard Ritter, Macht-
staat und Utopie, Miinchen und Berlin
1940, S. 170. — 4 Jacob Burckhardt, Briefe.
Vollstindige und kritisch bearbeitete Aus-
gabe, hergestellt von Max Burckhardt,

schienen; der abschliessende zehnte Band
ist in Vorbereitung. — 5 Werner Kaegi,
Jacob Burckhardt. Eine Biographie, Band
I, Basel 1947. Vorwort S. XV. - 6Ibid.
Band II, Vorwort S. XX. — 7 Historische
Fragmente, Stuttgart 1957, S. 192f. -
® Werner Kaegi, Europdische Horizonte
im Denken Jacob Burckhardts, Basel und



912

Stuttgart 1962, S.133. — 2 Ernst Ziegler,
Jacob Burckhardts Vorlesung tiber die
Geschichte des Revolutionszeitalters. In
den Nachschriften seiner Zuhorer. Re-
konstruktion des gesprochenen Wortlau-
tes, Basel und Stuttgart 1974. — 1° Jacob
Burckhardt, Uber das Studium der Ge-
schichte. Der Text der «Weltgeschicht-
lichen Betrachtungen» nach den Hand-
schriften herausgegeben von Peter Ganz,
Miinchen 1982, S. 354. — 11 Werner Kaegi,
Europiische Horizonte, op. cit., S. 82. —
12 Elias Canetti, Die gerettete Zunge; Ge-

ZU JACOB BURCKHARDT

schichte einer Jugend, Miinchen und
Wien 1977, S. 262. — 13 Mircea Eliade, Im
Mittelpunkt. Bruchstiicke eines Tage-
buches, Wien / Miinchen / Ziirich 1977,
S.196.-14 Siegfried Kracauer, Geschichte.
Vor den letzten Dingen, Frankfurt 1971,
S. 235 ff. — 15 Rolf Hochhuth, Tell 38, Zii-
rich 1980, S.15. — 16 Jacob Burckhardt,
Weltgeschichtliche Betrachtungen, nach
dem Oerischen Text herausgegeben von
Werner Kaegi, Miinchen 1978 (dtv-Aus-
gabe), S. 178.

Industrielle Elektronik fir weltweite Mirkie

Zellweger Uster AG, CH-8610 Uster




	Wandlungen des Burckhardt-Bildes

