
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 11

Artikel: Wandlungen des Burckhardt-Bildes

Autor: Meyer-Herzog, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Meyer-Herzog

Wandlungen des Burckhardt-Bildes

Verschlungen und wechselhaft ist die Wirkungsgeschichte von Jacob
Burckhardt. Da der Historiker des letzten Jahrhunderts sich schon früh für
ein Leben im Verborgenen entschieden hat, sind seine Gestalt, sein Werk,
seine Einsichten erst nach und nach ans Licht gekommen. Der junge
Nietzsche hat von diesem Wesenszug in einem Brief gesprochen: «Dieser
ältere, höchst eigenartige Mann, ist zwar nicht zu Verfälschungen, wohl
aber zu Verschweigungen der Wahrheiten geneigt.»*

Zu Burckhardts Lebzeiten schon hat man seine Gabe der Darstellung
geschätzt. So haben der «Cicerone» und «Die Kultur der Renaissance in
Italien» schon im 19. Jahrhundert den bürgerlichen Bücherschrank erobert;
eine bildungsbewusste Leserschaft hat auch in unserm Jahrhundert seinen
kunst- und kulturgeschichtlichen Werken die Treue gehalten. Wenige Jahre
nach Burckhardts Tod hat Jacob Oeri unter dem Titel «Weltgeschichtliche
Betrachtungen» (1905) die Reflexionen über die im verborgenen waltenden

Kräfte, die berühmte «Lehre von den drei Potenzen Staat, Religion,
Kultur», herausgebracht. Nur wenige haben damals die hellsichtige
Zeitkritik zur Kenntnis genommen - erst nach 1918, nach der ersten
Weltkatastrophe und der Zentenarfeier, hat das Werk seine Leser gefunden.
Damals, 1922, sind auch Burckhardts Briefe an seinen Freund Friedrich
v. Preen veröffentlicht worden. Nun ist das Bild des dem Schönen
zugewandten Kunstbetrachters durch dasjenige des Propheten schwarzer
Dinge, die in der Folge Wirklichkeit geworden sind, verdrängt worden.
Diese Briefe haben noch während Jahrzehnten die Aktualität
vorweggenommen, haben sie doch eine «Ära von Kriegen» vorausgesagt. Ferner
haben sie den vom Volk bejubelten blutigen Tyrannen mit der Bezeichnung

«terribles simplificateurs» Gestalt gegeben; Miethaus, Fabrik und
Kaserne sind als Symbole des modernen Grossstaates, als Wahrzeichen des

Grauens, bezeichnet worden.
Einen breiten Überblick über Burckhardts Werk vermittelt erstmals die

vierzehnbändige Gesamtausgabe, die in den Jahren 1929-33 erschienen ist.
In dem Jahrzehnt, in dem Europa die weltweite zweite Katastrophe
vorbereitet, wird Burckhardt als der Analytiker der Krise der Zeit - seiner
eigenen und der vergangenen und zukünftigen - erkannt. Seine Sonder-



906 ZU JACOB BURCKHARDT

Stellung wird als beispielhaft empfunden: er sei schon vor 1848 den beiden
Hauptströmungen seines Jahrhunderts, dem revolutionären und konservativen

Wollen, ausgewichen. Dies hat Karl Lowith in seiner Studie «Jacob
Burckhardt. Der Mensch inmitten der Geschichte» zum Ausdruck gebracht.
Zum ersten Mal sind dem Burckhardt-Verständnis tiefere Perspektiven
eröffnet worden, hat Lowith den Historiker doch an den Grossen des

letzten Jahrhunderts gemessen, an Hegel, Kierkegaard und Nietzsche. In
anderer, aber entsprechender Weise hat Johan Huizinga Burckhardt als
umfassenden Kulturkritiker gewürdigt und in seinem letzten Werk,
«Geschändete Welt», bekannt, dass er im Selbstgespräch Burckhardt häufig
«als den weisesten Geist des neunzehnten Jahrhunderts bezeichne»2. In
Zeiten höchster Not ruft der holländische Kulturphilosoph Burckhardts
Mahnung in Erinnerung, dass es zweifelhaft sei, siegreiche Völker als

glücklich zu bezeichnen, denn Siegerglück sei durch unendlichen Jammer
von Besiegten bedingt, welche ebenfalls Menschen wären und möglicherweise

bessere.

Mitten in den Kriegsjahren hat man Burckhardt mit Machiavelli
verglichen und ihn als den klarsten Analytiker der Dämonie der Macht
gedeutet; man hat auch dessen Sonderstellung innerhalb der deutschsprachigen

Historiker erkannt: «Jacob Burckhardt war der einzige deutsche
Historiker des liberalen Zeitalters, der diese Dämonie ohne idealistische
Verhüllung sah. Er konnte sie so sehen, weil er mit dem Eigensinn und
trotzigen Selbstbewusstsein des Deutschschweizers sich ausserhalb der
deutschen politischen Nationalbewegung hielt.» 3

In den Jahren der Besinnung, denjenigen nach 1945, ist die Erkenntnis
gewachsen, Burckhardt sei der hellsichtigste Prophet gewesen, der «tief in
die Nachtseiten der Geschichte geschaut hat» (Friedrich Meinecke). In
diesen Jahren ist auch das Bedürfnis gewachsen, die Burckhardt-Forschung,
welche die verschiedensten Triebe hervorgebracht hat, auf solidere Grundlagen

zu stellen. Der Geschichtsforscher und hervorragende Kenner der
baslerischen Verhältnisse, Max Burckhardt, hat sich an die Sammlung der
Briefe gemacht und diese kritisch ediert und kommentiert4. Gleichzeitig
hat der Universalhistoriker Werner Kaegi sich an das immense Projekt
einer Burckhardt-Biographie gemacht, von der 1947 der erste, 1982
(postum) der letzte, siebte (Fragment gebliebene) Band erschienen ist. In
einer ersten Biographie, derjenigen von Otto Markwart (1920), ist von
Burckhardt das Bild eines originellen, weltscheuen, ganz der Vergangenheit
und ihren Bildungswerten zugewandten Sonderlings entworfen worden.
Kaegi stellt Burckhardt in einen viel breiteren Rahmen, indem er seiner
Lebensbeschreibung das Goethe-Wort «den Menschen in seinen
Zeitverhältnissen darzustellen»5 voranschickt. Er erachtet es als eine Pflicht der



ZU JACOB BURCKHARDT 907

Historie, nicht nur die Greuel der Vergangenheit wachzuhalten, sondern
auch das Bild derjenigen zu erneuern, «die irgend eine Gabe der menschlichen

Natur so gepflegt und gefördert haben, dass sie durch dieses ihr
Charisma und Amt Mitlebenden und Nachfahren unvergesslich und
vorbildlich geblieben sind». Hie und da kreisen Kaegis Gedanken auch um das

Unermessliche seiner Biographie. Er findet, auch der Historiker, nicht nur
der Dichter, habe ein Recht darauf, ein Einzelschicksal zu schildern,
besonders wenn es um die gründlich durchgearbeitete Geschichte eines

einzigen wohlgeratenen Menschen gehe. «Unser Jahrhundert hat neben
einer früher unbekannten Verachtung und Misshandlung des Einzellebens
doch auch eine besondere Fähigkeit zur feineren Erkenntnis des individuellen

Menschen ausgebildet, dass es dem Historiker nicht verwehrt sein sollte,
dort, wo er mit seinen Mitteln eine wertvolle Existenz wirklich darzustellen

vermag, sein Bestes zu tun.» 6

In Kaegis Burckhardt-Biographie wird etwas geleistet, dem nachdenkliche

Zeitgenossen gebührende Beachtung schenken könnten: anhand eines
Einzelschicksals wird das politische und geistige Geschehen eines
Jahrhunderts dargestellt. Burckhardts Leben wird mit den Entwicklungen in
einem städtischen Kleinkosmos (Basel) und den Veränderungen im
europäischen Raum in Zusammenhang gebracht. Kaegi schildert also nicht nur
subtil Burckhardts individuelle Entwicklung - er entwirft, scheinbar
en passant, eine faszinierende Kulturgeschichte des letzten Jahrhunderts,
liefert ein Rudel von Parallel-Biographien, dasjenige von Burckhardts
bedeutenden Zeitgenossen.

Qualitativ erweitert Kaegi das Burckhardt-Verständnis, indem er den
reichen, unpublizierten Bestand des Burckhardt-Archivs systematisch
durchgearbeitet hat, also das Meer von bisher ungelesenen Notizen. Es
gelingt ihm auf weite Strecken, viel vom verstummten, einst
glühendlebendigen gesprochenen Wort des Historikers, der so eindrücklich erzählen
und schildern konnte, zu rekonstruieren.

Leitmotivisch präsentiert Kaegi seinen Amtsvorgänger als den denkenden

Darsteller der vielfältigen europäischen Differenzen, als den Historiker,
der in seinen Vorlesungen die geographischen, geschichtlichen, politischen,
kulturellen und nicht zuletzt auch religiösen Sonderentwicklungen
geschildert habe, der mit Liebe auch auf die Individualität eines peripheren
Volkes eingegangen sei, etwa auf diejenige der abgelegenen Serben. Und
immer wieder verweist Kaegi auf Burckhardts Europa-Idee, welche in der
berühmten Formel «discordia Concors» gipfelt und meint: «Von einem
hohen und fernen Standpunkt aus, wie der des Historikers sein soll, klingen
Glocken zusammen schön, ob sie in der Nähe disharmonieren oder nicht.»
Tödlich für Europa sei die «erdrückende mechanische Macht», die



908 ZU JACOB BURCKHARDT

«Zwangseinheit» 7. Etwas vom Wertvollsten der europäischen Kultur, die
Vielgestaltigkeit des Lebens, werde bedroht: durch die Industrie, den
modernen Geldverkehr, den Ausbau der Verkehrswege, den modernen
Sozialismus. Kaegi zeigt, mit welcher Sorge und Skepsis Burckhardt die

Entwicklung der modernen Grossreiche, der aussereuropäischen Kontinente,

verfolgt hat.
Heute, da wir an einem diffusen planetarischen Trauma leiden, fragen

wir uns erstaunt und ernüchtert, ob Europa immer noch die burckhardtsche
«Heimat aller Gegensätze» sei. Gibt sich unser Kontinent nicht vielmehr
alle Mühe, als ein vereinter zu erscheinen? Das Europa des Gemeinsamen
Marktes, Europa der sechs, acht, zehn, vielleicht bald einmal der zwölf.
Das rote, braune, grüne Europa. Europa als «Zone» (atomwaffenfreie oder
des freien Handels). Europa ist etwas geworden, das mit all seinen

politischen und ökonomischen Institutionen zu funktionieren und die
Krisen zu meistern hat, das von Brüssel oder Strassburg aus verwaltet wird.
Damit jedoch ist Europa auf ein Reich der Dinge reduziert worden. Als
technische Gesellschaft begnügt es sich damit zu sein, ist also nicht mehr
sehr interessant. Angesichts der Atomwaffe, des süperben Symbols der
technischen Gesellschaft, kann es sich nicht mehr, wie früher, Kriege
leisten; es ist gezwungen, in Frieden zu leben, allerdings als ein zwischen
den Machtblöcken eingeklemmtes, paralysiertes Solches wird uns, die
wir Burckhardts Europa-Idee bedenken, auf dem «zerklüfteten Nordwestkap

Asiens» (so eine Metapher von Arno Schmidt) bewusst.
Als Kaegi in den fünfziger und sechziger Jahren die grossartigen Europa-

Kapitel ausarbeitete, wurde das europäische Selbstverständnis von einer
gewissen avantgardistischen intellektuellen Elite, welche sich zum Anwalt
der kolonialen und ex-kolonialen Völker machte, in Frage gestellt. Für sie

bewegte sich Europa auf Abgründe hin, war es an allen Ecken leck. Mit
dem Hinweis darauf, dass Europäer jahrhundertelang koloniale Plünderung
betrieben hätten, wurde nicht nur zur Gewaltanwendung gegen die
sogenannten Unterdrücker aufgerufen, sie wurde auch gleichzeitig legitimiert.
Der europäische Humanismus wurde für bankrott erklärt. Dem Engagement

der Intellektuellen für die aussereuropäischen Völker hat Kaegi an
versteckter, aber zentraler Stelle dies entgegengehalten: «Burckhardt war
noch völlig frei von dem latenten schlechten Gewissen, das den
europäischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts kennzeichnet. Europa
bedeutete ihm etwas. Es war ihm noch nicht ein peinliches Pudendum.»

Schliessen wir die wenigen Hinweise auf Kaegis panoramatische
Lebensgeschichte, welche in der gesamten Biographik ein einsames Monument
darstellt, mit dieser Bemerkung: Kaegi hat unermüdlich Fehlurteile, Burckhardts

Person und Werk betreffend, wohl begründet korrigiert. Denjenigen



ZU JACOB BURCKHARDT 909

etwa, welche Burckhardt vorgeworfen haben, er habe sich dem öffentlichen
Wirken zu sehr entzogen, hat er gezeigt, dass Burckhardt in wesentlichen
Dingen «auf dem Posten geblieben ist». Ferner wägt er mit dem feinen
Instrument einer «Seelenwaage» das wechselhafte Verhältnis zu dessen

Zeitgenossen, zu Ranke, Hegel, TocqueviUe, Nietzsche usw. Die
Geschichte von Burckhardts wechselvollem Nachruhm fasst er so zusammen:
«Der Reichtum eines überlegenen Geistes offenbart sich in der Geschichte
seines Nachruhms dadurch, dass sich sein Bild wandelt.» 8

In jüngster Zeit haben noch andere Forscher burckhardtsche matière
première zutage gefördert und dem Burckhardt-Bild neue Züge verliehen.
Ernst Ziegler hat aufgrund von Nachschriften seiner Zuhörer Burckhardts
«Vorlesung über die Geschichte des Revolutionszeitalters» 9 rekonstruiert.
Für Burckhardt hat die Französische Revolution das seitherige Provi-
sorisch-Werden des gesamten Daseins eingeleitet; sie hat die mannigfaltigen
«beschleunigten Prozesse» gefördert und dadurch das Gefühl der
allgemeinen Unsicherheit erhöht; schliesslich hat sie durch den Begriff der
modernen Staatsgewalt die wirkliche Freiheit entschieden gefährdet.

Die andere wichtige Publikation ist die Neuausgabe der «Weltgeschichtlichen

Betrachtungen». Peter Ganz hat unter dem Original-Titel «Über das
Studium der Geschichte» den wohl berühmtesten Burckhardt-Text in der
ungeglätteten Manuskript-Fassung vorgelegt. Diese Ausgabe wird nur den
Spezialisten interessieren, ihm aber Wesentliches bieten. Er kann verfolgen,
wie bei Burckhardt die tiefsten Einsichten langsam herangereift sind, wie
er seine Gedanken nicht lange ausgefeilt hat, sondern wie sie eruptiv aus
ihm herausgebrochen sind. Auf weite Strecken liest sich das Buch wie eine
Aphorismus-Sammlung. Ein knappes Bild kann allerdings eine geschichtliche

Grunderfahrung veranschaulichen: «Das bunte und stark geblähte
Segel hält sich für die Ursache der Bewegung des Schiffes, während es doch
nur den Wind auffängt, welcher jeden Augenblick sich drehen oder
aufhören kann.»10

Zum Überraschendsten von Burckhardts Nachruhm gehört, dass er als
Kunsthistoriker wieder an Bedeutung gewinnt. Man greift auf seine
ästhetischen Kategorien, auf seine «Kunstgeschichte nach Aufgaben», zurück
und versucht, mit Hilfe seiner Kunstkritik eine normative Ästhetik zu
begründen. Ernst Gombrich, Martin Warnke, Wilhelm Schlink, ferner die
Italiener Salvatore Settis und Carlo Ginzburg setzen sich intensiv mit
Burckhardts kunsthistorischem Werk auseinander.

Ein anderes Paradox ist die wachsende Aufmerksamkeit, die Burckhardt
seit 1945 in Japan und in den USA zuteil wird, also in jenen Kontinenten,
die er kaum in sein Geschichtsbild miteinbezogen hat. In Übersee hat man
mitten im zweiten Welt-Desaster Burckhardts hintergründige Überlegungen



910 ZU JACOB BURCKHARDT

zur Dämonie der Machtgeschichte entdeckt. «Erst als die
englischsprechende Welt und mit ihr der nordamerikanische Kontinent sich durch
einen zweiten Weltkrieg und durch die Aufhebung von Schutz und Isolierung

durch die Meere infolge der neuen Kriegsmittel - Flugzeuge, Unter-
seebooote, weitreichende Geschütze - in die Schicksalsgemeinschaft des

europäischen Kontinents hineingezogen sah und sich plötzlich unlöslich in
dieses wirre Schicksal mitverwickelt zu fühlen begann, war die Zeit
angebrochen, da auch für die bisher so zukunftsgläubige Welt der englischen
Sprache Burckhardts dunkle Gedankengänge zu Wegen der Einsicht ins
eigene Geschehen wurden.» u (Werner Kaegi.)

Jacob Burckhardt hat nicht auf die internationale Gelehrtenrepublik
gewirkt - denn so etwas gibt es nicht -, aber auf schauende und denkende
Individuen, denen Unabhängigkeit des Urteils und skeptische Zurückhaltung

etwas bedeuten. Mögen abschliessend einige zufällige Zeugnisse
belegen, wie Burckhardts Geist gewirkt hat. Elias Canetti erzählt in seiner
«Geschichte einer Jugend», dass er bereits als Vierzehnjähriger die «Kultur
der Renaissance in Italien» gelesen habe. Die Lektüre bedeutete dem
zukünftigen Autor von «Masse und Macht» «einen Ansporn zu Weite und
Vielfalt, und eine Bestärkung meines Misstrauens vor der Macht.»12 Der
Religionsforscher Mircea Eliade liest in Chicago die «Weltgeschichtlichen
Betrachtungen» und die «Historischen Fragmente» und notiert am 7.
November 1959: «Es ist sein Erfolg in den USA, der mich erstaunt. Im
Grunde genommen mussten die Amerikaner von Burckhardt dieselbe
Meinung haben wie Croce: ein genialer Dilettant, der durch ein Übermass

an Pessimismus sündigt. Die Tatsache, dass Burckhardt weder an die
Demokratie noch an den Fortschritt noch an den Liberalismus glaubte,
hätte ihn den Amerikanern unangenehm machen müssen. Das Gegenteil ist
der Fall.»13 Der wunderliche Siegfried Kracauer, der, der «kritischen
Theorie» nahestehend, dem Film, der Soziologie der Angestellten, dem
musikalischen Paris des letzten Jahrhunderts so eindrückliche Studien
gewidmet hat, rückt in seinen letzten Jahren die Beschäftigung mit Burckhardts

Geschichtsdenken ins Zentrum. In seinem testamentarischen Werk
«History. The Last Things Before The Last» bezeichnet er Burckhardt als
einen «Vorraum-Denker» und schätzt an ihm besonders die Furcht vor
dem endgültig Fixierten14. Dank seiner bewussten Amateur-Einstellung
zur Geschichte, seinem «Dilettantismus», sei sein Denken nie in eine wie
von aussen auferlegte Konstruktion abgeglitten. Rolf Hochhuth schliesslich
hat oft bekannt, wie für ihn Karl Löwiths Burckhardt-Buch «Der Mensch
inmitten der Geschichte» lebensbestimmend gewesen sei. Er blättere nicht
bloss gern in den Briefen und Betrachtungen von «Basels grösstem Sohn» -,
er schätze den Historiker vor allem, weil der den Verführungen «des



ZU JACOB BURCKHARDT 911

gefährlichsten aller Götzendiener des Staates und Verächter des
Individuums» -: nämlich Hegel, nicht erlegen sei1S.

Einen weitgespannten Rückblick auf Burckhardts historisches Denken
hat der englische Historiker Hugh Trevor-Roper im «Times Literary
Supplement» (vom 8. Oktober 1982) veröffentlicht. Er stellt fest, dass

ironischerweise nicht nur Burckhardts provisorische Vorlesungsnotizen die
monumentalen Bände der deutschen Historiker des 19. Jahrhunderts überlebt

haben, sondern dass auch die von ihnen verachtete Schweiz das

preussisch-germanische Reich überdauert habe. Wenn Trevor-Roper den
Ausdruck «Geist» ins Zentrum seiner Studie rückt, so beruft er sich dabei
auf die Forschungen von Peter Ganz. Mit «Geist» ist kein transzendentales
Prinzip gemeint, sondern etwas, was Lebensformen und Kulturen schafft,
diese aushöhlt und wieder zum Verschwinden bringt. Mit der Vorstellung
von der «Wandelbarkeit des Geistes» hat Burckhardt die Idee des
Fortschritts ersetzt. «Der Geist ist ein Wühler und arbeitet weiter», heisst es in
den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen». Damit hat er dem geschichts-
philosophischen Symbol des Maulwurfs eine besondere Akzentuierung
gegeben.

Im Verlauf der Jahrzehnte hat Burckhardt eine schwankende
Beurteilung erfahren. Einmal hat man ihn als Spätling einer vergangenen
Epoche gesehen, ein ander Mal als schöpferischen Vorausdenker. Richtigkeit

kommt beiden Betrachtungsweisen zu. Burckhardt versteht sich
unbedingt als Bewahrer der Bildung Alt-Europas; mit seiner kruden
Geschichtsbetrachtung, welche formuliert: «Die Gewalt ist immer das Prius»
hat er auch der zeitgenössischen Historie ein Instrumentarium in die Hand
gegeben, mit dessen Hilfe die krude Wirklichkeit illusionslos benannt
werden kann.

Drängt es sich angesichts von Burckhardts reicher, aber uneinheitlicher
Wirkungsgeschichte, von der wir einige Momente festgehalten haben, nicht
auf, jenen Aphorismus aus den «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» in
Erinnerung zu rufen: «Aber der Ruhm, welcher vor denen flieht, die ihn
suchen, folgt denen nach, welche sich nicht um ihn bemühen.»16

1 Friedrich Nietzsche an Freiherr von Basel und Stuttgart, 1949 ff. Bis heute
Gersdorff, 7. November 1870. - 2 Johan sind neun Bände dieser Brief-Ausgabe er-
Huizinga, Schriften zur Zeitkritik, Zürich- schienen; der abschliessende zehnte Band
BruxeUes 1948, S. 164. «Geschonden ist in Vorbereitung. - s Werner Kaegi,
Wereld» ist erstmals in Haarlem, 1945, Jacob Burckhardt. Eine Biographie, Band
erschienen. - 3Gerhard Ritter, Macht- I, Basel 1947. Vorwort S. XV - «Ibid.
Staat und Utopie, München und Berlin Band II, Vorwort S. XX. - 7 Historische
1940, S. 170. - 4 Jacob Burckhardt, Briefe. Fragmente, Stuttgart 1957, S. 192 f. -
Vollständige und kritisch bearbeitete Aus- s Werner Kaegi, Europäische Horizonte
gäbe, hergestellt von Max Burckhardt, im Denken Jacob Burckhardts, Basel und



912 ZU JACOB BURCKHARDT

Stuttgart 1962, S. 133. - 9 Ernst Ziegler,
Jacob Burckhardts Vorlesung über die
Geschichte des Revolutionszeitalters. In
den Nachschriften seiner Zuhörer.
Rekonstruktion des gesprochenen Wortlautes,

Basel und Stuttgart 1974. - 10 Jacob
Burckhardt, Über das Studium der
Geschichte. Der Text der «Weltgeschichtlichen

Betrachtungen» nach den
Handschriften herausgegeben von Peter Ganz,
München 1982, S. 354. - « Werner Kaegi,
Europäische Horizonte, op. cit., S. 82. -
12 Elias Canetti, Die gerettete Zunge; Ge¬

schichte einer Jugend, München und
Wien 1977, S. 262. - 13 Mircea Eliade, Im
Mittelpunkt. Bruchstücke eines
Tagebuches, Wien / München / Zürich 1977,
S. 196. -14 Siegfried Kracauer, Geschichte.
Vor den letzten Dingen, Frankfurt 1971,
S. 235 ff. - 15 Rolf Hochhuth, Teil 38,
Zürich 1980, S. 15. - 16 Jacob Burckhardt,
Weltgeschichtliche Betrachtungen, nach
dem Oerischen Text herausgegeben von
Werner Kaegi, München 1978 (dtv-Aus-
gabe), S. 178.

W^^------"^---^-:'--^

Hin*EHTE(o

Industrielle Elektronik für weltweite Märkte
Zellweger Uster AG, CH-8610 Uster


	Wandlungen des Burckhardt-Bildes

