
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 10

Artikel: Zwingli und Luther : Einheit und Gegensätzlichkeit zweier Reformatoren

Autor: Meyer, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164156

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Meyer

Zwingli und Luther

Einheit und Gegensätzlichkeit zweier Reformatoren

Geschichte der Reformation präsentiert sich häufig als Theaterstück. Auf
der Bühne steht die verderbte Kirche des Spätmittelalters: Bischöfe
verprassen die mit Schweiss und Tränen abgelieferten Abgaben der Gläubigen,
dümmliche Priester leiern den Messtext, den sie selbst nicht verstehen,
lüsterne Mönche und Nonnen vergnügen sich in Orgien statt zu beten und
zu arbeiten, einfältige Laien pilgern zu wundertätigen Reliquien, schlagen
das Kreuz vor Heiligenbildern und belohnen sich anschliessend für solche
Mühen mit dem ausgiebigen Besuch von Bad- und Wirtshäusern. Dann
betreten die Reformatoren die Bühne, an ihrer Spitze Luther und Zwingli.
Mit vereinten Kräften verjagen sie die Bischöfe, räumen die Klöster,
belehren die Priester und predigen zu den Laien, die ihre Worte aufnehmen
wie Verdurstende das Wasser in der Wüste. Das Publikum applaudiert. Dann
aber verbreitet sich Ratlosigkeit sowohl auf der Bühne wie im Parkett. Die
beiden Vorkämpfer der Reformation und mit ihnen ihr beidseitiger Anhang
geraten in Streit. Die reformatorische Bewegung spaltet sich. Betroffenheit
und Ratlosigkeit im Publikum: Muss das sein? Warum muss auf die Spaltung

der Kirche auch noch die Spaltung der Reformation folgen? Mag der

gläubige Protestant die Trennung von Rom als Tragödie hinnehmen, so
bleibt ihm der Streit zwischen Zwingli und Luther ein Ärgernis.

Auch Ärgernisse bedürfen der historischen Erklärung. Versucht werden
soll, den Ablauf des reformatorischen Geschehens einmal nicht aus dem

Parkett, sondern aus den Kulissen zu betrachten. Kulisse ist die Welt vor
der Reformation, die Welt des Spätmittelalters, deren Kinder Zwingli und
Luther waren, auch wenn sie sich in manchem gegen sie kehrten. Aus ihr
betraten sie die Bühne und machten Reformationsgeschichte.

Diese spätmittelalterliche Welt war alles andere als einheitlich. Sie war
vielmehr gerade auch im religiösen Bereich von einer erstaunlichen Vielfalt.
Im weiten Rahmen einer mit vielen Missständen behafteten Kirche quollen,
flössen und vermengten sich alle möglichen Strömungen. Verschiedenste
theologische Lehrmeinungen standen sich gegenüber. Verschiedenste Orden
von benediktinischer Pracht bis zu augustinischer Intellektualität, von der
Armut observanter Franziskaner bis zur Unduldsamkeit der Dominikaner,



822 ZWINGLI UND LUTHER

von der asketischen Imitatio Christi bis zur verkommenen Säufergesellschaft

beteten, kasteiten sich, predigten, bettelten und prassten. Tiefe
Frömmigkeit gläubiger, oftmals in Bruder- und Schwesternschaften verbundener

Laien herrschte neben platter religiöser Betriebsamkeit. All dies
duldete ein verweltlichter Kirchenapparat, sofern nur seine Rechte, seine

Einkünfte, seine Autorität nicht in Frage gestellt wurden. Papst und Klerus
übten eine auf Desinteresse und Unwissenheit begründete Toleranz.

In dieser spätmittelalterlichen Kirche entwickelten sich zwei Kleriker,
die in ihrem Lebensgang bis zum ersten Auftritt auf der Bühne der
Geschichte nur wenig gemeinsam hatten: Martin Luther und Ulrich (Huldrych)

Zwingli.

Herkunft

Als wesentlicher Unterschied zwischen den beiden Reformatoren wird
oftmals die Herkunft betrachtet. Da der Schweizer - dort der Deutsche.
Da der Landammannssohn aus dem freien Toggenburg - dort der Fürstenknecht.

Eine genauere Betrachtung stellt eine solche Polarisierung in Frage.
Zwinglis erster Landesherr war der Abt von St. Gallen, genauso ein
deutscher Reichsfürst wie der Kurfürst von Sachsen. Gewiss besassen die
Toggenburger gegenüber ihrem Fürstabt eine recht weit gehende
Selbständigkeit, aber auch Luthers Vorfahren, die Bauern in Möhra, verwalteten

sich zu einem beträchtlichen Masse selbst. Weder Abt Ulrich Rösch
noch Kurfürst Friedrich der Weise waren absolute Monarchen. Nicht die
Gegensätzlichkeit, sondern die Ähnlichkeit der Herkunft der beiden
Reformatoren fällt ins Auge. Beide entstammten einem relativ gehobenen bäuerlichen

Milieu: der Sohn des Ammanns von Wildhaus, der auch etwas
Handel trieb, der Sohn des kleinen Kupferminenpächters aus Mansfeld.
Beide hatten gebildete Verwandte, die den begabten Neffen zum ersten
Studium verhalfen: Zwingli den Onkel Bartholomäus in Weesen, Luther
mütterliche Verwandte in Eisenach. Dass Zwingli zu einem ausgeprochenen
homo politicus wurde, Luther dagegen so ziemlich das Gegenteil davon, ist
nicht eine Folge unterschiedlicher Abstammung, sondern unterschiedlicher
Entwicklungen, vielleicht auch grundsätzlich unterschiedlicher Anlagen
und Charaktere.

Charaktere

Was wissen wir über die Seele Zwinglis, was wissen wir über die Seele
Luthers? Luther hat gern und oft über sich selbst gesprochen: von seinen

Anfechtungen, seinem Ringen um den rechten Glauben, von seiner Jugend,



ZWINGLI UND LUTHER 823

seiner Frau, seinem Haushalt, seinen Hämorrhoiden und seinem stockenden

Stuhlgang. Was Luther tat, das kam, auch wenn es durch äussere

Ereignisse ausgelöst wurde, aus seinem Inneren und wirkte auf sein Inneres
zurück. Bei allem, was er sagte und tat, war sein Gemüt beteiligt : bisweilen
gütig, humorvoll, oft heftig, grob, cholerisch, masslos. Demgegenüber
sprach Zwingli eigentlich nur dann über sich selbst, wenn ihm etwas unterstellt

wurde, wenn er sich angegriffen fühlte, wenn etwa behauptet wurde,
er sei ein Epigone Luthers. Ihm lag nicht die auf sich bezogene vita
contemplativa, sondern die vita activa; es drängte ihn zum Handeln, zum
Verkündigen. Die Person trat hinter der Sache zurück, die verfochten werden
musste. Das Temperament kristallisierte sich in seinen Texten zu klarer,
bisweilen harter, ja rechthaberischer Beweisführung; wo Luther explodierte,

da argumentierte er scharf, wo Luther grob war, war Zwingli schroff.
Gemeinsam war beiden die Unbeirrbarkeit, ja Unerbittlichkeit, aber sie war
aus verschiedenen Quellen gespeist, da aus der Sicherheit der im Glauben
geborgenen Seele, dort aus der Sicherheit des prophetisch erleuchteten
Verstandes.

Bildungsgang

Als sich die beiden Reformatoren 1529 in Marburg zum ersten und letzten
Mal trafen, sprach Luther über Gott : «Wenn wir seine Wege wussten, so
wäre er nicht der Unbegreifliche, er, der Wunderbare.» Zwingli aber
entgegnete: «Gott ist wahr und licht, er führt nicht ins Dunkle. Die Orakel
der Dämonen sind dunkel, nicht die Sprache Christi.»

Hinter diesem Gegensatz stehen zwei Bildungsprogramme. Das zentrale
Thema der hoch- und spätmittelalterlichen Philosophie war das Verhältnis
zwischen Gott und Vernunft, zwischen Fides und Ratio. Zwei Schulen, die
Via antiqua und die Via moderna, standen sich gegenüber. Die im 14.
Jahrhundert vom englischen Franziskaner William Ockham entwickelte Lehre
der Via moderna trennte scharf zwischen Erkenntnissen menschlicher
Vernunft und der Offenbarung Gottes. Menschliche Vernunft mochte zur
Bewältigung dieser Welt taugen, zur Erkenntnis Gottes taugte sie nichts.
Gottes Allmacht war nicht an die Vernunft gebunden. Was er den
Menschen in seinem Wort offenbart, kann paradox, wider die Vernunft sein,
und was er ihnen nicht in seinem Wort offenbart, das bleibt verborgen. Die
Schulen und Universitäten, die Luther durchlief, waren von der Via
moderna geprägt. Sie dominierte an der Universität Erfurt, an der Luther
studierte, und sie dominierte im Augustinerorden, in den Luther eintrat.
«Sofern also Gott sich verbirgt und von uns nicht erkannt sein will, geht er
uns nichts an Nur insofern er durch sein Wort, durch das er sich uns



824 ZWINGLI UND LUTHER

dargeboten hat, umkleidet und bekannt gemacht hat, haben wir mit ihm zu
tun», sagt Luther in «De servo arbitrio» gegen Erasmus, und im
Abendmahlsstreit formuliert er gegen Zwingli: «Darauf stehen, glauben und lehren
wir auch, dass man im Abendmahl wahrhaftig und leiblich Christi Leib
isst und zu sich nimmt. Wie das aber zugeht oder wie er im Brot sei, wissen
wir nicht, sollen wir auch nicht wissen. Gottes Wort sollen wir glauben und
ihm nicht Weise oder Mass setzen.» Im paradoxalen Verständnis der
Realpräsenz ohne vorangegangene Transsubstantiation erweist sich Luther als

ausgesprochener Vertreter der Via moderna.
Demgegenüber hat Zwingli die auf Thomas von Aquino und Duns

Scottus zurückgehende Schule der Via antiqua durchlaufen. Danach war
Gott zwar über jeder Vernunft, aber nicht wider jede Vernunft. Die Fähigkeit

des vernünftigen Denkens war ein Geschenk Gottes, das nicht nur zum
Verständnis der Welt, sondern auch zur Einsicht in den Glauben führen
konnte. Gewiss hat sich Gott erst in Christus ganz offenbart, doch bedeutete
dies nicht, dass alle Denker vor Christus völlig geirrt hätten. «Warum das
Geschenk der Vernunft nicht nützen zur Erkenntnis des Glaubens», hatte
Petrus Abälard schon im 12. Jahrhundert gesagt. Zwingli hätte diesen Satz
wohl auch unterschrieben. Gewiss stand auch für ihn im Zentrum das Wort
Gottes, aber die gläubige Vernunft war eine Hilfe zu seinem Verständnis,
nicht ein Hindernis. 1524 bekämpft er in einem Brief an den altgläubigen
Fridolin Lindauer die traditionelle Sakramentslehre: «Denn wenn die
Sünden durch Sakramente hätten getilgt werden können, warum musste
dann Christus Mensch werden und konnte nicht einfach die Sakramente
einsetzen, durch die wir dann gereinigt worden wären Jetzt wirst du
einwenden, dass die Sakramente natürlich nicht aus eigener Kraft, sondern
kraft des Leidens Christi von Sünden reinigen. Warum hast du denn den
Grundsatz des Aristoteles vergessen: ,Was sich von einer Sache aussagen
lässt, gilt noch in höherem Masse von dem, was die Sache verursacht.'
Wenn die Sakramente deshalb reinigen, weil durch sie das Blut Christi
wirkt, so ist die Reinigung von den Sünden Verdienst des Blutes und nicht
der Sakramente.» Zwingli stützt also sein Sakramentsverständnis auf die
aristotelische Logik ab, die Logik jenes Aristoteles, über den Luther sagte :

«Der ganze Aristoteles verhält sich zur Theologie wie der Schatten zum
Licht» und «Ich finde es mehr als erstaunlich, wie unsere Gelehrten so
unverfroren behaupten können, Aristoteles widerspreche der katholischen
Wahrheit nicht. Für Luther war daher Aristoteles «Teufel in Person».
Bezeichnend für Zwinglis Vertrauen in die Ratio ist auch sein Kampf gegen
die mit dem Glauben an die Realpräsenz Christi im Sakrament verbundene
Ubiquitätslehre Luthers. Am deutlichsten wird es in Zwinglis Kommentar
zu Jesaia 42, 8 : Nur die göttliche Natur Christi kann überall sein, nicht die



ZWINGLI UND LUTHER 825

menschliche, denn Ubiquität und menschliche Natur widersprechen sich

per definitionem. Also kann der Leib Christi in der Eucharistie, die ja an
sehr vielen Orten gleichzeitig gefeiert wird, nicht vorhanden sein

Die Marburger Disputation 1529 mutet in manchen Teilen als protestantische

Fortsetzung des mittelalterlichen Streites zwischen Via moderna und
Via antiqua an. Oslander, der Begleiter Luthers, berichtet: «Zwingli
behauptete, Christus sei uns in allen Dingen gleich geworden unsere
Leiber aber seien jeweils nur an einem Ort, darum müsse auch der Leib
Christi an einem Ort allein sein und könne nicht an vielen Orten sein im
Abendmahl. Luther entgegnete : ,Gott ist allmächtig, er kann meinen Leib
ohne eine Stätte erhalten, er kann auch einen Leib an mehr als einem Ort
halten, wenn er will. Zwingli solle nicht so kindisch von der göttlichen
Majestät und Allmacht denken und reden.' Zwingli und Ökolampad fuhren
fort und wollten eifrig nach der Vernunft darlegen, dass ein Leib nicht an
vielen Orten oder gar keinem Ort sein könne. Das wollte ihnen aber Luther
nicht gestatten, er sagte : ,Vernunft, Philosophie und Mathematik gehören
nicht hierher!'»

Der Weg zum Reformator

Am 2. Juli 1505 geriet der Student der Jurisprudenz Martin Luther, der ein
halbes Jahr zuvor das Grundstudium als magister artium mit Glanz
abgeschlossen hatte, beim Dorf Stotternheim in ein Gewitter und gelobte in
tiefem Schrecken: «Hilff du, Sankt Anna, ich will ein Mönch werden!»
Zwei Wochen später bittet er den Prior des Augustinereremitenklosters
Erfurt um Aufnahme in den Orden. Er wird Mönch und bleibt es in
gewisser Hinsicht sein Leben lang : Er ringt um das Heil, sein Heil und das der
Mitmenschen, vor Gottes Gericht. Er tut dies zunächst in traditioneller
Weise, nämlich durch Armut und Askese, durch die Imitatio Christi. Bei
seinem Besuch in Rom 1510 rutscht er die Pilatustreppe auf den Knien hinauf

und betet auf jeder Stufe drei Vaterunser, um den Grossvater aus dem
Fegefeuer zu erlösen. Er kämpft darum, das Gesetz Gottes zu erfüllen, und
verzweifelt daran. Er erkennt die Hinfälligkeit aller menschlichen Werke.
Und er erkennt, dass die Gerechtigkeit Gottes nicht das ist, was wir uns
darunter vorstellen. Im Wintersemester 1515/16 erklärt der mittlerweile
zum Theologieprofessor aufgerückte Augustinermönch seinen Studenten in
Wittenberg in der Vorlesung über den Römerbrief: «Gott will uns nicht
durch eigene, sondern durch fremde Gerechtigkeit retten, durch eine
Gerechtigkeit, die nicht aus uns kommt, sondern die anderswoher in uns
hineinkommt, die nicht unserer Erde entspringt, sondern die vom Himmel
kommt.» Diese Gerechtigkeit ist Gnade, die den Glauben verleiht, der



826 ZWINGLI UND LUTHER

wiederum allein zur Gnade führt. Anfang und Kern der lutherischen
Theologie ist die Lehre von der Gerechtwerdung des Menschen «sola

gratia».
Fortan steht für Luther Gnade gegen Gesetz, Neues gegen Altes Testament.

«Das Gesetz Gottes», sagt er 1518, «die allerheilsamste Lehre des

Lebens, kann den Menschen nicht zur Gerechtigkeit bringen, sondern steht
dem vielmehr entgegen Das Gesetz wirkt den Zorn Gottes, es tötet,
verflucht, macht schuldig, richtet und verdammt alles, was nicht in Christus
ist Das Gesetz sagt ,Tu dies' und es wird nie getan; die Gnade sagt
,Glaube an den' und schon ist alles getan.»

Mit der «Reformation», das heisst, der seit Jahrhunderten geforderten
Erneuerung der Kirche hatte die Rechtfertigungslehre des Wittenberger
Professors zunächst gar nichts zu tun. Luther wollte kein Reformator sein
und ist es in mancher Hinsicht auch nicht gewesen. Er hat das Wort
«Reformation» nie auf seine eigene Tätigkeit bezogen. «Reformationen»
waren Verbesserungen auf dieser Welt, er aber hatte das Wort Gottes zu
verkünden. Allerdings stand sein «sola fide - sola gratia»-Prinzip in
krassem Gegensatz zur bestehenden religiösen Praxis. Während Luther
feststellte «Die Werke der Menschen sehen zwar immer schön aus und
scheinen gut zu sein; es ist jedoch beweisbar, dass sie Todsünden sind»,
eilten die Gläubigen von Messfeier zu Messfeier, pilgerten dahin, stifteten
dort und kauften Ablasszettel, unter anderem auch im nahen Magdeburg
beim Dominikanerprediger Tetzel. Dagegen verfasste Luther die noch recht
vorsichtig formulierten Ablassthesen, mit denen er dem kirchlichen Macht-
und Finanzapparat ins Fettnäpfchen trat und eine Bewegung auslöste,
deren Verlauf und Ende er kaum voraussehen konnte. Nicht durch die
Formulierung einer theologischen Theorie, die durchaus ihre Vorläufer
hatte, überschritt Luther die Grenzen der Toleranz, sondern dadurch, dass
diese Theorie ihm als Grundlage einer pastoralen Kritik der Praxis diente.
Nicht Luther ging auf die traditionelle Kirche los, sondern die traditionelle
Kirche auf ihn, einen Mann, der sich als Verkündiger und Mahner, keineswegs

als Reformer oder gar Totengräber der Kirche verstand. Die Machtkirche

verdächtigt Luther, der eine längst übliche Kritik mutig und öffentlich

formuliert hat, der Ketzerei, und macht ihm den Prozess, während er
sich in den Jahren 1518/19 noch durchaus zurückhält, und zwar beharrlich,

aber defensiv kämpft. Erst 1520 schlägt er mit seinen grossen
Programmschriften und der Verbrennung der Bannandrohungsbulle zurück.

Die oberflächliche Werkgerechtigkeit und die Veräusserlichung des

kirchlichen Apparates waren für Luther gar nicht ein Anlass zu Reformen,
sondern Orientierungshilfen zu einer heilsgeschichtlichen Standortbestimmung.

Sie zeigten, dass man sich in einer Endzeit befand, dass das Gericht



ZWINGLI UND LUTHER 827

Gottes unmittelbar bevorstand. «Wahrlich, ich sage Euch : Hier wird kein
Stein auf dem andern bleiben, der nicht zerstört würde», sagt Jesus in
Mt. 24. Die Jünger fragen : «Sage uns, wann wird dies geschehen, und was
wird das Zeichen deiner Wiederkehr und das Ende der Welt sein?» Jesus

antwortet : «Viele werden unter meinem Namen kommen und sagen : Ich
bin der Christus, und werden viele irreführen Dann wird man euch der

Drangsal preisgeben und euch töten, und ihr werdet um meines Namens
willen von allen Völkern gehasst sein Und viele falsche Propheten werden

auftreten und werden viele irreführen Wer aber ausharrt bis ans
Ende, der wird gerettet werden. Und dieses Evangelium vom Reiche wird
auf dem ganzen Erdkreis gepredigt werden allen Völkern zum Zeugnis,
und dann wird das Ende kommen.» Für Luther trafen diese Endzeitvisionen
auf seine Zeit zu, und das Verhalten der römischen Kirche bestätigte ihn
darin. Die Endzeit aber stand im Zeichen des Satans : «Der Satan wird aus
seinem Gefängnis losgelassen werden und wird ausgehen, um die Völker zu
verführen» (Off. 20, 7-8). Tatsächlich war die Tätigkeit des Satans überall
zu verspüren: «Leser ...», mahnte Luther, «sei dem Herrn befohlen, und
bete für den Zuwachs der Verkündigung gegen den Satan. Denn der ist
mächtig und bösartig, gerade jetzt gefährlicher denn je, weil er weiss, dass

er nur noch eine kurze Frist wüten kann.» Nicht, dass der Teufel die
Menschen zur Sünde anhielt und dass auch Priester, Mönche und selbst der
Papst davon nicht ausgenommen waren, war entscheidend. Entscheidend
war vielmehr, dass er Irrlehren verbreitete wie etwa die Lehre vom Ablass,
und dass er von der Kirche offensichtlich derart Besitz ergriffen hatte, dass
diese den Irrglauben förderte und die Verkündigung des wahren Glaubens
unterdrückte. Unter diesen Umständen war eine «Reformation» der Kirche
aussichtslos und unnötig. Nötig war die Umkehr jedes einzelnen in
Anbetracht des nahen Endes.

Es erstaunt nicht, dass von einem «lutherischen Reformprogramm» nicht
die Rede sein kann. Alles, was Luther zum Leben in dieser Welt, zur
weltlichen Ordnung sagte, war letztlich «Uberlebensethik im Chaos», trug den

Stempel des Provisorischen, des Übergangs. Weder galt es, in der Art
Thomas Müntzners das Reich Gottes auf Erden zu errichten noch in der
Weise Zwinglis einen christlich-reformierten Staat zu schaffen - all das war
Hybris! -, es galt vielmehr, im Glauben stark zu bleiben und im Sinne
Augustins als civitas Dei hoffnungsfroh durch die letzten Tage der civitas
terrena auszuharren.

Im Unterschied zu Luther war Zwingli bewusster Reformer. Er war es

bereits in Glarus und, mit geringeren Wirkungsmöglichkeiten, in Einsiedeln.
Nicht das Ringen in der Klosterzelle, sondern die Auseinandersetzung mit
der politisch-kirchlichen Realität und der Humanismus haben ihn geprägt.



828 ZWINGLI UND LUTHER

Nicht die freie Alpenluft des Toggenburgs, die er seit seinem sechsten

Lebensjahr nur noch selten geschnuppert hat, sondern die politische
Zerrissenheit, die fruchtlosen und furchtbaren Verstrickungen in die grossen
europäischen Kriegsschauplätze, die sozialen Spannungen, die er in Glarus
antraf und auch in der übrigen Eidgenossenschaft sehr wohl wahrnahm,
liessen Zwingli zum Kritiker werden. Er kritisierte als Humanist, und wie
Luther in gewisser Weise sein Leben lang Mönch blieb, blieb er in manchem
sein Leben lang Humanist. Wie stark der Humanismus die beiden Reformatoren

beeinflusst und geprägt hat, ist eine ebenso oft diskutierte wie
schwierige Frage, weil der Humanismus eine sehr breit aufgefächerte
literarisch-philosophische Strömung war, die durchaus Querverbindungen
zu den scholastisch beherrschten Universitäten aufwies. Es gab wohl kaum
bedeutende Geister der Zeit, die nicht irgendwie vom Humanismus
beeinflusst waren. Auch wenn Luther seinem ganzen Charakter nach gewiss
alles andere als ein typischer Humanist war, so hat er doch die Herausgabe
des Neuen Testamentes in der griechischen Originalsprache durch Erasmus
sehr begrüsst. Auch das lutherische «sola scriptura»-Prinzip lässt sich als

konsequente Weiterführung des humanistischen Aufrufs, ad fontes
zurückzugehen, begreifen, wenngleich es Luther dabei natürlich nicht nur um eine

historisch-methodologische Frage ging und er entsprechende Vorbilder
auch in der augustinischen Tradition fand. Dagegen hatte Luthers vom
Endzeitbewusstsein geprägtes Weltbild mit dem humanistischen
Bildungsoptimismus nichts gemein. Zweifellos ist Zwingli vom Humanismus sehr
viel stärker beeinflusst worden als Luther. Humanistisch ist sein intensives
Studium antiker Autoren. Humanistisch ist seine im Selbststudium erworbene

Beherrschung des Griechischen, in der er Luther überlegen war.
Humanistisch geprägt sind vor allem seine Reformbemühungen, die im
«Fabelgedicht vom Ochsen» um 1510 erstmals fassbar werden. Als Humanist

wendet er sich zunächst gegen den Reislauf nach Frankreich, später
gegen das Söidnerwesen überhaupt. Als Humanist wird er nach Zürich
berufen und erregt dort erstmals Aufsehen, indem er als Leutpriester am
Grossmünster die Perikopenordnung durchbricht und mit der fortlaufenden
Auslegung des Matthäus-Evangeliums seine Tätigkeit aufnimmt. Als
Humanist kritisiert er Oberflächlichkeit und Veräusserlichung der Kirche
und drängt auf Reformen.

Dabei bleibt er allerdings nicht stehen. Er sieht immer mehr, dass die
humanistischen Reformansätze Papier bleiben und dass ihre Verfasser vielfach

mit der gekonnten Formulierung ihr Ziel auch schon erreicht zu haben
glauben. Ihn aber drängt es zur Tat. Dass es aber bis jetzt trotz guten
Willens nicht zur reformerischen Tat gekommen ist, beweist ihm die
menschliche Unzulänglichkeit. Nicht die Vergeblichkeit asketischen Heils-



ZWINGLI UND LUTHER 829

ringens wie bei Luther, sondern die Verderbtheit der Gesellschaft und die

Vergeblichkeit vorangegangener Reformbemühungen führen Zwingli zur
Erkenntnis des «sola gratia - sola fide». Die Lehre von der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben ist nicht der Anfang, sondern das Ende von Zwinglis
Weg zum Reformator.

Luther und Zwingli stimmen darin überein, dass der Christ allein durch
den aus dem Wort geschöpften Glauben die Gnade erhalten könne. Wann
aber wird diese Begnadigung wirksam? Am baldigen Jüngsten Gericht,
meint Luther. Auch hier und jetzt, meint Zwingli, denn für ihn steht das

Jüngste Gericht gar nicht so bald bevor: «Wer kann sich der Erkenntnis
entziehen, dass der Tag des Herrn da sei nicht der letzte Tag, wo der
Herr diese ganze Welt richten wird, sondern der Tag der Erneuerung der
gegenwärtigen Verhältnisse», schreibt er im Vorwort zum «Commentarius
de vera et falsa religione».

«Regnum Christi etiam externum» - das Reich Christi ist nicht nur
unsichtbar in den Herzen der dem Gottesreich zustrebenden Pilgerschar,
sondern entfaltet sich auch hier und jetzt : in Zürich, in der Eidgenossenschaft,

auf der ganzen Welt. Was humanistischer Wille nicht zustande

brachte, bringt die Verkündigung des Evangeliums durch Gottes Propheten
Zwingli zustande: die Erneuerung der christlichen Gemeinschaft auf der
Basis des Schriftprinzips. «Sola scriptura» - das ist für Zwingli nicht nur
Basis des Glaubens, sondern auch Basis der gesellschaftlichen Ordnung.
Dementsprechend wird nun «reformiert» : Was nicht schriftgemäss ist, hat
zu verschwinden: Bilder, Fastenrituale, Pilgerfahrten, Klöster, Messfeier.
An die Stelle der universalen hierarchischen Priesterkirche tritt die
Gemeinde, die zugleich Kirchgemeinde und politische Gemeinde ist. In ihr
wird der neu gewonnene wahre Glaube wirksam. Gottes Wort bezweckt
nicht nur individuelle Erlösung, sondern auch den «gemeinen Nutzen».
Zwar bleibt auch diese erneuerte christliche Gemeinschaft unvollkommen,
sündhaft, zwar bleibt der ewige Friede in vollkommener Liebe im Reich
Gottes vorläufig Verheissung. Aber im Unterschied zu Luther steht die
Gnade Gottes nicht im Gegensatz zum Gesetz Gottes. Die mit der
Reformation den Menschen erwiesene Gnade ermöglicht es ihnen vielmehr, den
Willen Gottes bis zu einem gewissen Grade zu erfüllen - sofern sie die
Botschaft annehmen. Damit begründet Zwingli seinen Kampf um die
Durchsetzung der Reformation in der ganzen Eidgenossenschaft.

Einheit und Vielfalt der reformatorischen Bewegung

Der Blick aus den Kulissen heraus ergibt im wesentlichen, dass mit Zwingli
und Luther zwei ganz verschiedene Menschen auf verschiedenen Wegen



830 ZWINGLI UND LUTHER

mit verschiedenen Zielen auf die Bühne des Reformationsgeschehens
gelangt sind. Nunmehr stellt sich nicht mehr die Frage, was sie unterscheide,
sondern, was sie überhaupt verbinde. Wie konnte die Reformation - was
zunächst bei Freund und Feind der Fall war - überhaupt je als einheitliche
Bewegung empfunden werden?

Die Reformation gleicht in ihrer ersten Phase, die etwa von 1517 bis
1525 anzusetzen ist, einem ungebändigten, Hochwasser führenden Strom,
der alle möglichen Stämme, Äste, losgebrochene Schilfrohre und dazu viel
Geschiebe mit sich führt, ohne sie reinlich zu trennen und auszuscheiden.
Nicht nur Luther und Zwingli, sondern auch die Täufer und Schwärmer
trieben zunächst in diesem Bette einem noch kaum erkennbaren Ziel
entgegen. Die Reformation erreichte in diesen Jahren ihre Breiten- und
Tiefenwirkung nicht durch dogmatische Wälzer oder klar paraphierte Katechismen,

sondern durch Flugschriften und Schlagworte : Sola scriptura - sola
fide - sola gratia Im Bekenntnis zu diesen Prinzipien unterschieden sich
Luther und Zwingli nicht, auch wenn sie auf unterschiedliche Weise dazu
gelangt waren und auch unterschiedliche Schlüsse daraus zogen. Die
Reformation war Protestbewegung gegen Rom, gegen den Papst, gegen die
traditionelle Machtkirche. Für Zwingli wie für Luther war das Papsttum die
Verkörperung des Antichrists. Auch die Gegenseite differenzierte nicht:
Ketzer waren Ketzer - ob unter ihnen selbst noch Unterschiede bestanden,
interessierte zunächst wenig.

Bannerträger der reformatorischen Bewegung aber war Martin Luther.
Er, der unbekannte Mönch und Schreibtischgelehrte, hatte die Thesen gegen
den Ablass angeschlagen, er hatte in Leipzig die Autorität der Konzilien
öffentlich in Frage gestellt, er hatte die Bannandrohungsbulle verbrannt,
er hatte in Worms vor versammeltem Reichstag dem Kaiser die Stirn
geboten. Er war nun in Bann und Reichsacht. Er hatte es als erster gewagt -
dieses Verdienst konnte niemand Luther absprechen, auch Zwingli nicht.
Und wenn nun Partei ergriffen werden musste, dann eben für oder gegen
Luther. Der erste Vorwurf, der gegen Zwingli erhoben wurde, lautete, er
predige lutherisch, er stehe auf der Seite des Geächteten. Zwingli betonte
zwar, er predige einfach das Evangelium und sei selbständig zu dessen
Verständnis gelangt, ohne sich aber von Luther in der Sache zu distanzieren.

Die ersten Spannungen in der scheinbar reformatorischen Einheitsfront

zeigten sich bereits mit dem Auftreten der «Schwärmer», die während
der Abwesenheit Luthers auf der Wartburg (1521/22) in Wittenberg eine
radikale Kirchenreform mit Bildersturm, sofortiger Abschaffung der Messfeier,

Schliessung der Klöster und Aufhebung des Zölibats einleiteten.
Träger dieser Bewegung waren einerseits die ausgesprochen apokalyptisch



ZWINGLI UND LUTHER 831

geprägten «Zwickauer Propheten» Nikolaus Storch und Thomas Drechsel,
andererseits der Gefährte Luthers von Leipzig, Andreas Karlstadt. Ähnlich
wie Zwingli, den er damals noch nicht kannte, drängte auch Karlstadt auf
die soziale Anwendung des neu gewonnenen Glaubens in Wittenberg,
was Luther als frevelhaften Versuch zur Aufrichtung des Gottesreiches aus

eigener Kraft empfand. Während sich aus dem Prophetentum der «Zwickauer»

die radikale Linke der Reformation unter Thomas Müntzer
entwickelte, fand der ebenfalls vertriebene Karlstadt später bezeichnenderweise

Zuflucht in Zürich. In manchem nahm der Streit zwischen Luther und
Karlstadt den Streit zwischen Luther und Zwingli vorweg. Nur wenige Jahre

später spaltete sich im reformierten Zürich die Täuferbewegung ab, die
stark auf die süddeutsche Bauernbewegung einwirkte und auch Verbindungen

zu Müntzer aufzubauen versuchte. Die Entwicklung eines radikalen,
teilweise chiliastischen und Sozialrevolutionären «Linksflügels» bewies
bereits die Uneinheitlichkeit der reformatorischen Bewegung, verdeckte
indessen noch die Unterschiede zwischen Zwingli und Luther, die beide,
wenn auch nicht aus den gleichen Gründen, auf der Seite ihrer Obrigkeiten
standen. Der reformatorische Strom gabelte sich: die eine Hälfte stürzte in
den Abgrund des Bauernkrieges von 1525, die andere in die Auffangbecken
reformationsfreundlicher Fürsten und städtischer Räte.

Um die Mitte der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts begannen sich
die konfessionellen Lager in Deutschland und in der Schweiz deutlicher
abzuzeichnen. «Reformierte» Länderund Städte mit «reformierten» Kirchen
standen dem Kaiser, dem Papst und deren Anhängern gegenüber, macht-
mässig eindeutig unterlegen und gerettet vielleicht nur dadurch, dass der
Kaiser noch zahlreiche andere Feinde hatte, mit dem Papst nicht auf bestem
Fuss stand und kirchliche Reformen ohne Antastung der dogmatischen
Substanz nicht ablehnte. Um sich in dieser bedrängten Lage zu behaupten,
genügte es nicht mehr, Schlagworte zu verbreiten, gegen Rom zu agitieren
und lauthals zu verkünden, woran man nicht mehr glaubte. Man musste
vielmehr auch deutlich und ausdrücklich formulieren, was man glaubte:
um den Fürsten und Bürgermeistern klar zu machen, dass man nichts mit
den Revolutionären wie Müntzer oder den Täufern gemein hatte, um dem
Kaiser und den römisch gesinnten Reichsfürsten geschlossen entgegentreten
zu können, aber auch, um den oft hilflosen Klerikern in Stadt und Land, die
nun plötzlich das Evangelium predigen sollten, nachdem sie bisher immer
nur die Messe gelesen hatten, eine Richtschnur zu geben. Mit der Kon-
fessionalisierung, der klaren, umfassenden Formulierung evangelischer
Lehre, mussten aber auch die Unterschiede zwischen Luther und Zwingli
offenkundig werden. Dem Augsburger Reichstag von 1530 lagen nicht ein
evangelisches Bekenntnis vor, sondern drei: die zurückhaltende Confessio



832 ZWINGLI UND LUTHER

Augustana Melanchthons und Luthers, die Ratio Fidei Zwinglis und die
vermittelnde Confessio Tetrapolitana (der Städte Strassburg, Lindau,
Memmingen und Konstanz) Martin Butzers.

Dass die Gegensätze zwischen Luther und Zwingli gerade in der
Diskussion um das Abendmahl manifest wurden und zum Abendmahlsstreit
führten, war kein Zufall. Einmal zeigte sich hier so deutlich wie sonst
nirgends die Diskrepanz zwischen dem unbeirrbaren Vertrauen Luthers in
die paradoxale Unerforschlichkeit des Willen Gottes und dem unbeirrbaren
Vertrauen Zwinglis in den göttlichen Logos, der die Schrift erhellt. «Gott
geb, er sey in loco oder nicht, das überlass ich Gott», entgegnete Luther
in Marburg auf Zwinglis Angriff auf die leibliche Ubiquität Christi, und
Zwingli replizierte: «Was im Glauben absurd ist, das ist wirklich absurd!»
Aber nicht nur für die streitenden Theologen, auch für die Gläubigen war
die Abendmahlsfrage zentral. Nicht die Predigt, sondern die Messfeier hatte
im Mittelpunkt des vorreformatorischen Gottesdienstes gestanden. Nicht
nur Zwingli und Luther, sondern auch alle ihre Zeitgenossen aber waren
Kinder des Spätmittelalters, waren in der vorreformatorischen Zeit gross
geworden. Das Geheimnis um Wein und Brot übertraf an Bedeutung für
den Gläubigen selbst die Kloster-, die Bilder- oder die Zölibatsfrage - kein
Wunder, dass die reformierten Obrigkeiten die Neugestaltung der Messfeier
meist als letztes an die Hand nahmen. Ob die Eucharistie ein Werk Gottes,
ein glaubensvermittelndes Sakrament oder aber ein Werk der gläubigen
Gemeinde war, das war für den Christen des 16. Jahrhunderts ein zentraler
Unterschied. Wer hier irrte, der konnte wohl kaum durch den Glauben vor
Gott gerecht werden.

Die Spaltung

Die Spaltung, die durch das Scheitern der Marburger Verhandlungen 1529
besiegelt wurde, hat Zwingli wohl härter getroffen als Luther. Für Luther
war sie ein Beweis dafür, dass der Teufel nach der Papstkirche, den
Schwärmern und Täufern nun eben auch von den «Sakramentierern» (d. h.

Sakramentsleugnern) um Zwingli Besitz ergriffen hatte. «Wer hat je gelesen
in der Schrift, dass ,Leib' soviel wie ,Leibes Zeichen' und ,ist' soviel wie
,bedeutet' heissen soll? Ja, welche Sprache hat in aller Welt jemals so
geredet? Es ist nur der Übermut und die Bosheit des leidigen Teufels, der
unser durch solche Schwärmer (womit hier Zwingli gemeint ist) in dieser

grossen Sache spottet!» Der Tod Zwinglis in der Schlacht bei Kappel
bestätigte sein Urteil. Für Zwingli dagegen bedeutete Marburg eine menschliche

und politische Erschütterung. Menschlich, weil er Luthers Verdienste



ZWINGLI UND LUTHER 833

nie bestritten hatte und wohl eher als sein Kontrahent zwischen Sache und
Person zu unterscheiden wusste, politisch, weil mit Marburg der Plan eines

grossen evangelischen Bundes von Zürich bis Wittenberg zusammenbrach.
Das unterschiedliche Bekenntnis verhinderte das Bündnis. Für Luther, für
den das drohende Gericht Gottes bedeutend wichtiger war als das
Strafgericht eines allfällig siegreichen Kaisers über die uneinigen Protestanten,
war der Bruch kein Verhängnis, sondern eine offenbar notwendige
Flurbereinigung, eine klare Scheidung zwischen Gläubigen und Verirrten. Für
Zwingli dagegen war er ein schwerer Rückschlag, der die Verkündigung
des wahren Evangeliums und die darauf beruhenden Reformen in Kirche
und Staat in schwere Gefahr brachte. Um so eifriger versuchte er dann in
den letzten zwei Jahren seines Wirkens, wenigstens die Reformation in der

ganzen Eidgenossenschaft durchzusetzen und die Beziehung zu den
süddeutschen Städten und zu Hessen aufrechtzuerhalten. Das Ende seines
Strebens war Kappel.

Sieger im Streit blieb scheinbar Martin Luther. Das Luthertum wurde
zur Landeskirche vieler deutscher Fürstentümer und Städte sowie der
skandinavischen Staaten. Was an Luther unbequem war, nämlich sein von
Augustin geprägter Kirchenbegriff, wurde freilich von der lutherischen
Orthodoxie verdrängt. Die lutherische Kirche wurde eine politisch
ungefährliche, auf den einzelnen und dessen jenseitiges Heil ausgerichtete
Kirche. Demgegenüber war Zwinglis Kirche eine unbequeme, anspruchsvolle

Kirche, die mit ihrer Forderung «regnum Christi etiam in externum»
vom Volk wie von der Obrigkeit recht viel an Glaubenseifer und Zucht
verlangte. Sie blieb auf Teile der Eidgenossenschaft beschränkt, scheinbar
zum Provinzialismus verdammt. Und selbst hier erfuhr sie in der langen
Ära Heinrich Bullingers und danach Adaptionen zur obrigkeitstreuen,
wenig kritischen Kirche ihrer gnädigen Herren hin. Phänomenologisch,
wenn auch nicht dogmatisch, unterschied sich die zürcherische Landeskirche

des 17. Jahrhunderts nicht allzu stark von der kursächsischen.

Zwingli hat keine Weltkirche geschaffen, kein geschlossenes theologisches

System zum verbindlichen Glaubensgut vieler Menschen gemacht.
Wohl aber hat er einzelne Gedanken von grosser Tragweite und Sprengkraft
entwickelt. Die Zuwendung auch zur Welt, die Sorge auch um den Staat,
um die Gemeinschaft, das Vertrauen, trotz aller menschlichen Mängel
durch die Gnade Gottes diese Welt sinnvoll gestalten zu können : das sind
Gedanken, die mittelbar spätere Jahrhunderte geprägt haben. Sie führen
über Calvin zu den emanzipatorischen Bewegungen des Calvinismus in den

Niederlanden, in Frankreich und in Grossbritannien. Sie führen von daher
weiter zur Aufklärung und zum Liberalismus, zum Fortschrittsgedanken
und zum Sozialstaat moderner Prägung, freilich in säkularisierter, von der



834 ZWINGLI UND LUTHER

Bindung an Gottes Verkündigung befreiter und dadurch zunehmend
unverbindlicher Form.

Je in ihrer besonderen Weise sind Luther wie Zwingli aktuell geblieben.
Luther war ein Prophet der Endzeit. Insofern ist er zeitlos gültig, und seine

Aktualität ist eine Funktion unseres eigenen Endzeitbewusstseins. Zwingli
war ein Prophet der Neuzeit. Seine Gedanken haben ihre Früchte bereits
hervorgebracht, Früchte, die uns heute vielfach unreflektierte
Selbstverständlichkeit sind und deren Herkunft wir kaum mehr erkennen vermögen.
Seine Aktualität ist eine Funktion unseres eigenen Geschichtsbewusstseins.

:•,.'¦

:•:•»

Ma¬

lst Ihr Haushalt genügend
versichert?

Unsere Mitarbeiter sind gerne
bereit, Sie prompt

und unverbindlich zu beraten.

Schweizerische Mobiliar
Versicherungsgesellschaft

...macht Menschen sicher

Jpxutäa
AM PARADEPLATZ

Sprüngli-Torten
lassen Ihre Dessert-Träume

wahr werden.

Hauptbahnhof Zürich Shop-Ville Lowctipìatz
Staitelkoferpteft Stiopptug-CenJer Spreitenbach
Einkaufsasrtrm» Glatt ftitpori-Shopping Kloten


	Zwingli und Luther : Einheit und Gegensätzlichkeit zweier Reformatoren

