Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 10

Artikel: Zwingli und Luther : Einheit und Gegensatzlichkeit zweier Reformatoren
Autor: Meyer, Helmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164156

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164156
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Helmut Meyer

Zwingli und Luther

Finheit und Gegensitzlichkeit zweier Reformatoren

Geschichte der Reformation présentiert sich haufig als Theaterstiick. Auf
der Biihne steht die verderbte Kirche des Spatmittelalters: Bischofe ver-
prassen die mit Schweiss und Trinen abgelieferten Abgaben der Glaubigen,
diimmliche Priester leiern den Messtext, den sie selbst nicht verstehen,
liisterne Monche und Nonnen vergniigen sich in Orgien statt zu beten und
zu arbeiten, einféltige Laien pilgern zu wundertitigen Reliquien, schlagen
das Kreuz vor Heiligenbildern und belohnen sich anschliessend fiir solche
Miihen mit dem ausgiebigen Besuch von Bad- und Wirtshdusern. Dann
betreten die Reformatoren die Biihne, an ihrer Spitze Luther und Zwingli.
Mit vereinten Kriften verjagen sie die Bischofe, rdumen die Kloster, be-
lehren die Priester und predigen zu den Laien, die ihre Worte aufnehmen
wie Verdurstende das Wasser in der Wiiste. Das Publikum applaudiert. Dann
aber verbreitet sich Ratlosigkeit sowohl auf der Biihne wie im Parkett. Die
beiden Vorkdmpfer der Reformation und mit ihnen ihr beidseitiger Anhang
geraten in Streit. Die reformatorische Bewegung spaltet sich. Betroffenheit
und Ratlosigkeit im Publikum: Muss das sein? Warum muss auf die Spal-
tung der Kirche auch noch die Spaltung der Reformation folgen? Mag der
gldubige Protestant die Trennung von Rom als Tragddie hinnehmen, so
bleibt ihm der Streit zwischen Zwingli und Luther ein Argernis.

Auch Argernisse bediirfen der historischen Erkldrung. Versucht werden
soll, den Ablauf des reformatorischen Geschehens einmal nicht aus dem
Parkett, sondern aus den Kulissen zu betrachten. Kulisse ist die Welt vor
der Reformation, die Welt des Spatmittelalters, deren Kinder Zwingli und
Luther waren, auch wenn sie sich in manchem gegen sie kehrten. Aus ihr
betraten sie die Biihne und machten Reformationsgeschichte.

Diese spatmittelalterliche Welt war alles andere als einheitlich. Sie war
vielmehr gerade auch im religiGsen Bereich von einer erstaunlichen Vielfalt.
Im weiten Rahmen einer mit vielen Missstdnden behafteten Kirche quollen,
flossen und vermengten sich alle moglichen Stromungen. Verschiedenste
theologische Lehrmeinungen standen sich gegeniiber. Verschiedenste Orden
von benediktinischer Pracht bis zu augustinischer Intellektualitdt, von der
Armut observanter Franziskaner bis zur Unduldsamkeit der Dominikaner,



822 ZWINGLI UND LUTHER

von der asketischen Imitatio Christi bis zur verkommenen Sdufergesell-
schaft beteten, kasteiten sich, predigten, bettelten und prassten. Tiefe
Frommigkeit glaubiger, oftmals in Bruder- und Schwesternschaften verbun-
dener Laien herrschte neben platter religioser Betriebsamkeit. All dies
duldete ein verweltlichter Kirchenapparat, sofern nur seine Rechte, seine
Einkiinfte, seine Autoritdt nicht in Frage gestellt wurden. Papst und Klerus
iibten eine auf Desinteresse und Unwissenheit begriindete Toleranz.

In dieser spatmittelalterlichen Kirche entwickelten sich zwei Kleriker,
die in ithrem Lebensgang bis zum ersten Auftritt auf der Biihne der Ge-
schichte nur wenig gemeinsam hatten: Martin Luther und Ulrich (Huld-
rych) Zwingli.

Herkunft

Als wesentlicher Unterschied zwischen den beiden Reformatoren wird
oftmals die Herkunft betrachtet. Da der Schweizer — dort der Deutsche.
Da der Landammannssohn aus dem freien Toggenburg — dort der Fiirsten-
knecht. Eine genauere Betrachtung stellt eine solche Polarisierung in Frage.
Zwinglis erster Landesherr war der Abt von St. Gallen, genauso ein deut-
scher Reichsfiirst wie der Kurfiirst von Sachsen. Gewiss besassen die
Toggenburger gegeniiber ihrem Fiirstabt eine recht weit gehende Selb-
standigkeit, aber auch Luthers Vorfahren, die Bauern in Mdhra, verwalte-
ten sich zu einem betrdchtlichen Masse selbst. Weder Abt Ulrich Résch
noch Kurfiirst Friedrich der Weise waren absolute Monarchen. Nicht die
Gegensitzlichkeit, sondern die Ahnlichkeit der Herkunft der beiden Refor-
matoren féllt ins Auge. Beide entstammten einem relativ gehobenen béuer-
lichen Milieu: der Sohn des Ammanns von Wildhaus, der auch etwas
Handel trieb, der Sohn des kleinen Kupferminenpéchters aus Mansfeld.
Beide hatten gebildete Verwandte, die den begabten Neffen zum ersten
Studium verhalfen: Zwingli den Onkel Bartholom&dus in Weesen, Luther
miitterliche Verwandte in Eisenach. Dass Zwingli zu einem ausgeprochenen
homo politicus wurde, Luther dagegen so ziemlich das Gegenteil davon, ist
nicht eine Folge unterschiedlicher Abstammung, sondern unterschiedlicher
Entwicklungen, vielleicht auch grundsétzlich unterschiedlicher Anlagen
und Charaktere.

Charaktere

Was wissen wir iiber die Seele Zwinglis, was wissen wir iiber die Seele
Luthers? Luther hat gern und oft iiber sich selbst gesprochen: von seinen
Anfechtungen, seinem Ringen um den rechten Glauben, von seiner Jugend,



ZWINGLI UND LUTHER 823

seiner Frau, seinem Haushalt, seinen Himorrhoiden und seinem stocken-
den Stuhlgang. Was Luther tat, das kam, auch wenn es durch dussere Er-
eignisse ausgelost wurde, aus seinem Inneren und wirkte auf sein Inneres
zuriick. Bei allem, was er sagte und tat, war sein Gemiit beteiligt: bisweilen
giitig, humorvoll, oft heftig, grob, cholerisch, masslos. Demgegeniiber
sprach Zwingli eigentlich nur dann iiber sich selbst, wenn ihm etwas unter-
stellt wurde, wenn er sich angegriffen fiihlte, wenn etwa behauptet wurde,
er sei ein Epigone Luthers. Thm lag nicht die auf sich bezogene vita con-
templativa, sondern die vita activa, es driangte ihn zum Handeln, zum Ver-
kiindigen. Die Person trat hinter der Sache zuriick, die verfochten werden
musste. Das Temperament Kristallisierte sich in seinen Texten zu Kklarer,
bisweilen harter, ja rechthaberischer Beweisfilhrung; wo Luther explo-
dierte, da argumentierte er scharf, wo Luther grob war, war Zwingli schroff.
Gemeinsam war beiden die Unbeirrbarkeit, ja Unerbittlichkeit, aber sie war
aus verschiedenen Quellen gespeist, da aus der Sicherheit der im Glauben
geborgenen Seele, dort aus der Sicherheit des prophetisch erleuchteten Ver-
standes.

Bildungsgang

Als sich die beiden Reformatoren 1529 in Marburg zum ersten und letzten
Mal trafen, sprach Luther iiber Gott: «Wenn wir seine Wege wiissten, so
wire er nicht der Unbegreifliche, er, der Wunderbare.» Zwingli aber ent-
gegnete: «Gott ist wahr und licht, er fiihrt nicht ins Dunkle. Die Orakel
der Déamonen sind dunkel, nicht die Sprache Christi.»

Hinter diesem Gegensatz stehen zwei Bildungsprogramme. Das zentrale
Thema der hoch- und sp#tmittelalterlichen Philosophie war das Verhiltnis
zwischen Gott und Vernunft, zwischen Fides und Ratio. Zwei Schulen, die
Via antiqua und die Via moderna, standen sich gegeniiber. Die im 14. Jahr-
hundert vom englischen Franziskaner William Ockham entwickelte Lehre
der Via moderna trennte scharf zwischen Erkenntnissen menschlicher Ver-
nunft und der Offenbarung Gottes. Menschliche Vernunft mochte zur
Bewiltigung dieser Welt taugen, zur Erkenntnis Gottes taugte sie nichts.
Gottes Allmacht war nicht an die Vernunft gebunden. Was er den Men-
schen in seinem Wort offenbart, kann paradox, wider die Vernunft sein,
und was er ihnen nicht in seinem Wort offenbart, das bleibt verborgen. Die
Schulen und Universitdten, die Luther durchlief, waren von der Via
moderna geprigt. Sie dominierte an der Universitdt Erfurt, an der Luther
studierte, und sie dominierte im Augustinerorden, in den Luther eintrat.
«Sofern also Gott sich verbirgt und von uns nicht erkannt sein will, geht er
uns nichts an ... Nur insofern er durch sein Wort, durch das er sich uns



824 ZWINGLI UND LUTHER

dargeboten hat, umkleidet und bekannt gemacht hat, haben wir mit ihm zu
tun», sagt Luther in «De servo arbitrio» gegen Erasmus, und im Abend-
mabhlsstreit formuliert er gegen Zwingli: «Darauf stehen, glauben und lehren
wir auch, dass man im Abendmahl wahrhaftig und leiblich Christi Leib
isst und zu sich nimmt. Wie das aber zugeht oder wie er im Brot sei, wissen
wir nicht, sollen wir auch nicht wissen. Gottes Wort sollen wir glauben und
ithm nicht Weise oder Mass setzen.» Im paradoxalen Verstidndnis der Real-
prasenz ohne vorangegangene Transsubstantiation erweist sich Luther als
ausgesprochener Vertreter der Via moderna.

Demgegeniiber hat Zwingli die auf Thomas von Aquino und Duns
Scottus zuriickgehende Schule der Via antiqua durchlaufen. Danach war
Gott zwar iiber jeder Vernunft, aber nicht wider jede Vernunft. Die Fihig-
keit des verniinftigen Denkens war ein Geschenk Gottes, das nicht nur zum
Verstandnis der Welt, sondern auch zur Einsicht in den Glauben fiihren
konnte. Gewiss hat sich Gott erst in Christus ganz offenbart, doch bedeutete
dies nicht, dass alle Denker vor Christus vollig geirrt hdatten. «Warum das
Geschenk der Vernunft nicht niitzen zur Erkenntnis des Glaubens», hatte
Petrus Abdlard schon im 12. Jahrhundert gesagt. Zwingli hiitte diesen Satz
wohl auch unterschrieben. Gewiss stand auch fiir ihn im Zentrum das Wort
Gottes, aber die glaubige Vernunft war eine Hilfe zu seinem Versténdnis,
nicht ein Hindernis. 1524 bekdmpft er in einem Brief an den altgldubigen
Fridolin Lindauer die traditionelle Sakramentslehre: «Denn wenn die
Siinden durch Sakramente hitten getilgt werden konnen, warum musste
dann Christus Mensch werden und konnte nicht einfach die Sakramente
einsetzen, durch die wir dann gereinigt worden wiren? Jetzt wirst du ein-
wenden, dass die Sakramente natiirlich nicht aus eigener Kraft, sondern
kraft des Leidens Christi von Siinden reinigen. Warum hast du denn den
Grundsatz des Aristoteles vergessen: ,Was sich von einer Sache aussagen
lasst, gilt noch in hoherem Masse von dem, was die Sache verursacht.
Wenn die Sakramente deshalb reinigen, weil durch sie das Blut Christi
wirkt, so ist die Reinigung von den Siinden Verdienst des Blutes und nicht
der Sakramente.» Zwingli stiitzt also sein Sakramentsverstdndnis auf die
aristotelische Logik ab, die Logik jenes Aristoteles, iiber den Luther sagte:
«Der ganze Aristoteles verhalt sich zur Theologie wie der Schatten zum
Licht» und «Ich finde es mehr als erstaunlich, wie unsere Gelehrten so
unverfroren behaupten kénnen, Aristoteles widerspreche der katholischen
Wahrheit nicht. Fiir Luther war daher Aristoteles «Teufel in Person».
Bezeichnend fiir Zwinglis Vertrauen in die Ratio ist auch sein Kampf gegen
die mit dem Glauben an die Realprédsenz Christi im Sakrament verbundene
Ubiquitdtslehre Luthers. Am deutlichsten wird es in Zwinglis Kommentar
zu Jesaia 42, 8: Nur die gottliche Natur Christi kann iiberall sein, nicht die



ZWINGLI UND LUTHER 825

menschliche, denn Ubiquitdt und menschliche Natur widersprechen sich
per definitionem. Also kann der Leib Christi in der Eucharistie, die ja an
sehr vielen Orten gleichzeitig gefeiert wird, nicht vorhanden sein!

Die Marburger Disputation 1529 mutet in manchen Teilen als protestan-
tische Fortsetzung des mittelalterlichen Streites zwischen Via moderna und
Via antiqua an. Osiander, der Begleiter Luthers, berichtet: «Zwingli be-
hauptete, Christus sei uns in allen Dingen gleich geworden ..., unsere
Leiber aber seien jeweils nur an einem Ort, darum miisse auch der Leib
Christi an einem Ort allein sein und konne nicht an vielen Orten sein im
Abendmahl. Luther entgegnete: ,Gott ist allméchtig, er kann meinen Leib
ohne eine Stitte erhalten, er kann auch einen Leib an mehr als einem Ort
halten, wenn er will. Zwingli solle nicht so kindisch von der gottlichen
Majestit und Allmacht denken und reden.‘ Zwingli und Okolampad fuhren
fort und wollten eifrig nach der Vernunft darlegen, dass ein Leib nicht an
vielen Orten oder gar keinem Ort sein kdnne. Das wollte ihnen aber Luther

nicht gestatten, er sagte: ,Vernunft, Philosophie und Mathematik gehoren
nicht hierher!‘»

Der Weg zum Reformator

Am 2. Juli 1505 geriet der Student der Jurisprudenz Martin Luther, der ein
halbes Jahr zuvor das Grundstudium als magister artium mit Glanz ab-
geschlossen hatte, beim Dorf Stotternheim in ein Gewitter und gelobte in
tiefem Schrecken: «Hilff du, Sankt Anna, ich will ein Monch werden!»
Zwei Wochen spiter bittet er den Prior des Augustinereremitenklosters
Erfurt um Aufnahme in den Orden. Er wird Monch und bleibt es in ge-
wisser Hinsicht sein Leben lang: Er ringt um das Heil, sein Heil und das der
Mitmenschen, vor Gottes Gericht. Er tut dies zunédchst in traditioneller
Weise, namlich durch Armut und Askese, durch die Imitatio Christi. Bei
seinem Besuch in Rom 1510 rutscht er die Pilatustreppe auf den Knien hin-
auf und betet auf jeder Stufe drei Vaterunser, um den Grossvater aus dem
Fegefeuer zu erlosen. Er kimpft darum, das Gesetz Gottes zu erfiillen, und
verzweifelt daran. Er erkennt die Hinfélligkeit aller menschlichen Werke.
Und er erkennt, dass die Gerechtigkeit Gottes nicht das ist, was wir uns
darunter vorstellen. Im Wintersemester 1515/16 erklart der mittlerweile
zum Theologieprofessor aufgeriickte Augustinermonch seinen Studenten in
Wittenberg in der Vorlesung iiber den RGmerbrief: «Gott will uns nicht
durch eigene, sondern durch fremde Gerechtigkeit ... retten, durch eine
Gerechtigkeit, die nicht aus uns kommt, sondern die anderswoher in uns
hineinkommt, die nicht unserer Erde entspringt, sondern die vom Himmel
kommt.» Diese Gerechtigkeit ist Gnade, die den Glauben verleiht, der



826 ZWINGLI UND LUTHER

wiederum allein zur Gnade fiihrt. Anfang und Kern der lutherischen
Theologie ist die Lehre von der Gerechtwerdung des Menschen «sola
gratiax.

Fortan steht fiir Luther Gnade gegen Gesetz, Neues gegen Altes Testa-
ment. «Das Gesetz Gottes», sagt er 1518, «die allerheilsamste Lehre des
Lebens, kann den Menschen nicht zur Gerechtigkeit bringen, sondern steht
dem vielmehr entgegen ... Das Gesetz wirkt den Zorn Gottes, es totet,
verflucht, macht schuldig, richtet und verdammt alles, was nicht in Christus
ist ... Das Gesetz sagt ,Tu dies’ und es wird nie getan; die Gnade sagt
,Glaube an den‘ und schon ist alles getan.»

Mit der «Reformation», das heisst, der seit Jahrhunderten geforderten
Erneuerung der Kirche hatte die Rechtfertigungslehre des Wittenberger
Professors zunichst gar nichts zu tun. Luther wollte kein Reformator sein
und ist es in mancher Hinsicht auch nicht gewesen. Er hat das Wort
«Reformation» nie auf seine eigene Tatigkeit bezogen. «Reformationen»
waren Verbesserungen auf dieser Welt, er aber hatte das Wort Gottes zu
verkiinden. Allerdings stand sein «sola fide — sola gratia»-Prinzip in
krassem Gegensatz zur bestehenden religiosen Praxis. Wahrend Luther
feststellte «Die Werke der Menschen sehen zwar immer schon aus und
scheinen gut zu sein; es ist jedoch beweisbar, dass sie Todsiinden sind»,
eilten die Gldubigen von Messfeier zu Messfeier, pilgerten dahin, stifteten
dort und kauften Ablasszettel, unter anderem auch im nahen Magdeburg
beim Dominikanerprediger Tetzel. Dagegen verfasste Luther die noch recht
vorsichtig formulierten Ablassthesen, mit denen er dem kirchlichen Macht-
und Finanzapparat ins Fettndpfchen trat und eine Bewegung ausloste,
deren Verlauf und Ende er kaum voraussehen konnte. Nicht durch die
Formulierung einer theologischen Theorie, die durchaus ihre Vorldufer
hatte, iiberschritt Luther die Grenzen der Toleranz, sondern dadurch, dass
diese Theorie ihm als Grundlage einer pastoralen Kritik der Praxis diente.
Nicht Luther ging auf die traditionelle Kirche los, sondern die traditionelle
Kirche auf ihn, einen Mann, der sich als Verkiindiger und Mahner, keines-
wegs als Reformer oder gar Totengréber der Kirche verstand. Die Macht-
kirche verddchtigt Luther, der eine 1dngst iibliche Kritik mutig und offent-
lich formuliert hat, der Ketzerei, und macht ihm den Prozess, wihrend er
sich in den Jahren 1518/19 noch durchaus zuriickhalt, und zwar beharr-
lich, aber defensiv kdmpft. Erst 1520 schldgt er mit seinen grossen Pro-
grammschriften und der Verbrennung der Bannandrohungsbulle zuriick.

Die oberfldachliche Werkgerechtigkeit und die Verdusserlichung des
kirchlichen Apparates waren fiir Luther gar nicht ein Anlass zu Reformen,
sondern Orientierungshilfen zu einer heilsgeschichtlichen Standortbestim-
mung. Sie zeigten, dass man sich in einer Endzeit befand, dass das Gericht



ZWINGLI UND LUTHER 827

Gottes unmittelbar bevorstand. «Wahrlich, ich sage Euch: Hier wird kein
Stein auf dem andern bleiben, der nicht zerstort wiirde», sagt Jesus in
Mt. 24. Die Jiinger fragen: «Sage uns, wann wird dies geschehen, und was
wird das Zeichen deiner Wiederkehr und das Ende der Welt sein?» Jesus
antwortet: «Viele werden unter meinem Namen kommen und sagen: Ich
bin der Christus, und werden viele irrefiihren ... Dann wird man euch der
Drangsal preisgeben und euch toten, und ihr werdet um meines Namens
willen von allen Volkern gehasst sein ... Und viele falsche Propheten wer-
den auftreten und werden viele irrefiilhren ... Wer aber ausharrt bis ans
Ende, der wird gerettet werden. Und dieses Evangelium vom Reiche wird
auf dem ganzen Erdkreis gepredigt werden allen Volkern zum Zeugnis,
und dann wird das Ende kommen.» Fiir Luther trafen diese Endzeitvisionen
auf seine Zeit zu, und das Verhalten der romischen Kirche bestatigte ihn
darin. Die Endzeit aber stand im Zeichen des Satans: «Der Satan wird aus
seinem Gefdngnis losgelassen werden und wird ausgehen, um die Volker zu
verfithren» (Off. 20, 7-8). Tatsdchlich war die Tétigkeit des Satans iiberall
zu verspiiren: «Leser ...», mahnte Luther, «sei dem Herrn befohlen, und
bete fiir den Zuwachs der Verkiindigung gegen den Satan. Denn der ist
méchtig und bosartig, gerade jetzt gefihrlicher denn je, weil er weiss, dass
er nur noch eine kurze Frist wiiten kann.» Nicht, dass der Teufel die Men-
schen zur Siinde anhielt und dass auch Priester, Monche und selbst der
Papst davon nicht ausgenommen waren, war entscheidend. Entscheidend
war vielmehr, dass er Irrlehren verbreitete wie etwa die Lehre vom Ablass,
und dass er von der Kirche offensichtlich derart Besitz ergriffen hatte, dass
diese den Irrglauben forderte und die Verkiindigung des wahren Glaubens
unterdriickte. Unter diesen Umstdnden war eine «Reformation» der Kirche
aussichtslos und unnotig. Notig war die Umkehr jedes einzelnen in An-
betracht des nahen Endes.

Es erstaunt nicht, dass von einem «lutherischen Reformprogramm» nicht
die Rede sein kann. Alles, was Luther zum Leben in dieser Welt, zur welt-
lichen Ordnung sagte, war letztlich «Uberlebensethik im Chaos», trug den
Stempel des Provisorischen, des Ubergangs. Weder galt es, in der Art
Thomas Miintzners das Reich Gottes auf Erden zu errichten noch in der
Weise Zwinglis einen christlich-reformierten Staat zu schaffen — all das war
Hybris! —, es galt vielmehr, im Glauben stark zu bleiben und im Sinne
Augustins als civitas Dei hoffnungsfroh durch die letzten Tage der civitas
terrena auszuharren.

Im Unterschied zu Luther war Zwingli bewusster Reformer. Er war es
bereits in Glarus und, mit geringeren Wirkungsmoglichkeiten, in Einsiedeln.
Nicht das Ringen in der Klosterzelle, sondern die Auseinandersetzung mit
der politisch-kirchlichen Realitét und der Humanismus haben ihn geprégt.



828 ZWINGLI UND LUTHER

Nicht die freie Alpenluft des Toggenburgs, die er seit seinem sechsten
Lebensjahr nur noch selten geschnuppert hat, sondern die politische Zer-
rissenheit, die fruchtlosen und furchtbaren Verstrickungen in die grossen
europdischen Kriegsschauplitze, die sozialen Spannungen, die er in Glarus
antraf und auch in der iibrigen Eidgenossenschaft sehr wohl wahrnahm,
liessen Zwingli zum Kritiker werden. Er kritisierte als Humanist, und wie
Luther in gewisser Weise sein Leben lang Monch blieb, blieb er in manchem
sein Leben lang Humanist. Wie stark der Humanismus die beiden Reforma-
toren beeinflusst und geprédgt hat, ist eine ebenso oft diskutierte wie
schwierige Frage, weil der Humanismus eine sehr breit aufgeficherte
literarisch-philosophische Stromung war, die durchaus Querverbindungen
zu den scholastisch beherrschten Universitdten aufwies. Es gab wohl kaum
bedeutende Geister der Zeit, die nicht irgendwie vom Humanismus be-
einflusst waren. Auch wenn Luther seinem ganzen Charakter nach gewiss
alles andere als ein typischer Humanist war, so hat er doch die Herausgabe
des Neuen Testamentes in der griechischen Originalsprache durch Erasmus
sehr begriisst. Auch das lutherische «sola scriptura»-Prinzip ldsst sich als
konsequente Weiterfiihrung des humanistischen Aufrufs, ad fontes zuriick-
zugehen, begreifen, wenngleich es Luther dabei natiirlich nicht nur um eine
historisch-methodologische Frage ging und er entsprechende Vorbilder
auch in der augustinischen Tradition fand. Dagegen hatte Luthers vom
Endzeitbewusstsein geprigtes Weltbild mit dem humanistischen Bildungs-
optimismus nichts gemein. Zweifellos ist Zwingli vom Humanismus sehr
viel starker beeinflusst worden als Luther. Humanistisch ist sein intensives
Studium antiker Autoren. Humanistisch ist seine im Selbststudium erwor-
bene Beherrschung des Griechischen, in der er Luther iiberlegen war.
Humanistisch geprigt sind vor allem seine Reformbemiihungen, die im
«Fabelgedicht vom Ochsen» um 1510 erstmals fassbar werden. Als Huma-
nist wendet er sich zunéchst gegen den Reislauf nach Frankreich, spiter
gegen das SOldnerwesen iiberhaupt. Als Humanist wird er nach Ziirich
berufen und erregt dort erstmals Aufsehen, indem er als Leutpriester am
Grossmiinster die Perikopenordnung durchbricht und mit der fortlaufenden
Auslegung des Matthdus-Evangeliums seine Titigkeit aufnimmt. Als
Humanist kritisiert er Oberflachlichkeit und Verdusserlichung der Kirche
und drangt auf Reformen.

Dabei bleibt er allerdings nicht stehen. Er sieht immer mehr, dass die
humanistischen Reformansétze Papier bleiben und dass ihre Verfasser viel-
fach mit der gekonnten Formulierung ihr Ziel auch schon erreicht zu haben
glauben. Thn aber driangt es zur Tat. Dass es aber bis jetzt trotz guten
Willens nicht zur reformerischen Tat gekommen ist, beweist ihm die
menschliche Unzulédnglichkeit. Nicht die Vergeblichkeit asketischen Heils-



ZWINGLI UND LUTHER 829

ringens wie bei Luther, sondern die Verderbtheit der Gesellschaft und die
Vergeblichkeit vorangegangener Reformbemiihungen fithren Zwingli zur
Erkenntnis des «sola gratia — sola fide». Die Lehre von der Rechtfertigung
allein aus dem Glauben ist nicht der Anfang, sondern das Ende von Zwinglis
Weg zum Reformator.

Luther und Zwingli stimmen darin iiberein, dass der Christ allein durch
den aus dem Wort geschopften Glauben die Gnade erhalten konne. Wann
aber wird diese Begnadigung wirksam? Am baldigen Jiingsten Gericht,
meint Luther. Auch hier und jetzt, meint Zwingli, denn fiir ihn steht das
Jiingste Gericht gar nicht so bald bevor: «Wer kann sich der Erkenntnis
entziehen, dass der Tag des Herrn da sei ..., nicht der letzte Tag, wo der
Herr diese ganze Welt richten wird, sondern der Tag der Erneuerung der
gegenwiirtigen Verhiiltnisse», schreibt er im Vorwort zum «Commentarius
de vera et falsa religione».

«Regnum Christi etiam externum» — das Reich Christi ist nicht nur
unsichtbar in den Herzen der dem Gottesreich zustrebenden Pilgerschar,
sondern entfaltet sich auch hier und jetzt: in Ziirich, in der Eidgenossen-
schaft, auf der ganzen Welt. Was humanistischer Wille nicht zustande
brachte, bringt die Verkiindigung des Evangeliums durch Gottes Propheten
Zwingli zustande: die Erneuerung der christlichen Gemeinschaft auf der
Basis des Schriftprinzips. «Sola scriptura» — das ist fiir Zwingli nicht nur
Basis des Glaubens, sondern auch Basis der gesellschaftlichen Ordnung.
Dementsprechend wird nun «reformiert» : Was nicht schriftgemass ist, hat
zu verschwinden: Bilder, Fastenrituale, Pilgerfahrten, Kloster, Messfeier.
An die Stelle der universalen hierarchischen Priesterkirche tritt die Ge-
meinde, die zugleich Kirchgemeinde und politische Gemeinde ist. In ihr
wird der neu gewonnene wahre Glaube wirksam. Gottes Wort bezweckt
nicht nur individuelle Erlosung, sondern auch den «gemeinen Nutzen».
Zwar bleibt auch diese erneuerte christliche Gemeinschaft unvollkommen,
stindhaft, zwar bleibt der ewige Friede in vollkommener Liebe im Reich
Gottes vorldaufig Verheissung. Aber im Unterschied zu Luther steht die
Gnade Gottes nicht im Gegensatz zum Gesetz Gottes. Die mit der Refor-
mation den Menschen erwiesene Gnade ermdoglicht es ihnen vielmehr, den
Willen Gottes bis zu einem gewissen Grade zu erfiillen — sofern sie die
Botschaft annehmen. Damit begriindet Zwingli seinen Kampf um die
Durchsetzung der Reformation in der ganzen Eidgenossenschaft.

Einheit und Vielfalt der reformatorischen Bewegung

Der Blick aus den Kulissen heraus ergibt im wesentlichen, dass mit Zwingli
und Luther zwei ganz verschiedene Menschen auf verschiedenen Wegen



830 ZWINGLI UND LUTHER

mit verschiedenen Zielen auf die Biihne des Reformationsgeschehens ge-
langt sind. Nunmehr stellt sich nicht mehr die Frage, was sie unterscheide,
sondern, was sie iiberhaupt verbinde. Wie konnte die Reformation — was
zunichst bei Freund und Feind der Fall war — iiberhaupt je als einheitliche
Bewegung empfunden werden?

Die Reformation gleicht in ihrer ersten Phase, die etwa von 1517 bis
1525 anzusetzen ist, einem ungebandigten, Hochwasser fithrenden Strom,
der alle moglichen Stimme, Aste, losgebrochene Schilfrohre und dazu viel
Geschiebe mit sich fiihrt, ohne sie reinlich zu trennen und auszuscheiden.
Nicht nur Luther und Zwingli, sondern auch die T#dufer und Schwéarmer
trieben zunéchst in diesem Bette einem noch kaum erkennbaren Ziel ent-
gegen. Die Reformation erreichte in diesen Jahren ihre Breiten- und Tiefen-
wirkung nicht durch dogmatische Wilzer oder klar paraphierte Katechis-
men, sondern durch Flugschriften und Schlagworte: Sola scriptura — sola
fide — sola gratia! Im Bekenntnis zu diesen Prinzipien unterschieden sich
Luther und Zwingli nicht, auch wenn sie auf unterschiedliche Weise dazu
gelangt waren und auch unterschiedliche Schliisse daraus zogen. Die Re-
formation war Protestbewegung gegen Rom, gegen den Papst, gegen die
traditionelle Machtkirche. Fiir Zwingli wie fiir Luther war das Papsttum die
Verkorperung des Antichrists. Auch die Gegenseite differenzierte nicht:
Ketzer waren Ketzer — ob unter ihnen selbst noch Unterschiede bestanden,
interessierte zunédchst wenig.

Bannertréiger der reformatorischen Bewegung aber war Martin Luther.
Er, der unbekannte Monch und Schreibtischgelehrte, hatte die Thesen gegen
den Ablass angeschlagen, er hatte in Leipzig die Autoritit der Konzilien
offentlich in Frage gestellt, er hatte die Bannandrohungsbulle verbrannt,
er hatte in Worms vor versammeltem Reichstag dem Kaiser die Stirn ge-
boten. Er war nun in Bann und Reichsacht. Er hatte es als erster gewagt —
dieses Verdienst konnte niemand Luther absprechen, auch Zwingli nicht.
Und wenn nun Partei ergriffen werden musste, dann eben fiir oder gegen
Luther. Der erste Vorwurf, der gegen Zwingli erhoben wurde, lautete, er
predige lutherisch, er stehe auf der Seite des Ge#chteten. Zwingli betonte
zwar, er predige einfach das Evangelium und sei selbstindig zu dessen
Verstandnis gelangt, ohne sich aber von Luther in der Sache zu distan-
zieren.

Die ersten Spannungen in der scheinbar reformatorischen Einheits-
front zeigten sich bereits mit dem Auftreten der «Schwirmer», die wihrend
der Abwesenheit Luthers auf der Wartburg (1521/22) in Wittenberg eine
radikale Kirchenreform mit Bildersturm, sofortiger Abschaffung der Mess-
feier, Schliessung der Kloster und Aufhebung des Zolibats einleiteten.
Trager dieser Bewegung waren einerseits die ausgesprochen apokalyptisch



ZWINGLI UND LUTHER 831

geprigten «Zwickauer Propheten» Nikolaus Storch und Thomas Drechsel,
andererseits der Gefihrte Luthers von Leipzig, Andreas Karlstadt. Ahnlich
wie Zwingli, den er damals noch nicht kannte, dringte auch Karlstadt auf
die soziale Anwendung des neu gewonnenen Glaubens in Wittenberg,
was Luther als frevelhaften Versuch zur Aufrichtung des Gottesreiches aus
eigener Kraft empfand. Wahrend sich aus dem Prophetentum der «Zwick-
auer» die radikale Linke der Reformation unter Thomas Miintzer ent-
wickelte, fand der ebenfalls vertriebene Karlstadt spiter bezeichnender-
weise Zuflucht in Ziirich. In manchem nahm der Streit zwischen Luther und
Karlstadt den Streit zwischen Luther und Zwingli vorweg. Nur wenige Jahre
spater spaltete sich im reformierten Ziirich die Téuferbewegung ab, die
stark auf die siiddeutsche Bauernbewegung einwirkte und auch Verbindun-
gen zu Miintzer aufzubauen versuchte. Die Entwicklung eines radikalen,
teilweise chiliastischen und sozialrevolutiondren «Linksfliigels» bewies
bereits die Uneinheitlichkeit der reformatorischen Bewegung, verdeckte
indessen noch die Unterschiede zwischen Zwingli und Luther, die beide,
wenn auch nicht aus den gleichen Griinden, auf der Seite ihrer Obrigkeiten
standen. Der reformatorische Strom gabelte sich: die eine Hilfte stiirzte in
den Abgrund des Bauernkrieges von 1525, die andere in die Auffangbecken
reformationsfreundlicher Fiirsten und stddtischer Rite.

Um die Mitte der zwanziger Jahre des 16.Jahrhunderts begannen sich
die konfessionellen Lager in Deutschland und in der Schweiz deutlicher
abzuzeichnen. «Reformierte» Lander und Stddte mit «reformierten» Kirchen
standen dem Kaiser, dem Papst und deren Anhingern gegeniiber, macht-
missig eindeutig unterlegen und gerettet vielleicht nur dadurch, dass der
Kaiser noch zahlreiche andere Feinde hatte, mit dem Papst nicht auf bestem
Fuss stand und kirchliche Reformen ohne Antastung der dogmatischen
Substanz nicht ablehnte. Um sich in dieser bedriangten Lage zu behaupten,
geniigte es nicht mehr, Schlagworte zu verbreiten, gegen Rom zu agitieren
und lauthals zu verkiinden, woran man nicht mehr glaubte. Man musste
vielmehr auch deutlich und ausdriicklich formulieren, was man glaubte:
um den Fiirsten und Biirgermeistern klar zu machen, dass man nichts mit
den Revolutiondren wie Miintzer oder den Tdufern gemein hatte, um dem
Kaiser und den romisch gesinnten Reichsfiirsten geschlossen entgegentreten
zu konnen, aber auch, um den oft hilflosen Klerikern in Stadt und Land, die
nun plotzlich das Evangelium predigen sollten, nachdem sie bisher immer
nur die Messe gelesen hatten, eine Richtschnur zu geben. Mit der Kon-
fessionalisierung, der klaren, umfassenden Formulierung evangelischer
Lehre, mussten aber auch die Unterschiede zwischen Luther und Zwingli
offenkundig werden. Dem Augsburger Reichstag von 1530 lagen nicht ein
evangelisches Bekenntnis vor, sondern drei: die zuriickhaltende Confessio



832 ZWINGLI UND LUTHER

Augustana Melanchthons und Luthers, die Ratio Fidei Zwinglis und die
vermittelnde Confessio Tetrapolitana (der Stddte Strassburg, Lindau, Mem-
mingen und Konstanz) Martin Butzers.

Dass die Gegensitze zwischen Luther und Zwingli gerade in der Dis-
kussion um das Abendmahl manifest wurden und zum Abendmahlsstreit
filhrten, war kein Zufall. Einmal zeigte sich hier so deutlich wie sonst
nirgends die Diskrepanz zwischen dem unbeirrbaren Vertrauen Luthers in
die paradoxale Unerforschlichkeit des Willen Gottes und dem unbeirrbaren
Vertrauen Zwinglis in den gottlichen Logos, der die Schrift erhellt. «Gott
geb, er sey in loco oder nicht, das iiberlass ich Gott», entgegnete Luther
in Marburg auf Zwinglis Angriff auf die leibliche Ubiquitédt Christi, und
Zwingli replizierte: «Was im Glauben absurd ist, das ist wirklich absurd!»
Aber nicht nur fiir die streitenden Theologen, auch fiir die Glaubigen war
die Abendmahlsfrage zentral. Nicht die Predigt, sondern die Messfeier hatte
im Mittelpunkt des vorreformatorischen Gottesdienstes gestanden. Nicht
nur Zwingli und Luther, sondern auch alle ihre Zeitgenossen aber waren
Kinder des Spitmittelalters, waren in der vorreformatorischen Zeit gross
geworden. Das Geheimnis um Wein und Brot iibertraf an Bedeutung fiir
den Gldubigen selbst die Kloster-, die Bilder- oder die Zolibatsfrage — kein
Wunder, dass die reformierten Obrigkeiten die Neugestaltung der Messfeier
meist als letztes an die Hand nahmen. Ob die Eucharistie ein Werk Gottes,
ein glaubensvermittelndes Sakrament oder aber ein Werk der glaubigen
Gemeinde war, das war fiir den Christen des 16.Jahrhunderts ein zentraler
Unterschied. Wer hier irrte, der konnte wohl kaum durch den Glauben vor
Gott gerecht werden.

Die Spaltung

Die Spaltung, die durch das Scheitern der Marburger Verhandlungen 1529
besiegelt wurde, hat Zwingli wohl harter getroffen als Luther. Fiir Luther
war sie ein Beweis dafiir, dass der Teufel nach der Papstkirche, den
Schwirmern und T4ufern nun eben auch von den «Sakramentierern» (d. h.
Sakramentsleugnern) um Zwingli Besitz ergriffen hatte. «<Wer hat je gelesen
in der Schrift, dass ,Leib‘ soviel wie ,Leibes Zeichen‘ und ,ist‘ soviel wie
,bedeutet’ heissen soll? Ja, welche Sprache hat in aller Welt jemals so
geredet? Es ist nur der Ubermut und die Bosheit des leidigen Teufels, der
unser durch solche Schwirmer (womit hier Zwingli gemeint ist) in dieser
grossen Sache spottet!» Der Tod Zwinglis in der Schlacht bei Kappel
bestitigte sein Urteil. Fiir Zwingli dagegen bedeutete Marburg eine mensch-
liche und politische Erschiitterung. Menschlich, weil er Luthers Verdienste



ZWINGLI UND LUTHER 833

nie bestritten hatte und wohl eher als sein Kontrahent zwischen Sache und
Person zu unterscheiden wusste, politisch, weil mit Marburg der Plan eines
grossen evangelischen Bundes von Ziirich bis Wittenberg zusammenbrach.
Das unterschiedliche Bekenntnis verhinderte das Biindnis. Fiir Luther, fiir
den das drohende Gericht Gottes bedeutend wichtiger war als das Straf-
gericht eines allfillig siegreichen Kaisers iiber die uneinigen Protestanten,
war der Bruch kein Verhingnis, sondern eine offenbar notwendige Flur-
bereinigung, eine klare Scheidung zwischen Glaubigen und Verirrten. Fiir
Zwingli dagegen war er ein schwerer Riickschlag, der die Verkiindigung
des wahren Evangeliums und die darauf beruhenden Reformen in Kirche
und Staat in schwere Gefahr brachte. Um so eifriger versuchte er dann in
den letzten zwei Jahren seines Wirkens, wenigstens die Reformation in der
ganzen Eidgenossenschaft durchzusetzen und die Beziehung zu den siid-
deutschen Stidten und zu Hessen aufrechtzuerhalten. Das Ende seines
Strebens war Kappel.

Sieger im Streit blieb scheinbar Martin Luther. Das Luthertum wurde
zur Landeskirche vieler deutscher Fiirstentiimer und Stiddte sowie der
skandinavischen Staaten. Was an Luther unbequem war, ndmlich sein von
Augustin geprigter Kirchenbegriff, wurde freilich von der lutherischen
Orthodoxie verdringt. Die lutherische Kirche wurde eine politisch un-
gefdhrliche, auf den einzelnen und dessen jenseitiges Heil ausgerichtete
Kirche. Demgegeniiber war Zwinglis Kirche eine unbequeme, anspruchs-
volle Kirche, die mit ihrer Forderung «regnum Christi etiam in externum»
vom Volk wie von der Obrigkeit recht viel an Glaubenseifer und Zucht
verlangte. Sie blieb auf Teile der Eidgenossenschaft beschriinkt, scheinbar
zum Provinzialismus verdammt. Und selbst hier erfuhr sie in der langen
Ara Heinrich Bullingers und danach Adaptionen zur obrigkeitstreuen,
wenig kritischen Kirche ihrer gnadigen Herren hin. Phinomenologisch,
wenn auch nicht dogmatisch, unterschied sich die ziircherische Landes-
kirche des 17.Jahrhunderts nicht allzu stark von der kursédchsischen.

Zwingli hat keine Weltkirche geschaffen, kein geschlossenes theologi-
sches System zum verbindlichen Glaubensgut vieler Menschen gemacht.
Wohl aber hat er einzelne Gedanken von grosser Tragweite und Sprengkraft
entwickelt. Die Zuwendung auch zur Welt, die Sorge auch um den Staat,
um die Gemeinschaft, das Vertrauen, trotz aller menschlichen Mingel
durch die Gnade Gottes diese Welt sinnvoll gestalten zu konnen: das sind
Gedanken, die mittelbar spétere Jahrhunderte geprégt haben. Sie fiihren
iiber Calvin zu den emanzipatorischen Bewegungen des Calvinismus in den
Niederlanden, in Frankreich und in Grossbritannien. Sie fithren von daher
weiter zur Aufkldrung und zum Liberalismus, zum Fortschrittsgedanken
und zum Sozialstaat moderner Prégung, freilich in sdkularisierter, von der



834 ZWINGLI UND LUTHER

Bindung an Gottes Verkiindigung befreiter und dadurch zunehmend un-
verbindlicher Form.

Je in ihrer besonderen Weise sind Luther wie Zwingli aktuell geblieben.
Luther war ein Prophet der Endzeit. Insofern ist er zeitlos giiltig, und seine
Aktualitit ist eine Funktion unseres eigenen Endzeitbewusstseins. Zwingli
war ein Prophet der Neuzeit. Seine Gedanken haben ihre Friichte bereits
hervorgebracht, Friichte, die uns heute vielfach unreflektierte Selbstver-
standlichkeit sind und deren Herkunft wir kaum mehr erkennen vermogen.
Seine Aktualitdt ist eine Funktion unseres eigenen Geschichtsbewusstseins.

= Spriingli-Torten
halt genugend )
versichert? lassen Ihre Dessert-Traume

Unsere Mitarbeiter sind gerne wahr werden.
bereit, Sie prompt
und unverbindlich zu beraten.

Sohwelzenschﬂé%Mohhar
| macht Menschen sicher |




	Zwingli und Luther : Einheit und Gegensätzlichkeit zweier Reformatoren

