
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Mutter Natur am Zürcher See : zu einem Gedicht Goethes

Autor: Kaiser, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerhard Kaiser

Mutter Natur am Zürcher See

Zu einem Gedicht Goethes

Mutter Natur ist eine moderne Erfindung. Gewiss kennt die Antike mütterliche

Erd-, Fruchtbarkeits- und Nachtgöttinnen neben männlichen
Himmels- und Lichtgöttern, doch nicht die strenge Dualität von Vater
Geist und Mutter Natur, deren eigentümlich Modernes in der Innerlichkeit
und zugleich Abstraktheit dieser Grössen liegt. Mutter Natur ist sosehr in
uns wie um uns, und eben darin ist sie das Andere des Geistes, der sich ihr
gegenüber und in sie eingebettet findet.

«Schön ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht
Auf die Fluren verstreut, schöner ein froh Gesicht,
Das den grossen Gedanken
Deiner Schöpfung noch Einmal denkt.»

So hebt Friedrich Gottlieb Klopstocks Ode «Der Zürchersee» an, die eine
Kahnfahrt des jungen norddeutschen «Messias»-Sängers mit Verehrern aus
der guten Gesellschaft Zürichs am 30. Juli 1750 fast ekstatisch überhöht.
Da ist sie - Mutter Natur im Glanz, der auf dem Neuen liegt. Schon 1645
hat der barocke Schriftsteller Philipp von Zesen in seinem Roman «Die
adriatische Rosemund» «Zeugemutter» als Übersetzung für das lateinische
Wort natura vorgeschlagen1; schon das angehende Mittelalter kennt die
Rede vom Buch der Natur2, aber dabei wird die Natur immer als Schöpfung
und Schrift des biblischen Vatergottes gedacht, der nicht ihr gegenüber
oder in ihr, sondern über ihr steht3. Die Vorstellung der Mütterlichkeit der
Natur bleibt unentfaltet, solange der Mensch in seiner Lebenspraxis auf
Zurückdrängung ihrer Übermacht angewiesen ist. Klopstocks Gedicht
deutet auf den historischen Augenblick, in dem Natur das verlorene Paradies

zu werden beginnt, aus dem der Mensch sich auf dem Wege
expandierender Naturbeherrschung entfernt. Mutter Natur entlässt ihre Kinder,
die, zum Bewusstsein gelangend, deren Gestalt wahrzunehmen beginnen.

Doch noch feiert sich der überlegene Geist. Schöner als die Pracht von
Mutter Natur ist der Mensch, der die Natur als Schöpfung nachzudenken

vermag. Nicht eine Schöpfungstätigkeit von Mutter Natur wird bei Klop-



624 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

stock bedacht; vielmehr kann Mutter Natur erfinden, weil sie von Gott
geschöpft ist, weil ihr Vorhandensein - Klopstocks «Frühlingsfeyer»
spricht davon - das durch die Zeiten gehende Schöpfungswunder Gottes
ist. Noch ist Mutter Natur die Tochter Gottvaters.

Beim jungen Goethe erst - mehr als zwanzig Jahre später - tritt dem
Wandrer, in dem der reflektierende Geist repräsentiert ist, in einer
hymnischen Idylle die Gestalt einer Naturmadonna mit dem Säugling auf dem
Arm entgegen. Sie ist Gegenbild zur christlichen Madonna, denn diese ist
das Gefäss des geistig zeugenden Vatergottes, während in Goethes Idylle
die Natur den Geist aus sich erzeugt, der sie dann rückwirkend, in der
Gestalt des Wandrers, begreift: ein mütterlicher statt des väterlichen
Anfangs. Der moderne Mythos steht fertig da in der mythischen Figur.

Und wiederum ist der Zürcher See ein Ort der Aussprache des neuen
Lebensgefühls, so dass in zweifacher Hinsicht gesagt werden kann, Mutter
Natur sei auf dem Zürcher See erfunden worden. Am «15. Junius 1775,
aufm Zürichersee» trägt Goethe in das Tagebuch seiner ersten Schweizer
Reise die folgenden Verse ein. Sie sind während einer Bootsfahrt improvisiert,

die gewiss auch eine Reminiszenz an Klopstocks literarische Bootsfahrt

am gleichen Ort war, zumal die Grafen Stolberg, enge Freunde und
Verehrer Klopstocks, Goethe begleiteten:

«Ich saug' an meiner Nabelschnur
Nun Nahrung aus der Welt.
Und herrlich rings ist die Natur,
Die mich am Busen hält.
Die Welle wieget unsern Kahn
Im Rudertakt hinauf,
Und Berge wolkenangetan
Entgegnen unserm Lauf.

Aug mein Aug, was sinkst du nieder
Goldne Träume, kommt ihr wieder
Weg, du Traum, so gold du bist,
Hier auch Lieb und Leben ist.

Auf der Welle blinken
Tausend schwebende Sterne,
Liebe Nebel trinken
Rings die türmende Ferne,
Morgenwind umflügelt
Die beschattete Bucht,
Und im See bespiegelt
Sich die reifende Frucht.»



MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE 625

Biographisch ist das Gedicht, wie die gesamte Reise, ein Ablösungsversuch

Goethes von Lili Schönemann, der Frankfurter grossbürgerlichen
Verlobten, von der sich Goethe unter Schmerzen wegbewegt, weil er die

Einbindung in die patrizische Gesellschaft der alten Reichsstadt fürchtet.
In der Formel «Lieb und Leben» ist, wie öfter in der Lili-Lyrik, der Name
der noch immer Geliebten umspielt4. Aber nicht eine autobiographische
Reflexion, vielmehr ein Gedicht hat Goethe in sein Tagebuch geschrieben,
das sich schon durch seine Form über den biographischen Zusammenhang
hinaushebt und den Namen der Geliebten hinter sich zurücklässt. Es will
nicht auf Biographie reduziert, es will auf Mutter Natur, auf Lieb und
Leben hin extrapoliert werden, in denen nicht nur der Name Lilis
untergegangen ist.

In drei grossen Bildern entfaltet die erste Strophe die Vorstellung einer
Ureinheit von Mensch und Welt, die als Natur mütterlich ist: im Bild
embryonaler Geborgenheit im mütterlichen Blutkreislauf; im Bild der

Bettung des Säuglings am Busen der Mutter; schliesslich im Bild vom Kahn
als Wiege, mit dem die Vorstellung vom Wiegenkind bei der Mutter leicht
angespielt wird und auch schon in der Auffächerung optischer Phänomene
vergeht. Der Jambentakt der Strophe, der völlige Zusammenklang von
Wellenbewegung und Rudertakt, das Ineinanderschwingen, fast Kreisen
optischer Eindrücke, bei dem einem Hinauflaufen von Welle und Kahn ein

dynamisches Hinab der Berge entgegenkommt, schliesslich das Aufgehen
des Ich im Wir arbeiten die grosse Einheitserfahrung weiter aus.

Dennoch ist die Stimmung der Strophe weniger einheitlich, als es
zunächst scheint. Der emphatischen Rede von einer zeitlich unhintergehbaren
Einheit ist ein «Nun» eingebettet, das nicht nur die Zeitlosigkeit des Augenblicks,

sondern auch den Augenblick als Zeiteinschnitt anspricht. ,Nun' ist
nicht ,immer'. Und sind nicht die Bilder selbst inkohärent, weist nicht ihre
Folge und schliesslich ihr Untergang in Einzelerscheinungen einer Landschaft

darauf hin, dass etwas ausserhalb der Benennung und Preisung der
Ganzheit bleibt?

Der Embryo saugt nicht an der Nabelschnur; ihm fliesst Nahrung zu.
Saugen bezeichnet demgegenüber eine äusserst lustvolle Lebensaktivität.
Dazu passt, dass sich im Bild subjektlosen anfänglichen Aufgehobenseins
ein Ich nach vorn, an den Anfang des Gedichts drängt. Besitzansprüche
(«meine Nabelschnur» ist eine absurde Formulierung) und Deklarationen
(«Und herrlich rings ist die Natur») gehen von ihm aus. Sein Pathos und
seine Energie überfluten in rhythmischen Stossen das wiegende Metrum,
das sich erst in der zweiten Strophenhälfte durchsetzt5, mit dem Bild des

Wiegens selbst. Erst jetzt sinkt auch das ,Ich' in das ,Wir' zurück, das sich
im Possessivpronomen «unser Kahn» versteckt. Erst jetzt also, im Augen-



626 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

blick der Auflösung, des Untertauchens der ,Urbilder', kommen Anspruch
und Erfahrung zur Deckung, hat sich der Anspruch auf das Erfahrungsniveau

herabgestimmt. Es ist genau der Punkt des Gedichts, wo im
Schwingen und Kreisen der Wahrnehmungen doch die Distinktion polarer
Erscheinungen beginnt: Menschenwerk (Kahn) und Natur; Wasser und
Erde, Wolken als Trübungsphänomen der Luft, Oben und Unten, Festes
und Flüssiges. Es ist auch der Punkt, an dem die neue Vorstellung vom
«Lauf» das Bild des wiegenden Kahns zersetzt. Die Assoziationsreihe
Embryo-Säugling-Wiegenkind verliert sich in der flüchtigen Erinnerung
an das Laufkind, das nun auf eigenen Füssen steht.

Das Ich ist das Unterscheidende; mein Auge, mit dessen Anrede die
zweite Strophe beginnt, ist das Sinnesorgan der Unterscheidung. Das
wahrnehmend unterscheidende Ich, das die Unterscheidung doch vermeiden
wollte, unterscheidet sich zwangsläufig am Ende von dem, was es
wahrnimmt, von der Natur. Es fällt zurück - nicht auf Natur, sondern auf sich.
Das Metrum springt von Jamben auf Trochäen um, die in den beiden ersten
Versen der zweiten Strophe im Sprechrhythmus voll realisiert werden. Die
Zeilen werden länger: durchgehend vierhebig, wo in der ersten Strophe
vier- und dreihebige Zeilen wechseln. Der Ton sinkt entsprechend dem
Sinken des Auges; der Paarreim, innerhalb dessen jeder Reimzeile eine
syntaktische Einheit entspricht, bringt nach je zwei Zeilen einen
Ruhepunkt, während der Kreuzreim der ersten Strophe von der ersten zur dritten
und von der zweiten zur vierten Zeile weiterdrängt, so wie in der ersten
Strophe zweimal auch die syntaktische Einheit über die Versgrenze hinweggeht

(Nabelschnur /Nun; Kahn/Im).
Dem Auge widerfährt, dass es sinkt, wo es doch schauen wollte. Es

erleidet sein Sinken. Leiden und Selbstreflexion des Ichs, das sich in seinen

Organen wahrnimmt, fallen zusammen. Wie Ich und Welt im Akt der
Reflexion auseinandertreten, so Innen und Aussen, Nähe und Ferne.
«Hier» setzt ein ,Dort', «wieder» ein ,Einst' und ,Jetzt' voraus. Goldne
Träume von Lieb und Leben kehren wieder. Gold bedeutet bei Goethe
vitale Tiefe. Geht es nur um den Gegensatz von Realität und Imagination
Nein, denn blosse Imaginationen von Lieb und Leben bedürften angesichts
einer mächtigen Gegenwart kaum einer so bis in den Sprechton gewaltsamen

Zurückweisung, wie sie die dritte und vierte Zeile der zweiten
Strophe enthalten.

«Weg, du Traum, so gold du bist» ist ein vor Anstrengung und Eile
verkürzter, prädikatsloser Befehlssatz, dem bei logischem Argumentieren der
Konzessivsatz vorherzugehen hätte: ,So sehr du golden bist, sollst du doch
weggehen!' Auch «so gold» verkürzt noch einmal die Rede, und die
folgende Zeile gerät vollends in die Defensive. Stünde lediglich der Traum von



MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE 627

Lieb und Leben gegen die Realität der Liebe und des Lebens, wäre eine

Formulierung wie ,nur hier Lieb und Leben ist' oder ,hier erst Lieb und
Leben ist' zu erwarten, wobei der erste Satz auch dem metrischen Schema

entspräche. «Hier auch» beschwört geradezu, dass nicht nur dort, sondern
auch hier Lieb und Leben anwesend sind, und die Beschwörung gerät so

heftig, dass «auch» als betontes Wort an der Stelle einer metrischen
Senkung mit äusserster Härte an das ebenso betonte einsilbige «Hier» stösst.

Was da hervordrängt ist das, was in der ersten Strophe mit Emphase
niedergehalten wurde: dass es eine Zeit voll Lieb und Leben vor der Gegenwart

gab, die dort als absoluter Anfang erscheint. Es gab eine Zeit vor der

Zeitrechnung, die im ,Nun' der ersten Strophe eingeführt werden sollte. Sie

konnte noch nicht angeeignete Erinnerung werden, weil sie verdrängt wird
und deshalb als Obsession, Wahn, Traum zurückkommt6. Der Traum wird
solange nicht Erinnerung werden, wie in ihm der Anspruch liegt, in einer
Zukunft als volle Wirklichkeit wiederzukehren. Das Gedicht über die
Natur, welcher der Mensch eingebettet ist, scheint sich damit in ein Gedicht
über den Menschen zu verkehren, der von der Natur ausgeschlossen ist:
durch Reflexion, durch Diskontinuitäten, durch unversöhnbare
Widersprüche, wo in der aussermenschlichen Natur Kontinuität und reines Dasein
herrschen, innerhalb dessen Polarität Zusammengehörigkeit des Entgegengesetzten

bedeutet.
Beim Menschen dementiert jede Einheitserfahrung die vorhergehende,

diskreditiert sie als blossen Traum und wird doch ebenso von der
vorhergehenden Einheitserfahrung dementiert, weil sie gleichfalls vergehen wird,
nicht zuletzt unter der Gewalt des zum Wahn gewordenen Gewesenen.

Doch das Gedicht hört so nicht auf. Die angestrengte Rückwendung ins
Hier löst sich unerwartet - bei der Überarbeitung für die Werkausgabe von
1789 bringt Goethe an dieser Stelle einen Stropheneinschnitt an - in einem
tänzerischen Rhythmus, bei dem bis zum Gedichtschluss Metrum und
Rhythmus zusammenklingen. Das Tanzen, auch im Bild von den schwebenden

Sternen evoziert, entsteht dadurch, dass die vierhebigen Trochäenverse
des Strophenanfangs zu dreihebigen Zeilen verkürzt werden, wie sie sich
in der ersten Strophe in der zweiten, vierten, sechsten und achten Zeile
finden. Dabei wird jeweils in der zweiten, vierten, sechsten und achten
Zeile der neuen metrischen Einheit der vorletzte Trochäus in einen Daktylus

verwandelt, der als Hebung mit zwei folgenden Senkungen wieder an
die Jamben der ersten Strophe anklingt, ihr Wiegen aber in das Tänzeln
verwandelt: schwebende / türmende / -schattete / reifende7. Dem Wiegen
gab sich das Ich nach anfänglicher Aktivität hin; das Sinken erlitt es, bis es

sich zur Aktivität aufraffte; im Tanzen kommen Hingabe und Aktivität
harmonisch zusammen.



628 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

So entstehen auch andere Harmonien auf neuer Stufe neu, dergestalt
nämlich, dass gleichzeitig Polaritäten weiterentfaltet und Unterscheidungen
dem Übergreifenden eingebettet werden. An die Stelle von Gegenläufigkeiten,

die einander überlagerten, tritt die Balance, tritt die Einheit in der
Geschiedenheit. Zunächst kommen aus dem Kreisen der Impressionen in
der ersten Strophe und aus der folgenden Entwicklung der Zeitdimension
Andeutungen der Tages- und Jahreszeitenzyklik hervor: Morgenwind um-
flügelt die Bucht, in deren Schatten eine Ahnung der Nacht nistet; das

Sonnenlicht bricht sich auf den Wellen zu Sternen; die reifende Frucht
wächst vom Frühjahr durch den Sommer ihrem Herbst zu, der Fülle der
Ernte, die zugleich auf den Winter, den Tod vordeutet, in dem alles Leben
in seinen Anfang zurück mündet.

In der Sonne, die sich durch die Sterne auf dem Wasser bezeugt, zeigt
sich nicht nur die Helle des Luftbereichs, sondern auch das Gold des

Lebens. Die Sonne als das himmlische Urlicht und der Wind, das alte
Symbol für den Heiligen Geist, deuten in äusserst verschwiegener Weise
auf die göttliche Schöpfungs- und Zeugungskraft, aber sie ist in diesem
Gedicht nicht hinter oder über der Natur, sondern sie gehört ihrer
Göttlichkeit des liebenden Empfangens und Bergens polar zu. Diese steht am
Ende des Gedichts wiederum königlich da. Der Wind, der wie in der
Genesis als Geist Gottes über den Wassern schwebt, umflügelt, umhüllt die
Bucht, deren Beschattetsein nun den Anklang an den biblischen Wortsinn
entlässt, nach dem der Geist Gottes Maria befruchtend «überschattet»
(Luk 1.34). In der reifenden Frucht ist der im Fruchtwasser reifende
Embryo zart erinnert. In diesem Ziel des Gedichts, in der Konzentration
der Natur in Befruchtung und Frucht treten die Polaritäten ins Enge
zusammen: wie Wasser und Gestirne in der Spiegelung in eine Ebene fallen,
wie liebe Nebel die türmende Ferne trinken, die doch vorhanden bleibt,
indem sie benannt wird, wie der sonst die Horizonte aufreissende Wind die
Bucht umrundet, wie das milchige Licht eines diesigen Sonnentages Glanz
und Trübes zusammenfliessen lässt. Der Spiegeltanz der Sonnensterne
kommt wie der Tanzrhythmus zur Ruhe:

«Und im See bespiegelt
Sich die reifende Frucht.»

Wo bleibt bei alledem das Ich, das erste Wort des Gedichts Es kehrt
verwandelt wieder im letzten: Frucht. Die geläufige neutestamentliche
Episode, die den Wind als Bild des Heiligen Geistes verwendet, ist das

Gespräch Christi mit Nikodemus, wo vom Geheimnis der Wiedergeburt
die Rede ist. Das Ich ist im Bild der Frucht wiedergeboren - es ist in Natur
übergegangen, aber auch: die Natur ist zum Bild des Ich geworden. Die



MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE 629

erste Strophe müht sich an einer Personifikation der das Ich bergenden
Mutter Natur ab, die als Personifikation, als Allegorisierung eines Begriffs
von Natur, schon von Trennung zeugt. Die letzte Strophe endet in einem

Symbol, das die Gegenständlichkeit der Natur selbst auf das Ich durchsichtig

macht. So der ganze letzte Teil des Gedichts. Er spricht nur noch
von Naturphänomenen, aber sie spiegeln einen erotisierenden Blick zurück.
Liebe Nebel vergegenständlichen die Innerlichkeit, in die das Ich gerade
noch versunken war; sie sind entäussertes Inneres; sie sind - der Wortlaut
sagt es - die Spiegelgestalt von «Lieb und Leben» 8.

Ihre höchste Stufe erreichen Spiegelstruktur und Spiegelungssymbolik
allerdings erst im Schlusssymbol des Gedichts. Die Spiegelung von Gestirn
und Welle ineinander ist ein bedeutendes und immer wieder im Werk
Goethes aufscheinendes Symbol für die Ganzheit der Welt und die
harmonische Entsprechung von Welt und Mensch 9. Zugleich aber ist in diesem
Ganzheitszeichen auch ein Moment der Brechung eingezeichnet. Gestirn
und Welle werden im Spiegelbild nicht nur vereinigt, sie werden nicht nur
ins Enge gezogen, sie werden auch in der Vereinigung unaufhebbar
getrennt. Bild und Spiegelbild, Spiegel und Gespiegeltes können nie
zusammenfallen, obwohl sie so eng zusammengehören. So ist Brechung schon
im Bild von Welle und Gestirn enthalten. Die eine Sonne ist im Spiegel der
Welle in tausend schwebende Sterne zerbrochen; sie sind in deren Brechung
schwebend tausendfach die eine Sonne. Noch viel tiefer reicht der Riss in
das Verhältnis von Ich und Welt, Ich und Natur. Eine Silbe reicht aus, das

zu sagen: Reifende Früchte mögen sich in Seen spiegeln, aber bespiegeln
kann sich nur der Mensch. Sich bespiegelnd tritt er sich gegenüber. Er kann
sich im Spiegelbild erkennen, aber auch sich entfremden. Er kann dem
Vertrauten, aber auch dem Fremden im Spiegel verfallen - bis zur tödlichen
Spiegelung des Narziss. Als sich selbst Gegenübertretendem, als sich
Reflektierendem ist es dem Menschen gegeben und über ihn verhängt, auch
der Natur gegenüberzutreten. Wie er sich zum Problem wird, wird sie ihm
zum Problem. Sie wird ihm zum Spiegel seiner selbst; sie reflektiert sich in
ihm; in ihm kommt die Natur zum Bewusstsein. Er ist Natur, und in ihm
begegnet sich die Natur als Geist. Er ist eins mit Natur, eingebettet in Natur
in ihm und ausser ihm, und doch ewig von ihr geschieden - die Dualität,
von der eingangs die Rede war.

Alles das bringt das Schlussbild zur Sprache. Das Ich ist reifende Frucht
der Natur. Gewinn, Verlust, Wiedergewinn von Einheitserfahrungen
schliessen sich zu einer Entwicklung zusammen, die Vergangenheit, Gegenwart

und Zukunft verbindet. Reifend kann das Ich vagabundierende
Chimären der Vergangenheit und der Zukunft integrieren. Schon die Dementierung

von Einheitserfahrungen durch Trennungen enthält den Trost in



630 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

sich, dass neue Einheitserfahrungen demnach Trennungen überwinden
können. Reifen aber verheisst noch mehr: dass die verlorenen
Einheitserfahrungen in den neuen variiert und gesteigert zu werden vermögen, dass

die neuen die alten in sich aufnehmen und damit auf sie zurückweisen, wie
die alten die späteren schon keimhaft in sich enthalten.

Dennoch ist das Ich als reifende Frucht noch nicht hinreichend bestimmt.
Der Absurdität des Einheitsbildes am Anfang («meine Nabelschnur»)
antwortet die Interferenz im Schlusssymbol der reifenden und dabei sich
bespiegelnden Frucht. Das Ich in der intra-uterinen Geborgenheit bei Mutter
Natur ist zugleich ausser ihr und ausser sich. Die Existenz des Ich ist paradox

wie das Symbol, in dem das letzte Wort des Gedichts auf das erste
Wort des Gedichts transparent wird. Sie ist am tiefsten paradox darin, dass

gerade die Reflexivität des Menschen es ist, die nicht nur die Geschiedenheit,

sondern auch die Einheit des Menschen mit sich und der Natur
herzustellen vermag. Durch das Sich-Bespiegeln ist die reifende Frucht dem
Fruchtwasser des Sees zugeordnet. Nur das Spiegelbild schwimmt. Erst
aus dem Anfang der zweiten Strophe des Gedichts kann der Schluss hervorgehen.

Allein der Speer, der die Wunde verursacht, ist imstande, sie zu
heilen. In der Reflexion gewinnt der Mensch das Bild seiner selbst, wird er
fähig, das Disparate zu integrieren. Sich bespiegelnd erkennt sich, bestimmt
sich der Mensch als reifende Frucht, seine Schmerzen, sein Glück, seine

Abschiede, seine Diskontinuitäten als Momente eines Prozesses. Sich
bespiegelnd erblickt und bestimmt sich der Mensch als das Kind der Natur,
in dem sie zum Bewusstsein, zur Sprache, zur Seele kommt und sich damit
als Lieb und Leben zu erkennen gibt. Lieb und Leben allerdings, die ein
Moment von Resignation in sich enthalten, so wie man im Tanzrhythmus
des Schlussteils einen Anklang von Schwermut zu hören vermag. Das Gold
des Traums verheisst eine Fülle des Daseins und des Hingenommenseins,
wie sie im gelebten Leben zwar aufblitzen, aber nicht Dauer gewinnen kann.
Es gehört zum Chimärischen des Traums, dass er solche Augenblicke
verabsolutiert, wenn er Vergangenes heraufbeschwört. Lieb und Leben sind
nie so golden wie im Traum, wo sie nicht oder nicht mehr sind.

Wovon das Gedicht spricht, das tut und bezeugt es. Es geht von der
Prätention der Einheit über die Erfahrung der Trennung zu einer neuen
Einheit, die das Geschiedene einbegreift. Es geht von der Allegorie über
die bilderlose Innerlichkeit zum Symbol, in dem Natur und Reflexion
einander durchdringen. Und insofern spricht es, indem es von Lieb und Leben,
von Natur und Reflexion spricht, auch von sich. Der Künstler, das Genie
ist im Bewusstsein der Goethezeit exemplarisches Ich, exemplarisch Sohn
der Natur. Der Wind als Metapher des Heiligen Geistes ist seit alters auch
Metapher der künstlerischen Inspiration. Die Zeugung, die sich im Gedicht



MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE 631

im Schleier der Bilder abzeichnet, ist auch Zeugung des Werks. Auch das

Gedicht ist die im See sich bespiegelnde reifende Frucht10.

Mutter Natur ist eine moderne Erfindung. Sie konnte erst gemacht werden,
als Gott der Schöpfer, der Richter und der Erlöser in den programmatischen
Welt- und Selbstentwürfen der Menschen zurückzutreten begann. Der
Sünder unter dem Gesetz und der Gnade Gottes wird zum Kind der Natur.
Goethes Gedicht zeugt weniger von diesem Ermöglichungsraum als vom
Ermöglichungsgrund, aus dem Mutter Natur kommt und im Geist zu sich
kommt. Die Matrix aller überschwenglichen Einheitserfahrungen und
-Sehnsüchte ist die ursprüngliche Totaleinheit von Mutter und Kind. Sie

geht verloren, muss verlorengehen auf dem Weg vom Embryo zum Ich,
aber sie bleibt die Grundlage jeder Einheitserfahrung, die das Ich in seinem
Leben macht, insbesondere in der Geschlechterliebe. So umschliesst das

Mutter-Kind-Bild des Goethe-Gedichts ein Mann-Frau-Bild. Diese Mutter-
Kind-Einheit ist eine menschliche Grunderfahrung, aber sie bekommt ihre
Programmatik und Innerlichkeit erst im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts,
mit dem Programmentwurf der modernen Familie. Familia bedeutet noch
im 17. Jahrhundert Hausgemeinschaft und umfasst alle, die unter einem
Dache wohnen: Eltern, Kinder, Verwandte, Gesinde, Angestellte. Diese
Familie ist kleinste Zelle der Gesellschaft, Rechts- und Wirtschaftseinheit.
Die moderne Familie versteht sich idealiter als Naturordnung und
Liebesbündnis zwischen Mann, Frau und Kindern, ausgegliedert aus der Gesellschaft

als dem Reich der Zwecke, Gesetze und Institutionen. Der Vater
vermittelt zur Gesellschaft, die Mutter repräsentiert den familialen Binnenraum

der Geborgenheit und Innerlichkeit.
Mutter Natur ist ihre Projektion in die Totale. Sie ist der Inbegriff der

Spontaneität, Sehnsuchtsbild der Einheit und Freiheit, Fluchtraum aus der
Gesellschaft, Resonanzraum der Seele, das Äussere zum Inneren des
Menschen, der liebe Nebel trinken und sein liebes Tal dampfen sieht - Werther
am 10. Mai -, weil er im Schoss der Familie eine neue Art von Lieb und
Leben gelernt hat. Das geschieht genau in dem historischen Augenblick, in
dem die Natur Rohstoff und Ausbeutungsobjekt der naturbeherrschenden
Technik zu werden beginnt. Sie entfaltet sich mit der modernen Gesellschaft.

Der französische Park des Barock verherrlicht den Menschen, der
die Natur bemeistert11. Der englische Park, der in der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts entsteht, arrangiert den Schein der sich selbst überlassenen
Natur. Hier webt Mutter Natur, während draussen die erste Dampfmaschine
des Engländers James Watt zu arbeiten anhebt. Der Grossverbrauch der
Kohle, komprimierter, versteinerter Natur, setzt ein.



632 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

Familie, Natur, Gesellschaft: so gehören sie spannungsvoll zusammen.
Im Feld der modernen Familie wird die Mutter-Kind-Beziehung emotional
und imaginativ aufgeladen; hier entsteht psychologisch gesehen allererst
das, was heute unter Kindheit verstanden wird, eine Phase von Intuition,
Kreativität und keimhafter Vollkommenheit. Hier entsteht aber auch das

Problem, wie das aus der Familiensphäre kommende Ich das Leben
draussen besteht. Im Namen der Natur tritt das Genie, liebstes Kind von
Mutter Natur, im Sturm-und-Drang-Drama dem künstlichen Regelsystem
der Gesellschaft entgegen. Und doch ist es das Kind von Mutter Natur, das
innovative Individuum, das die Dynamik der modernen Gesellschaft
hervorbringt. Die Gesellschaft selbst konzediert demgemäss die Entstehung
des Brutkastens moderne Familie, deren Produkte sie zu ihren Brain-Trusts
verschaltet. Im Kind von Mutter Natur ruft sie etwas in der Geschichte der
Menschheit völlig Neuartiges hervor: ihre Agenten, die zugleich ihre
schärfsten Kritiker sind. Das Kind von Mutter Natur ist es, das wochentags
die Natur ausbeutet und sonntags sich in ihre Arme wirft. Es flüchtet sich
dahin, wohin der naturzerstörerische Mensch noch nicht vorgedrungen ist

- mit Ausnahme dessen allerdings, der eben dort ankommt.
Im Mutter-Kind-Raum wird schliesslich die neue Kunst und Wissenschaft

der Pädagogik verankert, die in der Sekundärsozialisation fortsetzt,
was in der familialen Primärsozialisation begann. Hier werden die Keime
der Bildung gefunden, die später zu entwickeln sind. Der erste Keim ist
Sprache. Durch Jahrhunderte wird die Sprache auf ihre Fähigkeit oder
Unfähigkeit befragt, die Welt der Erscheinungen abzubilden. Doch gleichzeitig

mit dem Entwurf der modernen Familie und der Mutter Natur kommt
die epochale Frage nach dem Ursprung der Sprache auf, damit nach ihrer
Fähigkeit oder Unfähigkeit, Seele und Natur, die im Menschen Synonyme
sind, zum Sprechen zu bringen. Es ist die Frage nach dem Ursprung der
Sprache in der Mutter-Kind-Beziehung, die total, intensiv und sprachlos
beginnt. «Spricht die Seele, so spricht, ach, schon die Seele nicht mehr»,
heisst es in Schillers Distichon «Die Sprache». Er meint damit nicht mehr
die denkende Seele, von der Klopstock als christlicher Sänger spricht, denn
Gedanken sind allgemein und mitteilbar; die denkende Seele beginnt erst da
zu stammeln, wo sie an die Grenze des Undenkbaren stösst. Die moderne
Seele ist dagegen in ihrem Innersten und Anfänglichen sprachlos, weil dort
nicht Begriffe und Gedanken, sondern Naturlaute des Herzens wohnen -
das Ach, das A, das O, der Hauch, die zwischen Mutter und Kind hin- und
hergehen. Die Mutter macht das Kind erst lallen, dann sprechen, aber
sprechend tritt das Kind ihr gegenüber. Nur das Lieblingskind von Mutter Natur,
das Genie, vermag es, stellvertretend für alle Menschen, die sich in seinen
Zeugnissen wiederfinden, zugleich reflexiv von der Seele und intuitiv aus



MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE 633

der Seele zu sprechen. Als väterlicher Schöpfungsgeist in den Armen von
Mutter Natur spricht es von ihr und aus ihr und wiederholt unaufhörlich
das gleiche: dass wir in der Natur und in der Liebe immer wieder das «uralt
alte Schlummerlied» der Mutter hören. In der Liebe erfahren wir Mutter
Natur und in der Natur die Liebe. Das geschieht exemplarisch in der
sogenannten Erlebnislyrik, die mit Mutter Natur gleichzeitig und - wie manche

grosse Erfindung - mehrfach erfunden worden ist, unter anderem
«am 15. Junius 1775, aufm Zürichersee», zehn Jahre nach der Erfindung
der Dampfmaschine.

1 Siehe Artikel Natur in: Trübners
Deutsches Wörterbuch. Hg. A. Götze.
Bd. 4. 1943. F. G. K.: Oden. Auswahl und
Nachwort von K. L. Schneider. Stuttgart
1966. S. 45 ff. Der Goethe-Text nach:
Goethes Werke. Hamburger Ausgabe.
Hg. E. Trunz. 1948 ff. Bd. 1. S. 102. -
2 Siehe Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit
der Welt. Frankfurt 1981. - 3 In dem 1800

von Herder übersetzten und redigierten
sog. Naturhymnus von Shaftesbury aus
«The Moralists» (1709) übersetzt Herder
fälschlich: «Der Gottheit Freundin, weise
Statthalterin / Der Vorsicht, oder -
Schöpferin, Schöpfer selbst? - / O Schöpfer,

sieh, ich knie und bete ...» Im
englischen Text heisst es: «O mighty Nature!
Wise Substitute of Providence! impower'd
Creatress! Or Thou impowering Deity,
Supreme Creator! Thee I invoke, and
Thee alone adore.» (Anthony, Earl of
Shaftesbury: Characteristicks of Men,
Manners, Opinions, Times. 3 Bde. 6. A.
o. Ort. 1737-38. Bd. 2: The Moralists,
S. 345). Shaftesbury nennt zwar die Natur
«our common Parent» (352), aber sein
Gebet richtet sich an den höchsten
Schöpfer, und die Feier der Natur
verdichtet sich nicht im Bild ihrer
Mütterlichkeit. - 4 Bei dem im Tagebuch unmittelbar

folgenden Kurzgedicht «Wenn ich,
liebe Lili, dich nicht liebte» wird aus dem
Namen das Sprachspiel des Gedichts.
Bemerkung von Karl Pestalozzi während
eines gemeinsamen Seminars Basler,
Freiburger und Strassburger Germanisten im
Wintersemester 1982/83, bei dem das Zü¬

richsee-Gedicht behandelt worden ist. Die
folgenden Ergebnisse sind durch die
Diskussion angeregt worden. Auf die reiche
Literatur zu Goethes Gedicht kann in
diesem Rahmen nicht eingegangen werden.
Am fernsten stehe ich Emil Staiger, der
den Zusammenhang der Eingebungen des

Gedichts nur im Biographischen sieht
(Grundbegriffe der Poetik. Zürich 3. A.
1956. S.26f.); am nächsten Joachim Dyck
(Goethes Gedicht: «Auf dem See». In:
Euphorion 67.1973. S. 74-84). Auch Dyck
legt seiner Untersuchung die Erstfassung
zugrunde. Übereinstimmung mit ihm
besteht in der Auffassung der Zeitstruktur
und der Reflexionsstruktur, in der Betonung

der Polarität der Vorstellungen (bei
Dyck allerdings erst für den dritten Teil
des Gedichts), in der Feststellung einer
Erotisierung der Landschaft in Strophe 3

sowie in der Akzentuierung der rhythmischen

Besonderheit von Vers 12. - 5In
der ersten Zeile werden nur zwei der vier
metrischen Akzente rhythmisch realisiert
(saug'; Nabel). In der zweiten Zeile trägt
«Nun» einen so starken Nebenton, dass er
die metrische Senkung fast überdeckt. In
der dritten und vierten Zeile kommen
rhythmische und metrische Betonung
einander fortschreitend näher. Die dritte
Zeile realisiert rhythmisch drei von vier
metrischen Betonungen, die vierte Zeile
alle drei metrischen Hebungen, aber in
einem Abfallen des Tones, der dem Satzende

in seinem Zusammenfall mit dem
ersten Durchgang des Reimschemas
entspricht. Zu den Spannungen der ersten



634 MUTTER NATUR AM ZÜRCHER SEE

Strophenhälfte gehört noch die Gliederung

in zwei Sätze, während die zweite
Strophenhälfte nur aus einem Satz
besteht, und das Gegeneinander zwischen
Satzende und Beginn des folgenden Satzes
mit dem Bindewort «und». - Aus
Raumgründen gehe ich auf die kunstvollen
Lautverhältnisse des Gedichts nicht ein;
nur exemplarisch verweise ich auf die
Korrespondenz Nabel - Nun - Nahrung -
Natur, die eine besonders enge Beziehung
zwischen Kernvorstellungen begründet. -
6 Vgl. den Wortgebrauch von «Traum» in
«Warum gabst du uns die tiefen Blicke»,
das Goethe am 14. April 1776, zehn
Monate nach dem Tagebucheintrag der
Schweizerreise an Frau von Stein
mitteilte. - 7 Auch sonst vereinigt die zweite
Hälfte der zweiten Strophe formale Eigenheiten

der vorhergehenden Gedichtteile:
Die Kreuzreime der ersten Strophe sind
durchgehend männlich, die Paarreime der
vier folgenden Verse erst weiblich, dann
männlich. Im Anschluss kommen die
Kreuzreime wieder, aber erst weiblich,
dann männlich. - 8 Hinweis Karl Pestalozzi.

- 9 Vgl. u. a. «Torquato Tasso»,
Vers 3442 ff.; «Faust II», Anmutige
Gegend; den «Gesang der Geister über dem
Wasser» und das Sonett «Mächtiges
Überraschen». - 10 Für die «Schriften» von
1789 hat Goethe sein Gedicht im Sinne
der Klassik bearbeitet. Die wichtigste
Änderung ist die Untergliederung der zweiten

Strophe nach dem vierten Vers, so
dass nun ein klarer dreistrophiger Aufbau
vorliegt. Die erste Strophe blickt auf die
Welt, die zweite aufs Ich, die dritte
vereinigt Ich und Welt im Symbol. Die Ero¬

tisierung des Blicks, die in der ersten
Fassung auffiel, verschwindet mit der
Umwandlung von «Liebe Nebel» in «weiche
Nebel», die zugleich das Wortspiel: Lieb
und Leben - Liebe Nebel zerstört. Es

widersprach der Objektivierungstendenz,
die nun gegen die Subjektivierungsten-
denz durchgesetzt wird, wo die erste
Fassung beide in eine labile Balance bringt.
Das Eingangsbild der embryonalen
Mutter-Kind-Einheit, Emphase und Deklaration

sind getilgt. Die Dynamik ist
abgebremst. Aus den entgegnenden werden
begegnende Berge. Damit setzt sich das

,Weltbild' gegen den personifizierten
Naturbegriff durch. Der Programmentwurf
des geborgenen Ich wird zum Modell des

Ich in freier Weltbegegnung. - u Ein
literarisches Beispiel für dieses Herrschaftsdenken

gegenüber «Mutter Natur» zitiert
Willi Fleming (Der Wandel des deutschen
Naturgefühls vom 15. zum 18. Jahrhundert.

Halle 1931. S. 50): «So wenig eine
Mutter ihrem Kinde mit der Geburt
zugleich alle Vollkommenheiten beyläge; so

wenig habe die Natur auch ihre
Geschöpfe dero Gestalt gefertigt / dass sie

dem menschlichen Nachdencken nichts
daran zu verbessern übriggelassen. Sie
habe ja so viel wilde Bäume gezeugt /
dass die Kunst ihnen durch Pfropffung
hülffe. Dem Agsteine und dem schönsten
Diamanten müsten die rauhesten Schalen
abgeschliffen / das Gold aus hässlichen
Schlacken geschmeltzet / die Perlen
allererst durchlöchert werden.» (Daniel
Casper von Lohenstein: Grossmüthiger
Feldherr Arminius. Theil I. Neudruck
1973. S. 372. Agstein Bernstein.)


	Mutter Natur am Zürcher See : zu einem Gedicht Goethes

