Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Mutter Natur am Zircher See : zu einem Gedicht Goethes
Autor: Kaiser, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gerhard Kaiser

Mutter Natur am Ziircher See

Zu einem Gedicht Goethes

Mutter Natur ist eine moderne Erfindung. Gewiss kennt die Antike miitter-
liche Erd-, Fruchtbarkeits- und Nachtgottinnen neben ménnlichen
Himmels- und Lichtgéttern, doch nicht die strenge Dualitit von Vater
Geist und Mutter Natur, deren eigentiimlich Modernes in der Innerlichkeit
und zugleich Abstraktheit dieser Grossen liegt. Mutter Natur ist sosehr in
uns wie um uns, und eben darin ist sie das Andere des Geistes, der sich ihr
gegeniiber und in sie eingebettet findet.

«Schon ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht
Auf die Fluren verstreut, schoner ein froh Gesicht,
Das den grossen Gedanken
Deiner Schopfung noch Einmal denkt.»

So hebt Friedrich Gottlieb Klopstocks Ode «Der Ziirchersee» an, die eine
Kahnfahrt des jungen norddeutschen «Messias»-Siangers mit Verehrern aus
der guten Gesellschaft Ziirichs am 30.Juli 1750 fast ekstatisch iiberhoht.
Da ist sie — Mutter Natur im Glanz, der auf dem Neuen liegt. Schon 1645
hat der barocke Schriftsteller Philipp von Zesen in seinem Roman «Die
adriatische Rosemund>» «Zeugemutter» als Ubersetzung fiir das lateinische
Wort natura vorgeschlagen!; schon das angehende Mittelalter kennt die
Rede vom Buch der Natur 2, aber dabei wird die Natur immer als Schopfung
und Schrift des biblischen Vatergottes gedacht, der nicht ihr gegeniiber
oder in ihr, sondern iiber ihr steht 3. Die Vorstellung der Miitterlichkeit der
Natur bleibt unentfaltet, solange der Mensch in seiner Lebenspraxis auf
Zuriickdringung ihrer Ubermacht angewiesen ist. Klopstocks Gedicht
deutet auf den historischen Augenblick, in dem Natur das verlorene Para-
dies zu werden beginnt, aus dem der Mensch sich auf dem Wege expan-
dierender Naturbeherrschung entfernt. Mutter Natur entldsst ihre Kinder,
die, zum Bewusstsein gelangend, deren Gestalt wahrzunehmen beginnen.
Doch noch feiert sich der iiberlegene Geist. Schoner als die Pracht von
Mutter Natur ist der Mensch, der die Natur als Schopfung nachzudenken
vermag. Nicht eine Schopfungstitigkeit von Mutter Natur wird bei Klop-



624 MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

stock bedacht; vielmehr kann Mutter Natur erfinden, weil sie von Gott
geschopft ist, weil ihr Vorhandensein — Klopstocks «Friihlingsfeyer»
spricht davon — das durch die Zeiten gehende Schopfungswunder Gottes
ist. Noch ist Mutter Natur die Tochter Gottvaters.

Beim jungen Goethe erst — mehr als zwanzig Jahre spiter — tritt dem
Wandrer, in dem der reflektierende Geist reprisentiert ist, in einer hym-
nischen Idylle die Gestalt einer Naturmadonna mit dem Siugling auf dem
Arm entgegen. Sie ist Gegenbild zur christlichen Madonna, denn diese ist
das Gefiss des geistig zeugenden Vatergottes, wihrend in Goethes Idylle
die Natur den Geist aus sich erzeugt, der sie dann riickwirkend, in der
Gestalt des Wandrers, begreift: ein miitterlicher statt des viterlichen An-
fangs. Der moderne Mythos steht fertig da in der mythischen Figur.

Und wiederum ist der Ziircher See ein Ort der Aussprache des neuen
Lebensgefiihls, so dass in zweifacher Hinsicht gesagt werden kann, Mutter
Natur sei auf dem Ziircher See erfunden worden. Am «I5. Junius 1775,
aufm Ziirichersee» tragt Goethe in das Tagebuch seiner ersten Schweizer
Reise die folgenden Verse ein. Sie sind wihrend einer Bootsfahrt improvi-
siert, die gewiss auch eine Reminiszenz an Klopstocks literarische Boots-
fahrt am gleichen Ort war, zumal die Grafen Stolberg, enge Freunde und
Verehrer Klopstocks, Goethe begleiteten:

«Ich saug’ an meiner Nabelschnur
Nun Nahrung aus der Welt.
Und herrlich rings ist die Natur,
Die mich am Busen hilt.
Die Welle wieget unsern Kahn
Im Rudertakt hinauf,
Und Berge wolkenangetan
Entgegnen unserm Lauf.

Aug mein Aug, was sinkst du nieder ?
Goldne Triume, kommt ihr wieder ?
Weg, du Traum, so gold du bist,
Hier auch Lieb und Leben ist.

Auf der Welle blinken

Tausend schwebende Sterne,

Liebe Nebel trinken

Rings die tiirmende Ferne,
Morgenwind umfliigelt

Die beschattete Bucht,

Und im See bespiegelt

Sich die reifende Frucht.»



MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE 625

Biographisch ist das Gedicht, wie die gesamte Reise, ein Ablosungs-
versuch Goethes von Lili Schonemann, der Frankfurter grossbiirgerlichen
Verlobten, von der sich Goethe unter Schmerzen wegbewegt, weil er die
Einbindung in die patrizische Gesellschaft der alten Reichsstadt fiirchtet.
In der Formel «Lieb und Leben>» ist, wie ofter in der Lili-Lyrik, der Name
der noch immer Geliebten umspielt4. Aber nicht eine autobiographische
Reflexion, vielmehr ein Gedicht hat Goethe in sein Tagebuch geschrieben,
das sich schon durch seine Form iiber den biographischen Zusammenhang
hinaushebt und den Namen der Geliebten hinter sich zuriickldsst. Es will
nicht auf Biographie reduziert, es will auf Mutter Natur, auf Lieb und
Leben hin extrapoliert werden, in denen nicht nur der Name Lilis unter-
gegangen ist.

In drei grossen Bildern entfaltet die erste Strophe die Vorstellung einer
Ureinheit von Mensch und Welt, die als Natur miitterlich ist: im Bild
embryonaler Geborgenheit im miitterlichen Blutkreislauf; im Bild der
Bettung des Sduglings am Busen der Mutter; schliesslich im Bild vom Kahn
als Wiege, mit dem die Vorstellung vom Wiegenkind bei der Mutter leicht
angespielt wird und auch schon in der Auffacherung optischer Phéinomene
vergeht. Der Jambentakt der Strophe, der vollige Zusammenklang von
Wellenbewegung und Rudertakt, das Ineinanderschwingen, fast Kreisen
optischer Eindriicke, bei dem einem Hinauflaufen von Welle und Kahn ein
dynamisches Hinab der Berge entgegenkommt, schliesslich das Aufgehen
des Ich im Wir arbeiten die grosse Einheitserfahrung weiter aus.

Dennoch ist die Stimmung der Strophe weniger einheitlich, als es zu-
nichst scheint. Der emphatischen Rede von einer zeitlich unhintergehbaren
Einheit ist ein «Nun» eingebettet, das nicht nur die Zeitlosigkeit des Augen-
blicks, sondern auch den Augenblick als Zeiteinschnitt anspricht. ,Nun‘ ist
nicht ,immer‘. Und sind nicht die Bilder selbst inkoh&rent, weist nicht ihre
Folge und schliesslich ihr Untergang in Einzelerscheinungen einer Land-
schaft darauf hin, dass etwas ausserhalb der Benennung und Preisung der
Ganzheit bleibt ?

Der Embryo saugt nicht an der Nabelschnur; ihm fliesst Nahrung zu.
Saugen bezeichnet demgegeniiber eine dusserst lustvolle Lebensaktivitit.
Dazu passt, dass sich im Bild subjektlosen anfénglichen Aufgehobenseins
ein Ich nach vorn, an den Anfang des Gedichts dréngt. Besitzanspriiche
(«meine Nabelschnur» ist eine absurde Formulierung) und Deklarationen
(«Und herrlich rings ist die Natur») gehen von ihm aus. Sein Pathos und
seine Energie iiberfluten in rhythmischen Stossen das wiegende Metrum,
das sich erst in der zweiten Strophenhilfte durchsetzt5, mit dem Bild des
Wiegens selbst. Erst jetzt sinkt auch das ,Ich® in das ,Wir zuriick, das sich
im Possessivpronomen «unser Kahn» versteckt. Erst jetzt also, im Augen-



626 MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

blick der Auflésung, des Untertauchens der ,Urbilder‘, kommen Anspruch
und Erfahrung zur Deckung, hat sich der Anspruch auf das Erfahrungs-
niveau herabgestimmt. Es ist genau der Punkt des Gedichts, wo im
Schwingen und Kreisen der Wahrnehmungen doch die Distinktion polarer
Erscheinungen beginnt: Menschenwerk (Kahn) und Natur; Wasser und
Erde, Wolken als Triibungsphdnomen der Luft, Oben und Unten, Festes
und Fliissiges. Es ist auch der Punkt, an dem die neue Vorstellung vom
«Lauf» das Bild des wiegenden Kahns zersetzt. Die Assoziationsreihe
Embryo —Sdugling —Wiegenkind verliert sich in der fliichtigen Erinnerung
an das Laufkind, das nun auf eigenen Fiissen steht.

Das Ich ist das Unterscheidende; mein Auge, mit dessen Anrede die
zweite Strophe beginnt, ist das Sinnesorgan der Unterscheidung. Das wahr-
nehmend unterscheidende Ich, das die Unterscheidung doch vermeiden
wollte, unterscheidet sich zwangsldufig am Ende von dem, was es wahr-
nimmt, von der Natur. Es fillt zuriick — nicht auf Natur, sondern auf sich.
Das Metrum springt von Jamben auf Trochden um, die in den beiden ersten
Versen der zweiten Strophe im Sprechrhythmus voll realisiert werden. Die
Zeilen werden langer: durchgehend vierhebig, wo in der ersten Strophe
vier- und dreihebige Zeilen wechseln. Der Ton sinkt entsprechend dem
Sinken des Auges; der Paarreim, innerhalb dessen jeder Reimzeile eine
syntaktische Einheit entspricht, bringt nach je zwei Zeilen einen Ruhe-
punkt, wihrend der Kreuzreim der ersten Strophe von der ersten zur dritten
und von der zweiten zur vierten Zeile weiterdréngt, so wie in der ersten
Strophe zweimal auch die syntaktische Einheit {iber die Versgrenze hinweg-
geht (Nabelschnur / Nun; Kahn /Im).

Dem Auge widerfdhrt, dass es sinkt, wo es doch schauen wollte. Es
erleidet sein Sinken. Leiden und Selbstreflexion des Ichs, das sich in seinen
Organen wahrnimmt, fallen zusammen. Wie Ich und Welt im Akt der
Reflexion auseinandertreten, so Innen und Aussen, Ndhe und Ferne.
«Hier» setzt ein ,Dort‘, «wieders ein ,Einst‘ und ,Jetzt‘ voraus. Goldne
Trdaume von Lieb und Leben kehren wieder. Gold bedeutet bei Goethe
vitale Tiefe. Geht es nur um den Gegensatz von Realitdt und Imagination ?
Nein, denn blosse Imaginationen von Lieb und Leben bediirften angesichts
einer michtigen Gegenwart kaum einer so bis in den Sprechton gewalt-
samen Zuriickweisung, wie sie die dritte und vierte Zeile der zweiten
Strophe enthalten.

«Weg, du Traum, so gold du bist» ist ein vor Anstrengung und Eile ver-
kirzter, pradikatsloser Befehlssatz, dem bei logischem Argumentieren der
Konzessivsatz vorherzugehen hitte: ,So sehr du golden bist, sollst du doch
weggehen!* Auch «so gold» verkiirzt noch einmal die Rede, und die fol-
gende Zeile gerit vollends in die Defensive. Stiinde lediglich der Traum von



MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE 627

Lieb und Leben gegen die Realitdt der Liebe und des Lebens, wiire eine
Formulierung wie ,nur hier Lieb und Leben ist* oder ,hier erst Lieb und
Leben ist* zu erwarten, wobei der erste Satz auch dem metrischen Schema
entspriache. «Hier auch» beschwort geradezu, dass nicht nur dort, sondern
auch hier Lieb und Leben anwesend sind, und die Beschworung gerit so
heftig, dass «auch» als betontes Wort an der Stelle einer metrischen Sen-
kung mit dusserster Hérte an das ebenso betonte einsilbige «Hier» stosst.

Was da hervordringt ist das, was in der ersten Strophe mit Emphase
niedergehalten wurde: dass es eine Zeit voll Lieb und Leben vor der Gegen-
wart gab, die dort als absoluter Anfang erscheint. Es gab eine Zeit vor der
Zeitrechnung, die im ,Nun‘ der ersten Strophe eingefiihrt werden sollte. Sie
konnte noch nicht angeeignete Erinnerung werden, weil sie verdriangt wird
und deshalb als Obsession, Wahn, Traum zuriickkommt ¢, Der Traum wird
solange nicht Erinnerung werden, wie in ihm der Anspruch liegt, in einer
Zukunft als volle Wirklichkeit wiederzukehren. Das Gedicht iiber die
Natur, welcher der Mensch eingebettet ist, scheint sich damit in ein Gedicht
tiber den Menschen zu verkehren, der von der Natur ausgeschlossen ist:
durch Reflexion, durch Diskontinuititen, durch unversohnbare Wider-
spriiche, wo in der aussermenschlichen Natur Kontinuitét und reines Dasein
herrschen, innerhalb dessen Polaritat Zusammengehorigkeit des Entgegen-
gesetzten bedeutet.

Beim Menschen dementiert jede Einheitserfahrung die vorhergehende,
diskreditiert sie als blossen Traum und wird doch ebenso von der vorher-
gehenden Einheitserfahrung dementiert, weil sie gleichfalls vergehen wird,
nicht zuletzt unter der Gewalt des zum Wahn gewordenen Gewesenen.

Doch das Gedicht hort so nicht auf. Die angestrengte Riickwendung ins
Hier 16st sich unerwartet — bei der Uberarbeitung fiir die Werkausgabe von
1789 bringt Goethe an dieser Stelle einen Stropheneinschnitt an — in einem
tinzerischen Rhythmus, bei dem bis zum Gedichtschluss Metrum und
Rhythmus zusammenklingen. Das Tanzen, auch im Bild von den schweben-
den Sternen evoziert, entsteht dadurch, dass die vierhebigen Trochéenverse
des Strophenanfangs zu dreihebigen Zeilen verkiirzt werden, wie sie sich
in der ersten Strophe in der zweiten, vierten, sechsten und achten Zeile
finden. Dabei wird jeweils in der zweiten, vierten, sechsten und achten
Zeile der neuen metrischen Einheit der vorletzte Trochdus in einen Dak-
tylus verwandelt, der als Hebung mit zwei folgenden Senkungen wieder an
die Jamben der ersten Strophe anklingt, ihr Wiegen aber in das Ténzeln
verwandelt: schwebende / tiirmende / -schattete / reifende?. Dem Wiegen
gab sich das Ich nach anfénglicher Aktivitédt hin; das Sinken erlitt es, bis es
sich zur Aktivitdt aufraffte; im Tanzen kommen Hingabe und Aktivitéat
harmonisch zusammen.



628 MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

So entstehen auch andere Harmonien auf neuer Stufe neu, dergestalt
namlich, dass gleichzeitig Polaritdten weiterentfaltet und Unterscheidungen
dem Ubergreifenden eingebettet werden. An die Stelle von Gegenldufig-
keiten, die einander iiberlagerten, tritt die Balance, tritt die Einheit in der
Geschiedenheit. Zunidchst kommen aus dem Kreisen der Impressionen in
der ersten Strophe und aus der folgenden Entwicklung der Zeitdimension
Andeutungen der Tages- und Jahreszeitenzyklik hervor: Morgenwind um-
fliigelt die Bucht, in deren Schatten eine Ahnung der Nacht nistet; das
Sonnenlicht bricht sich auf den Wellen zu Sternen; die reifende Frucht
wichst vom Friihjahr durch den Sommer ihrem Herbst zu, der Fiille der
Ernte, die zugleich auf den Winter, den Tod vordeutet, in dem alles Leben
in seinen Anfang zuriick miindet.

In der Sonne, die sich durch die Sterne auf dem Wasser bezeugt, zeigt
sich nicht nur die Helle des Luftbereichs, sondern auch das Gold des
Lebens. Die Sonne als das himmlische Urlicht und der Wind, das alte
Symbol fiir den Heiligen Geist, deuten in dusserst verschwiegener Weise
auf die gottliche Schopfungs- und Zeugungskraft, aber sie ist in diesem
Gedicht nicht hinter oder iiber der Natur, sondern sie gehort ihrer Gott-
lichkeit des liebenden Empfangens und Bergens polar zu. Diese steht am
Ende des Gedichts wiederum koniglich da. Der Wind, der wie in der Ge-
nesis als Geist Gottes iiber den Wassern schwebt, umfliigelt, umhiillt die
Bucht, deren Beschattetsein nun den Anklang an den biblischen Wortsinn
entldsst, nach dem der Geist Gottes Maria befruchtend «iiberschattet»
(Luk 1.34). In der reifenden Frucht ist der im Fruchtwasser reifende
Embryo zart erinnert. In diesem Ziel des Gedichts, in der Konzentration
der Natur in Befruchtung und Frucht treten die Polaritdten ins Enge zu-
sammen: wie Wasser und Gestirne in der Spiegelung in eine Ebene fallen,
wie liebe Nebel die tiirmende Ferne trinken, die doch vorhanden bleibt,
indem sie benannt wird, wie der sonst die Horizonte aufreissende Wind die
Bucht umrundet, wie das milchige Licht eines diesigen Sonnentages Glanz
und Triibes zusammenfliessen ldsst. Der Spiegeltanz der Sonnensterne
kommt wie der Tanzrhythmus zur Ruhe:

«Und im See bespiegelt
Sich die reifende Frucht.»

Wo bleibt bei alledem das Ich, das erste Wort des Gedichts? Es kehrt
verwandelt wieder im letzten: Frucht. Die geldufige neutestamentliche
Episode, die den Wind als Bild des Heiligen Geistes verwendet, ist das
Gespriach Christi mit Nikodemus, wo vom Geheimnis der Wiedergeburt
die Rede ist. Das Ich ist im Bild der Frucht wiedergeboren — es ist in Natur
iibergegangen, aber auch: die Natur ist zum Bild des Ich geworden. Die



MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE 629

erste Strophe miiht sich an einer Personifikation der das Ich bergenden
Mutter Natur ab, die als Personifikation, als Allegorisierung eines Begriffs
von Natur, schon von Trennung zeugt. Die letzte Strophe endet in einem
Symbol, das die Gegenstiandlichkeit der Natur selbst auf das Ich durch-
sichtig macht. So der ganze letzte Teil des Gedichts. Er spricht nur noch
von Naturphénomenen, aber sie spiegeln einen erotisierenden Blick zuriick.
Liebe Nebel vergegenstindlichen die Innerlichkeit, in die das Ich gerade
noch versunken war; sie sind entidussertes Inneres; sie sind — der Wortlaut
sagt es — die Spiegelgestalt von «Lieb und Leben» 8.

Thre hochste Stufe erreichen Spiegelstruktur und Spiegelungssymbolik
allerdings erst im Schlusssymbol des Gedichts. Die Spiegelung von Gestirn
und Welle ineinander ist ein bedeutendes und immer wieder im Werk
Goethes aufscheinendes Symbol fiir die Ganzheit der Welt und die har-
monische Entsprechung von Welt und Mensch °. Zugleich aber ist in diesem
Ganzheitszeichen auch ein Moment der Brechung eingezeichnet. Gestirn
und Welle werden im Spiegelbild nicht nur vereinigt, sie werden nicht nur
ins Enge gezogen, sie werden auch in der Vereinigung unaufhebbar ge-
trennt. Bild und Spiegelbild, Spiegel und Gespiegeltes konnen nie zu-
sammenfallen, obwohl sie so eng zusammengehdren. So ist Brechung schon
im Bild von Welle und Gestirn enthalten. Die eine Sonne ist im Spiegel der
Welle in tausend schwebende Sterne zerbrochen; sie sind in deren Brechung
schwebend tausendfach die eine Sonne. Noch viel tiefer reicht der Riss in
das Verhiltnis von Ich und Welt, Ich und Natur. Eine Silbe reicht aus, das
zu sagen: Reifende Friichte mdgen sich in Seen spiegeln, aber bespiegeln
kann sich nur der Mensch. Sich bespiegelnd tritt er sich gegeniiber. Er kann
sich im Spiegelbild erkennen, aber auch sich entfremden. Er kann dem Ver-
trauten, aber auch dem Fremden im Spiegel verfallen — bis zur todlichen
Spiegelung des Narziss. Als sich selbst Gegeniibertretendem, als sich Re-
flektierendem ist es dem Menschen gegeben und iiber ihn verhéngt, auch
der Natur gegeniiberzutreten. Wie er sich zum Problem wird, wird sie ihm
zum Problem. Sie wird ihm zum Spiegel seiner selbst; sie reflektiert sich in
ihm; in ihm kommt die Natur zum Bewusstsein. Er ist Natur, und in ihm
begegnet sich die Natur als Geist. Er ist eins mit Natur, eingebettet in Natur
in ihm und ausser ihm, und doch ewig von ihr geschieden — die Dualitit,
von der eingangs die Rede war.

Alles das bringt das Schlussbild zur Sprache. Das Ich ist reifende Frucht
der Natur. Gewinn, Verlust, Wiedergewinn von Einheitserfahrungen
schliessen sich zu einer Entwicklung zusammen, die Vergangenheit, Gegen-
wart und Zukunft verbindet. Reifend kann das Ich vagabundierende Chi-
méren der Vergangenheit und der Zukunft integrieren. Schon die Demen-
tierung von Einheitserfahrungen durch Trennungen enthélt den Trost in



630 MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

sich, dass neue Einheitserfahrungen demnach Trennungen iiberwinden
konnen. Reifen aber verheisst noch mehr: dass die verlorenen Einheits-
erfahrungen in den neuen variiert und gesteigert zu werden vermdogen, dass
die neuen die alten in sich aufnehmen und damit auf sie zuriickweisen, wie
die alten die spéteren schon keimhaft in sich enthalten.

Dennoch ist das Ich als reifende Frucht noch nicht hinreichend bestimmt.
Der Absurditdt des Einheitsbildes am Anfang («meine Nabelschnur») ant-
wortet die Interferenz im Schlusssymbol der reifenden und dabei sich be-
spiegelnden Frucht. Das Ich in der intra-uterinen Geborgenheit bei Mutter
Natur ist zugleich ausser ihr und ausser sich. Die Existenz des Ich ist para-
dox wie das Symbol, in dem das letzte Wort des Gedichts auf das erste
Wort des Gedichts transparent wird. Sie ist am tiefsten paradox darin, dass
gerade die Reflexivitit des Menschen es ist, die nicht nur die Geschieden-
heit, sondern auch die Einheit des Menschen mit sich und der Natur her-
zustellen vermag. Durch das Sich-Bespiegeln ist die reifende Frucht dem
Fruchtwasser des Sees zugeordnet. Nur das Spiegelbild schwimmt. Erst
aus dem Anfang der zweiten Strophe des Gedichts kann der Schluss hervor-
gehen. Allein der Speer, der die Wunde verursacht, ist imstande, sie zu
heilen. In der Reflexion gewinnt der Mensch das Bild seiner selbst, wird er
fahig, das Disparate zu integrieren. Sich bespiegelnd erkennt sich, bestimmt
sich der Mensch als reifende Frucht, seine Schmerzen, sein Gliick, seine
Abschiede, seine Diskontinuitdten als Momente eines Prozesses. Sich be-
spiegelnd erblickt und bestimmt sich der Mensch als das Kind der Natur,
in dem sie zum Bewusstsein, zur Sprache, zur Seele kommt und sich damit
als Lieb und Leben zu erkennen gibt. Lieb und Leben allerdings, die ein
Moment von Resignation in sich enthalten, so wie man im Tanzrhythmus
des Schlussteils einen Anklang von Schwermut zu horen vermag. Das Gold
des Traums verheisst eine Fiille des Daseins und des Hingenommenseins,
wie sie im gelebten Leben zwar aufblitzen, aber nicht Dauer gewinnen kann.
Es gehort zum Chimirischen des Traums, dass er solche Augenblicke ver-
absolutiert, wenn er Vergangenes heraufbeschwort. Lieb und Leben sind
nie so golden wie im Traum, wo sie nicht oder nicht mehr sind.

Wovon das Gedicht spricht, das tut und bezeugt es. Es geht von der
Prédtention der Einheit iiber die Erfahrung der Trennung zu einer neuen
Einheit, die das Geschiedene einbegreift. Es geht von der Allegorie iiber
die bilderlose Innerlichkeit zum Symbol, in dem Natur und Reflexion ein-
ander durchdringen. Und insofern spricht es, indem es von Lieb und Leben,
von Natur und Reflexion spricht, auch von sich. Der Kiinstler, das Genie
ist im Bewusstsein der Goethezeit exemplarisches Ich, exemplarisch Sohn
der Natur. Der Wind als Metapher des Heiligen Geistes ist seit alters auch
Metapher der kiinstlerischen Inspiration. Die Zeugung, die sich im Gedicht



MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE 631

im Schleier der Bilder abzeichnet, ist auch Zeugung des Werks. Auch das
Gedicht ist die im See sich bespiegelnde reifende Frucht°.

* *
%

Mutter Natur ist eine moderne Erfindung. Sie konnte erst gemacht werden,
als Gott der Schopfer, der Richter und der Erloser in den programmatischen
Welt- und Selbstentwiirfen der Menschen zuriickzutreten begann. Der
Siinder unter dem Gesetz und der Gnade Gottes wird zum Kind der Natur.
Goethes Gedicht zeugt weniger von diesem Ermoglichungsraum als vom
Ermoglichungsgrund, aus dem Mutter Natur kommt und im Geist zu sich
kommt. Die Matrix aller iiberschwenglichen Einheitserfahrungen und
-sehnsiichte ist die urspriingliche Totaleinheit von Mutter und Kind. Sie
geht verloren, muss verlorengehen auf dem Weg vom Embryo zum Ich,
aber sie bleibt die Grundlage jeder Einheitserfahrung, die das Ich in seinem
Leben macht, insbesondere in der Geschlechterliebe. So umschliesst das
Mutter-Kind-Bild des Goethe-Gedichts ein Mann-Frau-Bild. Diese Mutter-
Kind-Einheit ist eine menschliche Grunderfahrung, aber sie bekommt ihre
Programmatik und Innerlichkeit erst im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts,
mit dem Programmentwurf der modernen Familie. Familia bedeutet noch
im 17.Jahrhundert Hausgemeinschaft und umfasst alle, die unter einem
Dache wohnen: Eltern, Kinder, Verwandte, Gesinde, Angestellte. Diese
Familie ist kleinste Zelle der Gesellschaft, Rechts- und Wirtschaftseinheit.
Die moderne Familie versteht sich idealiter als Naturordnung und Liebes-
biindnis zwischen Mann, Frau und Kindern, ausgegliedert aus der Gesell-
schaft als dem Reich der Zwecke, Gesetze und Institutionen. Der Vater ver-
mittelt zur Gesellschaft, die Mutter reprisentiert den familialen Binnen-
raum der Geborgenheit und Innerlichkeit.

Mutter Natur ist ihre Projektion in die Totale. Sie ist der Inbegriff der
Spontaneitit, Sehnsuchtsbild der Einheit und Freiheit, Fluchtraum aus der
Gesellschaft, Resonanzraum der Seele, das Aussere zum Inneren des Men-
schen, der liebe Nebel trinken und sein liebes Tal dampfen sieht — Werther
am 10.Mai —, weil er im Schoss der Familie eine neue Art von Lieb und
Leben gelernt hat. Das geschieht genau in dem historischen Augenblick, in
dem die Natur Rohstoff und Ausbeutungsobjekt der naturbeherrschenden
Technik zu werden beginnt. Sie entfaltet sich mit der modernen Gesell-
schaft. Der franzosische Park des Barock verherrlicht den Menschen, der
die Natur bemeistert *. Der englische Park, der in der zweiten Hilfte des
18. Jahrhunderts entsteht, arrangiert den Schein der sich selbst iiberlassenen
Natur. Hier webt Mutter Natur, wéhrend draussen die erste Dampfmaschine
des Englinders James Watt zu arbeiten anhebt. Der Grossverbrauch der
Kohle, komprimierter, versteinerter Natur, setzt ein.



632 MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

Familie, Natur, Gesellschaft: so gehoren sie spannungsvoll zusammen.
Im Feld der modernen Familie wird die Mutter-Kind-Beziehung emotional
und imaginativ aufgeladen; hier entsteht psychologisch gesehen allererst
das, was heute unter Kindheit verstanden wird, eine Phase von Intuition,
Kreativitdt und keimhafter Vollkommenheit. Hier entsteht aber auch das
Problem, wie das aus der Familiensphire kommende Ich das Leben
draussen besteht. Im Namen der Natur tritt das Genie, liebstes Kind von
Mutter Natur, im Sturm-und-Drang-Drama dem kiinstlichen Regelsystem
der Gesellschaft entgegen. Und doch ist es das Kind von Mutter Natur, das
innovative Individuum, das die Dynamik der modernen Gesellschaft her-
vorbringt. Die Gesellschaft selbst konzediert demgemass die Entstehung
des Brutkastens moderne Familie, deren Produkte sie zu ihren Brain-Trusts
verschaltet. Im Kind von Mutter Natur ruft sie etwas in der Geschichte der
Menschheit vollig Neuartiges hervor: ihre Agenten, die zugleich ihre
schirfsten Kritiker sind. Das Kind von Mutter Natur ist es, das wochentags
die Natur ausbeutet und sonntags sich in ihre Arme wirft. Es fliichtet sich
dahin, wohin der naturzerstorerische Mensch noch nicht vorgedrungen ist
— mit Ausnahme dessen allerdings, der eben dort ankommt.

Im Mutter-Kind-Raum wird schliesslich die neue Kunst und Wissen-
schaft der Padagogik verankert, die in der Sekundarsozialisation fortsetzt,
was in der familialen Primirsozialisation begann. Hier werden die Keime
der Bildung gefunden, die spidter zu entwickeln sind. Der erste Keim ist
Sprache. Durch Jahrhunderte wird die Sprache auf ihre Fahigkeit oder
Unfahigkeit befragt, die Welt der Erscheinungen abzubilden. Doch gleich-
zeitig mit dem Entwurf der modernen Familie und der Mutter Natur kommt
die epochale Frage nach dem Ursprung der Sprache auf, damit nach ihrer
Fiéhigkeit oder Unfahigkeit, Seele und Natur, die im Menschen Synonyme
sind, zum Sprechen zu bringen. Es ist die Frage nach dem Ursprung der
Sprache in der Mutter-Kind-Beziehung, die total, intensiv und sprachlos
beginnt. «Spricht die Seele, so spricht, ach, schon die Seele nicht mehr»,
heisst es in Schillers Distichon «Die Sprache». Er meint damit nicht mehr
die denkende Seele, von der Klopstock als christlicher Séanger spricht, denn
Gedanken sind allgemein und mitteilbar; die denkende Seele beginnt erst da
zu stammeln, wo sie an die Grenze des Undenkbaren stdsst. Die moderne
Seele ist dagegen in ihrem Innersten und Anfénglichen sprachlos, weil dort
nicht Begriffe und Gedanken, sondern Naturlaute des Herzens wohnen —
das Ach, das A, das O, der Hauch, die zwischen Mutter und Kind hin- und
hergehen. Die Mutter macht das Kind erst lallen, dann sprechen, aber spre-
chend tritt das Kind ihr gegeniiber. Nur das Lieblingskind von Mutter Natur,
das Genie, vermag es, stellvertretend fiir alle Menschen, die sich in seinen
Zeugnissen wiederfinden, zugleich reflexiv von der Seele und intuitiv aus



MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

633

der Seele zu sprechen. Als viterlicher Schopfungsgeist in den Armen von
Mutter Natur spricht es von ihr und aus ihr und wiederholt unaufhorlich
das gleiche: dass wir in der Natur und in der Liebe immer wieder das «uralt
alte Schlummerlied» der Mutter horen. In der Liebe erfahren wir Mutter
Natur und in der Natur die Liebe. Das geschieht exemplarisch in der so-
genannten Erlebnislyrik, die mit Mutter Natur gleichzeitig und — wie man-
che grosse Erfindung — mehrfach erfunden worden ist, unter anderem
«am 15.Junius 1775, aufm Ziirichersee», zehn Jahre nach der Erfindung

der Dampfmaschine.

1Siehe Artikel Natur in: Triibners
Deutsches Worterbuch. Hg. A. Gotze.
Bd. 4. 1943. F. G. K.: Oden. Auswahl und
Nachwort von K. L. Schneider. Stuttgart
1966. S. 45ff. Der Goethe-Text nach:
Goethes Werke. Hamburger Ausgabe.
Hg. E. Trunz. 1948 ff. Bd.1. S.102. —
2 Siehe Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit
der Welt. Frankfurt 1981. — 3 In dem 1800
von Herder iibersetzten und redigierten
sog. Naturhymnus von Shaftesbury aus
«The Moralists» (1709) iibersetzt Herder
falschlich: «Der Gottheit Freundin, weise
Statthalterin / Der Vorsicht, oder -
Schopferin, Schopfer selbst? — / O Schop-
fer, sieh, ich knie und bete...» Im eng-
lischen Text heisst es: «O mighty Nature!
Wise Substitute of Providence! impower’d
Creatress! Or Thou impowering Deity,
Supreme Creator! Thee I invoke, and
Thee alone adore.» (Anthony, Earl of
Shaftesbury: Characteristicks of Men,
Manners, Opinions, Times. 3 Bde. 6. A.
0. Ort. 1737-38. Bd. 2: The Moralists,
S. 345). Shaftesbury nennt zwar die Natur
«our common Parent» (352), aber sein
Gebet richtet sich an den hochsten
Schopfer, und die Feier der Natur ver-
dichtet sich nicht im Bild ihrer Miitter-
lichkeit. — 4 Bei dem im Tagebuch unmit-
telbar folgenden Kurzgedicht «Wenn ich,
liebe Lili, dich nicht liebte» wird aus dem
Namen das Sprachspiel des Gedichts. Be-
merkung von Karl Pestalozzi wihrend
eines gemeinsamen Seminars Basler, Frei-
burger und Strassburger Germanisten im
Wintersemester 1982/83, bei dem das Zii-

richsee-Gedicht behandelt worden ist. Die
folgenden Ergebnisse sind durch die Dis-
kussion angeregt worden. Auf die reiche
Literatur zu Goethes Gedicht kann in die-
sem Rahmen nicht eingegangen werden.
Am fernsten stehe ich Emil Staiger, der
den Zusammenhang der Eingebungen des
Gedichts nur im Biographischen sieht
(Grundbegriffe der Poetik. Ziirich 3. A.
1956. S.26 f.); am néchsten Joachim Dyck
(Goethes Gedicht: «Auf dem See». In:
Euphorion 67.1973. S. 74-84). Auch Dyck
legt seiner Untersuchung die Erstfassung
zugrunde. Ubereinstimmung mit ihm be-
steht in der Auffassung der Zeitstruktur
und der Reflexionsstruktur, in der Beto-
nung der Polaritit der Vorstellungen (bei
Dyck allerdings erst fiir den dritten Teil
des Gedichts), in der Feststellung einer
Erotisierung der Landschaft in Strophe 3
sowie in der Akzentuierung der rhythmi-
schen Besonderheit von Vers 12. — 5In
der ersten Zeile werden nur zwei der vier
metrischen Akzente rhythmisch realisiert
(saug’; Nabel). In der zweiten Zeile tragt
«Nun» einen so starken Nebenton, dass er
die metrische Senkung fast iiberdeckt. In
der dritten und vierten Zeile kommen
rhythmische und metrische Betonung ein-
ander fortschreitend n&aher. Die dritte
Zeile realisiert rhythmisch drei von vier
metrischen Betonungen, die vierte Zeile
alle drei metrischen Hebungen, aber in
einem Abfallen des Tones, der dem Satz-
ende in seinem Zusammenfall mit dem
ersten Durchgang des Reimschemas ent-
spricht. Zu den Spannungen der ersten



634

Strophenhilfte gehort noch die Gliede-
rung in zwei Sitze, wiahrend die zweite
Strophenhilfte nur aus einem Satz be-
steht, und das Gegeneinander zwischen
Satzende und Beginn des folgenden Satzes
mit dem Bindewort «und». — Aus Raum-
griinden gehe ich auf die kunstvollen
Lautverhiltnisse des Gedichts nicht ein;
nur exemplarisch verweise ich auf die
Korrespondenz Nabel — Nun—-Nahrung —
Natur, die eine besonders enge Beziechung
zwischen Kernvorstellungen begriindet. —
6 Vgl. den Wortgebrauch von «Traum» in
«Warum gabst du uns die tiefen Blicke»,
das Goethe am 14. April 1776, zehn Mo-
nate nach dem Tagebucheintrag der
Schweizerreise an Frau von Stein mit-
teilte. — 7 Auch sonst vereinigt die zweite
Halfte der zweiten Strophe formale Eigen-
heiten der vorhergehenden Gedichtteile:
Die Kreuzreime der ersten Strophe sind
durchgehend miannlich, die Paarreime der
vier folgenden Verse erst weiblich, dann
mannlich. Im Anschluss kommen die
Kreuzreime wieder, aber erst weiblich,
dann maéannlich. — 8 Hinweis Karl Pesta-
lozzi. — ?Vgl. u.a. «Torquato Tasso»,
Vers 3442 ff.; «Faust II», Anmutige Ge-
gend; den «Gesang der Geister liber dem
Wasser» und das Sonett «Méchtiges Uber-
raschen». — Y Fiir die «Schriften» von
1789 hat Goethe sein Gedicht im Sinne
der Klassik bearbeitet. Die wichtigste An-
derung ist die Untergliederung der zwei-
ten Strophe nach dem vierten Vers, so
dass nun ein klarer dreistrophiger Aufbau
vorliegt. Die erste Strophe blickt auf die
Welt, die zweite aufs Ich, die dritte ver-
einigt Ich und Welt im Symbol. Die Ero-

MUTTER NATUR AM ZURCHER SEE

tisierung des Blicks, die in der ersten Fas-
sung auffiel, verschwindet mit der Um-
wandlung von «Liebe Nebel» in «weiche
Nebel», die zugleich das Wortspiel: Lieb
und Leben — Liebe Nebel zerstort. Es
widersprach der Objektivierungstendenz,
die nun gegen die Subjektivierungsten-
denz durchgesetzt wird, wo die erste Fas-
sung beide in eine labile Balance bringt.
Das Fingangsbild der embryonalen Mut-
ter-Kind-Einheit, Emphase und Deklara-
tion sind getilgt. Die Dynamik ist abge-
bremst. Aus den entgegnenden werden
begegnende Berge. Damit setzt sich das
,Weltbild* gegen den personifizierten Na-
turbegriff durch. Der Programmentwurf
des geborgenen Ich wird zum Modell des
Ich in freier Weltbegegnung. — ' Ein lite-
rarisches Beispiel fiir dieses Herrschafts-
denken gegeniiber «Mutter Natur» zitiert
Willi Fleming (Der Wandel des deutschen
Naturgefiihls vom 15. zum 18. Jahrhun-
dert. Halle 1931. S. 50): «So wenig eine
Mutter ihrem Kinde mit der Geburt zu-
gleich alle Vollkommenheiten beyldge; so
wenig habe die Natur auch ihre Ge-
schopfe dero Gestalt gefertigt / dass sie
dem menschlichen Nachdencken nichts
daran zu verbessern iibriggelassen. Sie
habe ja so viel wilde Biume gezeugt /
dass die Kunst ihnen durch Pfropffung
hiilffe. Dem Agsteine und dem schonsten
Diamanten miisten die rauhesten Schalen
abgeschliffen / das Gold aus hisslichen
Schlacken geschmeltzet / die Perlen
allererst durchlochert werden.» (Daniel
Casper von Lohenstein: Grossmiithiger
Feldherr Arminius. Theil I. Neudruck
1973. S. 372. Agstein = Bernstein.)



	Mutter Natur am Zürcher See : zu einem Gedicht Goethes

