Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Die Wege der Freiheit bei Luther, Descartes und Sartre
Autor: Gustafsson, Lars

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lars Gustafsson

Die Wege der Freiheit bei Luther,
Descartes und Sartre

«Von der Freyheyt eines Christenmenschen» heisst ein berithmtes Pamphlet
von Luther aus dem Jahre 1520.

Was bedeutet es, frei zu sein? Eine Art zu argumentieren, die dem ge-
sunden Menschenverstand vermutlich sehr entgegenkommt, ist die fol-
gende: Wenn x ein Zustand ist, den ich verwirklicht sehen mochte, und die
Welt im iibrigen (gegenwirtig) so beschaffen ist, dass x tatsdchlich ver-
wirklicht wird, wenn ich eine gewisse endliche Menge von Anstrengungen
mache, so bin ich frei, x zu verwirklichen.

Mit dieser Definition steht es mir beispielsweise frei, den Fiihrerschein
zu machen, frei, meine Kinder bei mir zu Hause zu behalten, frei, ein
Grundstiick zu bebauen, wenn ich Kapital habe, frei, in der internationalen
Presse iiber die lokale Regierung zu sagen, was ich will. Wohlgemerkt be-
schreibt diese Definition die Freiheit stets im Verhiltnis zu einem be-
stimmten Wunsch. Sie !3dsst keinen Raum fiir eine Freiheit im allgemeinen.
In manchen Fillen kann dieser Wunsch negativ sein, ein Wunsch, etwas zu
verhindern, oder, mit anderen Worten, ein Wunsch, die Negation des nicht
Wiinschenswerten zu realisieren.

Meine Freiheit, auf diese Weise definiert, ist nicht die Freiheit des
Zauberers. Meine Freiheit, sagen wir, mein Sommerhausgrundstiick mit
einem Sommerhaus zu bebauen, steht in Beziehung zu einer angemessenen
Menge von Anstrengungen meinerseits und einer endlichen Menge dusserer
Bedingungen.

Diese letztere Menge, nennen wir sie den situationellen Kontext, ist fiir
jede Diskussion iiber Freiheit von ausserordentlicher Wichtigkeit.

Sie kann ndmlich, zumindest auf der Ebene des Gedankenexperiments,
auf so unterschiedliche Arten variiert werden, dass das Freiheitsproblem
metaphysisch und extrem wird. Ein wohlbekanntes Beispiel ist die Dis-
kussion iiber die Willensfreiheit, die oft mit der Diskussion iiber den Frei-
heitsbegriff verwechselt wird, der zwar eng damit verbunden, jedoch nicht
ganz dasselbe ist.

Das Problem der Willensfreiheit ist schwer zu formulieren. Eine gute
Moglichkeit, sich ihm zu nidhern, mogen krankhafte Abhéngigkeiten wie



614 WEGE DER FREIHEIT

Heroinsucht oder Alkoholismus sein. Bei schweren Alkoholikern und an-
deren Siichtigen scheint der situationelle Kontext unerheblich zu sein. Wie
immer er aussieht, sind sie anscheinend nicht frei, aufzuhoren. Sie scheinen
nicht frei zu sein, zu wollen. Thre Unfreiheit beginnt schon an der ersten
Seite des Dreiecks.

Aber ist irgendein Mensch frei zu wollen, was er will? Woher wissen
wir, ob x, als A. es verwirklichte, ein x war, das aus freiem Willen verwirk-
licht wurde ? Ein lustiges Beispiel, das die Philosophen lieben, sind Braut-
paare. Woher wissen wir, wenn der Brautigam und die Braut den Mittel-
gang der Kirche hinabschreiten, dass sie einander aus freiem Willen ge-
nommen haben? Wenn der Brédutigam lachelt, ist dann der Wille frei?
Doch er kann ja auch auf irrefiihrende Weise lacheln. Gibt es vielleicht eine
interne Qualitdt des Menschen, die eigentlich unabhéngig von allen Ausser-
lichkeiten ist und die seine wirkliche, seine innere Freiheit ausmacht?

Wer diese Frage mit Ja beantwortet, steht dem Standpunkt, dem sehr ein-
flussreichen Standpunkt, sehr nahe, den Martin Luther in seinem Pamphlet
iiber die Freiheit eines Christenmenschen entwickelt.

Die Frage, ob ich frei bin, in meinem eigenen Leben einen moglichen
Zustand zu verwirklichen, sagen wir den Frieden, kann als Frage danach
gelten, in welcher Beziehung drei Dinge zueinander stehen, ndmlich ein
denkendes und wollendes Ich, ein Zustand wie der, den ich realisieren
mochte, in diesem Fall Friede, und schliesslich ein situationeller Kontext.

Was Luther nun macht, ist, einen Winkel des Dreiecks zu missachten,
ihn gegen Null gehen zu lassen, konnte man vielleicht sagen, ndmlich den
situationellen Kontext. Der situationelle Kontext bedeutet nichts, mein
Freund, sagte er, jede wirkliche Freiheit ist innere Freiheit. Du hast einen
Korper und du hast eine Seele, und beide werden stets auf eine grund-
legende Art voneinander unabhingig sein, denn dein Korper ist sterblich
und deine Seele unsterblich. Die Seele ist nicht nur unabhingig vom Korper
und was mit thm geschieht. Sie ist eigentlich auch unabhidngig davon, was
sie bewirkt. Ein gutes oder schlechtes Haus kann keinen guten oder
schlechten Baumeister machen; hingegen ist es so, dass ein schlechter oder
guter Baumeister ein gutes oder schlechtes Haus machen kann, sagt Luther.
Denn er will natiirlich vermeiden, in das noch grossere Extrem zu geraten,
den mystischen Standpunkt, dass die beiden Dinge iiberhaupt nichts mit-
einander zu tun haben und dass die Wahrheit nur im Innern des Menschen
wohnen kann. Vermutlich hat Augustinus etwas dergleichen gelehrt. Luther
geniigt es zu zeigen, dass das wirklich Entscheidende nicht in den Werken
liegt, sondern in dem, was er den Glauben nennt.

«Wenn du glaubst, hast du, wenn du nicht glaubst, hast du nicht.»

Die Art der Formulierung erinnert uns natiirlich zwangsldufig an die Art,



WEGE DER FREIHEIT 615

wie wir soeben das Problem der Willensfreiheit formuliert haben. Gemein-
sam ist den beiden Formulierungen, dass sie den situationellen Kontext zu
einem Nichts zusammenschrumpfen lassen.

Die Freiheit des Christenmenschen, wie Luther sie vermutlich auffasst,
wird identisch mit der Willensfreiheit. Eine ausreichende Voraussetzung
fiir die Freiheit ist mit anderen Worten dieses Minimum: dass das denkende
und sollende Ich zu wollen vermag. Und will.

Aus Luthers Freiheit wird die nackte Freiheit des Ichs. «In der Seele
selbst also», sagt der moderne Lutherforscher Eberhard Wolfel, «spielt sich
erst das Entscheidende ab, dussere Werke allein machen nur ,Werkheilige®,
d.h. unter dem dusseren Werk verbirgt sich hier immer der alte Adam.»
(Eberhard Wdlfel: Nachwort zu «Von der Freiheit eines Christen-
menscheny, Miinchen 1961, S.2.)

Den dritten Winkel des Dreiecks, den situationellen Kontext, abzu-
schneiden oder auszuschalten, wird jetzt auf eine paradoxe Weise gleich-
bedeutend mit der Aussage, dass der situationelle Kontext uniiberwindlich
und iibermichtig sein kann, und trotzdem soll er unsere Freiheit niemals
beeintrichtigen konnen. Denn unsere Freiheit liegt ja im Glauben; die
Freiheit wird zur Freiheit zu wollen. Und diese bleibt uneingeschrinkt. So
wird es also moglich, den hochst paradoxen Satz zu formulieren, mit wel-
chem Luther sein Pamphlet einleitet:

«Ein Christenmensch ist ein freier Herr iiber alle Dinge und niemand
untertan. Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und
jedermann untertan.»

Hier endet, konnte man vielleicht sagen, die antiautoritire Phase der
Lutherschen Reformation. Das Nein zum Fiirsten hat eine solche Formu-
lierung erfahren, dass der Fiirst plotzlich wieder auf seinen Thron gesetzt
werden kann, sozusagen durch die Hintertiir. Und wir Spatgeborenen, die
dem Text folgen, meinen, einem Zauberkunststiick beigewohnt zu haben.

Im absolutistischen Frankreich, das eine der unmittelbaren Folgen der
Religionskriege werden sollte, zu deren Auslosung Luther seinen Teil bei-
getragen hat, spitzt sich die Verinnerlichung des Problems immer mehr zu.
Durch das gesamte siebzehnte Jahrhundert zieht sich in Frankreich eine
Idee, als schrecklicher Verdacht, zuweilen als Alptraum, zuweilen als
methodische Maxime, die von René Descartes stammt: dass das Denken
ndmlich nicht anderes verdndern konne als die Gedanken. Die dritte
Maxime in der «A4bhandlung iiber die Methode» lautet:

«Meine dritte Maxime war, stets zu versuchen, lieber mich zu besiegen
als das Schicksal und lieber meine Wiinsche als die Ordnung der Welt zu
dndern und ganz allgemein mich an die Uberzeugung zu gewdhnen, dass
nichts ganzlich in unserer Macht steht als unsere Gedanken. Haben wir



616 WEGE DER FREIHEIT

also betreffs der Dinge, die ausser uns sind, einmal unser Bestes getan, so
ist alles, was uns an dem vollstindigen Gelingen mangelt, fiir uns unbedingt
unméglich.» (René Descartes: «Abhandlung iiber die Methode.» Uber-
setzer: Artur Buchenau. Miinchen 1905, S.21.)

«Abhandlung iiber die Methode» ist das wichtigste Buch seiner Zeit, ist
der Ort, wo das Autorititstrauma der Reformation schliesslich seine
LGsung in einem neuen Subjektivismus findet:

«Ich denke, also bin ich.»

Dieses Argument ist alt, viel dlter als Descartes. Schon bei Nicolaus
Cusanus spielt es eine interessante Rolle, und fiir einen schwindelerregen-
den Moment taucht es bei Heraklit auf (im sechsundzwanzigsten Diels-
fragment). Interessant ist der Platz, den es in Descartes’ Uberlegung ein-
nimmt.

Seine lebendige Schilderung des Ichs in seiner Einsamkeit, umgeben von
den Dimonen des Skeptizismus, rhetorisch abgestimmt auf ein Publikum
von gebildeten, jedoch nicht akademischen Aristokraten, gipfelt in zwei
Schreckensvisionen. Die eine ist die des sogenannten Deus Deceptor: was
wire, wenn alles, woran wir glauben, was wir fiir gesichert und verbiirgt
halten, in Wirklichkeit nichts anderes ist als Illusionen, hervorgerufen von
einem boswilligen Damon, der uns glauben macht, er sei Gott. Wiren wir
einer solchen Macht nicht tatsdchlich hilflos ausgeliefert? Die andere ist
der Verdacht, alles konne ein Traum sein und trotzdem von gleicher Be-
schaffenheit.

Dass alles, was wir fiir wahr halten, eine von einem Damon hervor-
gerufene Phantasmagorie sein konnte, bedeutet, dass alles, was uns als
wirklich erscheint, durch eine Art unmittelbarer Enthiillung entlarvt werden
konnte,

(Man konnte sich einen Roman vorstellen, in dem solche Entlarvungen
ein ums andere Mal stattfinden, wenn ndamlich hin und wieder ein neues
Kapitel mit den Worten beginnt: «Dies war der spannende experimentelle
Roman, an dem X. seit einiger Zeit arbeitete.» Von einer solchen Zeile
wird schon bei ihrem ersten Erscheinen eine fundamentale Unsicherheit
auf den gesamten folgenden Text ausgehen.)

Wenn ein solcher Bruch der Fiktion moglich ist, was garantiert uns dann,
dass nicht auch dieser Text fiktiv ist?

Eine solche Entlarvung, die den eben gelesenen Text fiir immer in ein
Fragment verwandelt, unwiderruflich abgeschlossen in dem Sinn, dass sein
Zusammenhang niemals wiederzufinden sein wird, ist das Erwachen.

Die Tatsache, dass es Traume gibt, und also auch ein Erwachen, das den
Traum auf etwas fiir immer Unvollstindiges und Unvollendbares reduziert,
legt den Verdacht nahe, dass auch dies ein Traum ist.



WEGE DER FREIHEIT 617

Ich zweifle. Ich denke, also bin ich.

Descartes’ sogenanntes Cogito (man konnte es vielleicht das Zweifels-
argument nennen) pflegt oft als reductio ad absurdum gelesen zu werden:
wenn es mich nicht gébe, konnte ich auch nicht daran zweifeln, dass es mich
gibt. Die Annahme, dass es mich nicht gibt, scheint also zu beinhalten, dass
es mich tatsdchlich gibt, und ist damit falsch.

Dieser Aspekt des Arguments tendiert jedoch dazu, einen anderen zu
verdecken, der genau so wichtig ist. Descartes geht es bei seinem Cogito
vor allem darum, etwas zu finden, was das Erwachen nicht zu verdndern
vermag. Das nackte Ich, das in seinem Cogito-Argument zweifelt, ist gegen
den Traum und das Erwachen auf die gleiche Art resistent, wie Luthers
christliche Seele gegen Husseren Widerstand und &dusseres Scheitern
resistent ist.

Das Ich ldsst sich durch das Erwachen nicht enthiillen. Das Ich lésst sich
nicht in ein Fragment verwandeln. Wenn es nur nackt genug ist, bleibt es in
jedem Kontext dasselbe.

(In diesem Zusammenhang kann ich schwerlich der Versuchung wider-
stehen, von einem eigentiimlichen Intermezzo im Zusammenhang mit dem
«Erwachen» zu erzihlen, das sich 1662 abspielt, fiinfundzwanzig Jahre
nach der ersten Auflage von «Abhandlung iiber die Methode». Diese wurde
erstmals 1637 gedruckt. Jetzt, 1662, schreibt der noch sehr junge Jean
Racine an seinen viterlichen Freund und Beschiitzer Abbé le Vasseur und
berichtet von einem erotischen Abenteuer, das ebenfalls mit einer Art von
Erwachen endet. Er hat in der Kirche eine offenbar schone junge Frau
gesehen, hat sogleich Tagtriume um sie herum gesponnen, doch beim
Hinausgehen nach der Messe hat ihn eine Art Enttduschung und Ekel iiber-
kommen, als er sie von nahem sah.

«Ich wollte sehen, ob ich mich nicht in meiner Vorstellung von ihr ge-
tduscht hitte, und ich fand die Gelegenheit sehr giinstig», heisst es einige
Zeilen vor der Stelle, die von der Enttdauschung berichtet.

Das Interessante an dieser Briefpassage, die ich in modernem Gewand
fiir meinen Roman «Der Tod eines Bienenziichters» ausgeliehen habe, ist
natiirlich Racines Beschaftigung mit dem Objekt. Worein verlieben wir uns
eigentlich bei einem Menschen ? In die gewissermassen fiir immer unzulédng-
liche Realitit, die diesen Menschen ausmacht, oder in die unendlich viel
leichter zugéngliche und iiberblickbare Realitit, die unsere Vorstellung von
dem Objekt ausmacht.

Sind es unsere Ideale, die wir lieben — in ihrer Unzerstorbarkeit — oder
die Vorstellungen, in denen diese Ideale wurzeln ? Und die entlarvt werden
konnen.

Dieselbe Mischung aus Klaustrophobie und widerwilliger Uberzeugung



618 WEGE DER FREIHEIT

davon, dass die Zweifel nur iiberwindbar seien, wenn das denkende Ich
auf seine eigene Wirklichkeit reduziert wird, prdagt im Abstand von fiinf-
undzwanzig Jahren den reifen Philosophen Descartes und den noch un-
reifen Dramatiker Racine.)

Die Verwandtschaft zwischen der Art, wie Descartes in «Abhandlung
iiber die Methode» argumentiert, und der von Augustinus, nédmlich in
seinen Biichern iiber den Gottesstaat und «Uber den freien Willen», ist
mehrfach von verschiedenen Philosophiehistorikern hervorgehoben wor-
den, am besten von dem allzu friih gestorbenen Renaissance-Experten Léon
Blanchet. Dieser Zusammenhang erklidrt auch etwas von der Verbindung
mit Martin Luther.

Wir haben es hier mit einer der grossen, fundamentalen Ideentraditionen
der europdischen Geschichte zu tun.

Die Freiheit gilt hier nicht als etwas, das in einem bestimmten, mehr oder
weniger natiirlichen Kontext verwirklicht werden kann oder nicht, sondern
als abstrakte Eigenschaft eines nackten Ichs, das ungeachtet dessen, was
immer es will oder unternimmt, stets logisch unabhéngig von einer Aussen-
welt bleibt, die es nur fragmentarisch beriihren kann.

Was mit dir geschieht, ist letzten Endes moralisch gleichgiiltig. Moralisch
relevant ist es hingegen, wie du dich zu dem verhiltst, was mit dir geschieht.
So konnte man vielleicht die Lehre von der verinnerlichten Freiheit zu-
sammenfassen.

Als Jean-Paul Sartre, beeinflusst von Husserl, Kierkegaard und, wie es
heute den Anschein hat, auch vom Zeitphilosophen Bergson und seiner
Lehre von zweierlei Zeit, einem inneren, freien Strom und einer dusseren,
messbaren und toten Zeitdimension, im Jahre 1943, unter totaler deutscher
Besatzung, in seinem philosophischen Hauptwerk «L’Eftre et le néant» die
augustinische Lehre wieder zum Leben erweckt, so geschieht das in einem
siebenhundert Seiten dicken Band, der eigentiimlicherweise seine vielleicht
wichtigste Aussage in den ersten Zeilen macht:

«Dem Denken der Gegenwart ist ein betrichtlicher Schritt nach vorwidirts
gelungen, indem es das Seiende auf die Reihe derjenigen Erscheinungen
zuriickfiihrte, die von ihm Kunde geben.» (Sartre: «Das Sein und das
Nichts.» Ubersetzer: Justus Streller. Hamburg 1962, S.9.)

Es gibt mit anderen Worten zwei Welten. In der einen manifestiert sich
uns die Welt als etwas unmittelbar Gegebenes, sie ist wie Luthers Seele,
und in der anderen sehen wir die Dinge von aussen, verborgen unter einem
fiir immer undurchdringlichen Zaubermantel ihrer Manifestationen.

In der ersten Welt sind wir frei, in der anderen unfrei, und niemals wer-
den wir zwischen der — inneren — Freiheit der einen Welt und der Un-
freiheit der anderen Welt eine Briicke schlagen konnen.



WEGE DER FREIHEIT 619

Die Freiheit, sagt Sartre, lasse sich nicht beschreiben. Denn sie habe kein
Wesen (Das Sein und das Nichts, S. 558). Sogar das Wort «Freiheit» sei
eigentlich verwerflich als Name fiir das, was wir so nennen. Denn das Wort
erwecke den Eindruck, fiir einen Begriff zu stehen, wie Worte es zu tun
pflegen. Und so einfach sei es nicht. Die Freiheit einer Handlung sei eine
nicht zu beschreibende Qualitidt, genau wie das Vorhandensein eines
Phinomens nicht in qualitativen Termini zu beschreiben sei.

Hier stossen wir mit anderen Worten auf eine Freiheit, die noch nackter
ist als Luthers Glaube jenseits aller Werke und Taten, nackter als das
kartesianische Ich, das sich nicht mehr entlarven ldsst. Sartres Freiheit ist
eine undefinierbare und unnennbare Nicht-Qualitdt, die wir in das in-
vestieren, was mit uns geschieht. Wenn wir wéhlen, Angst davor zu haben,
so haben wir unsere Freiheit in die Angst investiert, wiahlen wir, mutig und
rationell zu sein, ist unsere Freiheit (ungefihr wie eine farblose Farbe) in
dieser Wahl gegenwirtig. Was Sartre meint, wird vielleicht besonders
deutlich, wenn er von Gefiihlen spricht:

«Meine Furcht ist frei und bekundet meine Freiheit, ich habe meine
ganze Freiheit in meine Furcht verlegt und habe mich unter diesen oder
jenen Umstinden als einen sich Fiirchtenden gewdhlt; unter anderen Um-
stinden wiirde ich als Freiwollender und Mutiger existieren und wiirde
meine ganze Freiheit in meinen Mut gelegt haben.» («Das Sein und das
Nichts», S.566f.)

Die kontinentale Gedankenentwicklung, die ich hier skizziert habe und
die man am besten die augustinische Linie nennen konnte, bringt es also
mit sich, dass ein Moment der Freiheitsproblematik, namlich der situa-
tionelle Kontext, immer mehr von der Biihne verdridngt wird. Die Freiheit
wird abstrakt, farblos und allm#hlich allumfassend.

Bislang eine Eigenschaft der Welt, indem n#dmlich bestimmte Zusténde,
die wir erstreben, unter bestimmten Bedingungen tatsdchlich auch realisiert
werden konnen, wird die Freiheit zu einer Eigenschaft der Seele, des Ichs,
der Emotion. Sie wird zu einer Farbe.

Die grosste Schwiche der augustinischen Tradition mag schliesslich und
endlich sein, dass sie weder auf der metaphysischen noch auf der psycho-
logischen Ebene die Kardinalfrage beantworten kann, die der Exodus der
Bibel so deutlich stellt:

Konnen unfreie Menschen freie Gedanken und Gefiihle haben ?



	Die Wege der Freiheit bei Luther, Descartes und Sartre

