
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 7-8

Artikel: Die Wege der Freiheit bei Luther, Descartes und Sartre

Autor: Gustafsson, Lars

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lars Gustafsson

Die Wege der Freiheit bei Luther,
Descartes und Sartre

«Von der Freyheyt eines Christenmenschen» heisst ein berühmtes Pamphlet
von Luther aus dem Jahre 1520.

Was bedeutet es, frei zu sein Eine Art zu argumentieren, die dem
gesunden Menschenverstand vermutlich sehr entgegenkommt, ist die
folgende: Wenn x ein Zustand ist, den ich verwirklicht sehen möchte, und die
Welt im übrigen (gegenwärtig) so beschaffen ist, dass x tatsächlich
verwirklicht wird, wenn ich eine gewisse endliche Menge von Anstrengungen
mache, so bin ich frei, x zu verwirklichen.

Mit dieser Definition steht es mir beispielsweise frei, den Führerschein
zu machen, frei, meine Kinder bei mir zu Hause zu behalten, frei, ein
Grundstück zu bebauen, wenn ich Kapital habe, frei, in der internationalen
Presse über die lokale Regierung zu sagen, was ich will. Wohlgemerkt
beschreibt diese Definition die Freiheit stets im Verhältnis zu einem
bestimmten Wunsch. Sie lässt keinen Raum für eine Freiheit im allgemeinen.
In manchen Fällen kann dieser Wunsch negativ sein, ein Wunsch, etwas zu
verhindern, oder, mit anderen Worten, ein Wunsch, die Negation des nicht
Wünschenswerten zu realisieren.

Meine Freiheit, auf diese Weise definiert, ist nicht die Freiheit des

Zauberers. Meine Freiheit, sagen wir, mein Sommerhausgrundstück mit
einem Sommerhaus zu bebauen, steht in Beziehung zu einer angemessenen
Menge von Anstrengungen meinerseits und einer endlichen Menge äusserer

Bedingungen.
Diese letztere Menge, nennen wir sie den Situationellen Kontext, ist für

jede Diskussion über Freiheit von ausserordentlicher Wichtigkeit.
Sie kann nämlich, zumindest auf der Ebene des Gedankenexperiments,

auf so unterschiedliche Arten variiert werden, dass das Freiheitsproblem
metaphysisch und extrem wird. Ein wohlbekanntes Beispiel ist die
Diskussion über die Willensfreiheit, die oft mit der Diskussion über den
Freiheitsbegriff verwechselt wird, der zwar eng damit verbunden, jedoch nicht
ganz dasselbe ist.

Das Problem der Willensfreiheit ist schwer zu formulieren. Eine gute
Möglichkeit, sich ihm zu nähern, mögen krankhafte Abhängigkeiten wie



614 WEGE DER FREIHEIT

Heroinsucht oder Alkoholismus sein. Bei schweren Alkoholikern und
anderen Süchtigen scheint der situationelle Kontext unerheblich zu sein. Wie
immer er aussieht, sind sie anscheinend nicht frei, aufzuhören. Sie scheinen
nicht frei zu sein, zu wollen. Ihre Unfreiheit beginnt schon an der ersten
Seite des Dreiecks.

Aber ist irgendein Mensch frei zu wollen, was er will? Woher wissen

wir, ob x, als A. es verwirklichte, ein x war, das aus freiem Willen verwirklicht

wurde Ein lustiges Beispiel, das die Philosophen lieben, sind Brautpaare.

Woher wissen wir, wenn der Bräutigam und die Braut den Mittelgang

der Kirche hinabschreiten, dass sie einander aus freiem Willen
genommen haben? Wenn der Bräutigam lächelt, ist dann der Wille frei?
Doch er kann ja auch auf irreführende Weise lächeln. Gibt es vielleicht eine
interne Qualität des Menschen, die eigentlich unabhängig von allen
Äusserlichkeiten ist und die seine wirkliche, seine innere Freiheit ausmacht

Wer diese Frage mit Ja beantwortet, steht dem Standpunkt, dem sehr
einflussreichen Standpunkt, sehr nahe, den Martin Luther in seinem Pamphlet
über die Freiheit eines Christenmenschen entwickelt.

Die Frage, ob ich frei bin, in meinem eigenen Leben einen möglichen
Zustand zu verwirklichen, sagen wir den Frieden, kann als Frage danach
gelten, in welcher Beziehung drei Dinge zueinander stehen, nämlich ein
denkendes und wollendes Ich, ein Zustand wie der, den ich realisieren
möchte, in diesem Fall Friede, und schliesslich ein situationeller Kontext.

Was Luther nun macht, ist, einen Winkel des Dreiecks zu missachten,
ihn gegen Null gehen zu lassen, könnte man vielleicht sagen, nämlich den
situationeilen Kontext. Der situationeile Kontext bedeutet nichts, mein
Freund, sagte er, jede wirkliche Freiheit ist innere Freiheit. Du hast einen

Körper und du hast eine Seele, und beide werden stets auf eine
grundlegende Art voneinander unabhängig sein, denn dein Körper ist sterblich
und deine Seele unsterblich. Die Seele ist nicht nur unabhängig vom Körper
und was mit ihm geschieht. Sie ist eigentlich auch unabhängig davon, was
sie bewirkt. Ein gutes oder schlechtes Haus kann keinen guten oder
schlechten Baumeister machen; hingegen ist es so, dass ein schlechter oder
guter Baumeister ein gutes oder schlechtes Haus machen kann, sagt Luther.
Denn er will natürlich vermeiden, in das noch grössere Extrem zu geraten,
den mystischen Standpunkt, dass die beiden Dinge überhaupt nichts
miteinander zu tun haben und dass die Wahrheit nur im Innern des Menschen
wohnen kann. Vermutlich hat Augustinus etwas dergleichen gelehrt. Luther
genügt es zu zeigen, dass das wirklich Entscheidende nicht in den Werken
liegt, sondern in dem, was er den Glauben nennt.

«Wenn du glaubst, hast du, wenn du nicht glaubst, hast du nicht.»
Die Art der Formulierung erinnert uns natürlich zwangsläufig an die Art,



WEGE DER FREIHEIT 615

wie wir soeben das Problem der Willensfreiheit formuliert haben. Gemeinsam

ist den beiden Formulierungen, dass sie den situationeilen Kontext zu
einem Nichts zusammenschrumpfen lassen.

Die Freiheit des Christenmenschen, wie Luther sie vermutlich auffasst,
wird identisch mit der Willensfreiheit. Eine ausreichende Voraussetzung
für die Freiheit ist mit anderen Worten dieses Minimum: dass das denkende
und sollende Ich zu wollen vermag. Und will.

Aus Luthers Freiheit wird die nackte Freiheit des Ichs. «In der Seele

selbst also», sagt der moderne Lutherforscher Eberhard Wölfel, «spielt sich
erst das Entscheidende ab, äussere Werke allein machen nur ,Werkheilige',
d.h. unter dem äusseren Werk verbirgt sich hier immer der alte Adam.»
(Eberhard Wölfel: Nachwort zu «Von der Freiheit eines
Christenmenschen», München 1961, S. 2.)

Den dritten Winkel des Dreiecks, den situationeilen Kontext,
abzuschneiden oder auszuschalten, wird jetzt auf eine paradoxe Weise
gleichbedeutend mit der Aussage, dass der situationelle Kontext unüberwindlich
und übermächtig sein kann, und trotzdem soll er unsere Freiheit niemals
beeinträchtigen können. Denn unsere Freiheit liegt ja im Glauben; die
Freiheit wird zur Freiheit zu wollen. Und diese bleibt uneingeschränkt. So

wird es also möglich, den höchst paradoxen Satz zu formulieren, mit
welchem Luther sein Pamphlet einleitet:

«Ein Christenmensch ist ein freier Herr über alle Dinge und niemand
Untertan. Ein Christenmensch ist ein dienstbarer Knecht aller Dinge und
jedermann Untertan.»

Hier endet, könnte man vielleicht sagen, die antiautoritäre Phase der
Lutherschen Reformation. Das Nein zum Fürsten hat eine solche Formulierung

erfahren, dass der Fürst plötzlich wieder auf seinen Thron gesetzt
werden kann, sozusagen durch die Hintertür. Und wir Spätgeborenen, die
dem Text folgen, meinen, einem Zauberkunststück beigewohnt zu haben.

Im absolutistischen Frankreich, das eine der unmittelbaren Folgen der
Religionskriege werden sollte, zu deren Auslösung Luther seinen Teil
beigetragen hat, spitzt sich die Verinnerlichung des Problems immer mehr zu.
Durch das gesamte siebzehnte Jahrhundert zieht sich in Frankreich eine
Idee, als schrecklicher Verdacht, zuweilen als Alptraum, zuweilen als
methodische Maxime, die von René Descartes stammt: dass das Denken
nämlich nicht anderes verändern könne als die Gedanken. Die dritte
Maxime in der «Abhandlung über die Methode» lautet:

«Meine dritte Maxime war, stets zu versuchen, lieber mich zu besiegen
als das Schicksal und lieber meine Wünsche als die Ordnung der Welt zu
ändern und ganz allgemein mich an die Überzeugung zu gewöhnen, dass
nichts gänzlich in unserer Macht steht als unsere Gedanken. Haben wir



616 WEGE DER FREIHEIT

also betreffs der Dinge, die ausser uns sind, einmal unser Bestes getan, so
ist alles, was uns an dem vollständigen Gelingen mangelt, für uns unbedingt
unmöglich.» (René Descartes: «Abhandlung über die Methode.»
Übersetzer: Artur Buchenau. München 1905, S. 21.)

«Abhandlung über die Methode» ist das wichtigste Buch seiner Zeit, ist
der Ort, wo das Autoritätstrauma der Reformation schliesslich seine

Lösung in einem neuen Subjektivismus findet:
«Ich denke, also bin ich.»
Dieses Argument ist alt, viel älter als Descartes. Schon bei Nicolaus

Cusanus spielt es eine interessante Rolle, und für einen schwindelerregenden

Moment taucht es bei Heraklit auf (im sechsundzwanzigsten
Dielsfragment). Interessant ist der Platz, den es in Descartes' Überlegung
einnimmt.

Seine lebendige Schilderung des Ichs in seiner Einsamkeit, umgeben von
den Dämonen des Skeptizismus, rhetorisch abgestimmt auf ein Publikum
von gebildeten, jedoch nicht akademischen Aristokraten, gipfelt in zwei
Schreckensvisionen. Die eine ist die des sogenannten Deus Deceptor: was
wäre, wenn alles, woran wir glauben, was wir für gesichert und verbürgt
halten, in Wirklichkeit nichts anderes ist als Illusionen, hervorgerufen von
einem böswilligen Dämon, der uns glauben macht, er sei Gott. Wären wir
einer solchen Macht nicht tatsächlich hilflos ausgeliefert? Die andere ist
der Verdacht, alles könne ein Traum sein und trotzdem von gleicher
Beschaffenheit.

Dass alles, was wir für wahr halten, eine von einem Dämon
hervorgerufene Phantasmagoric sein könnte, bedeutet, dass alles, was uns als
wirklich erscheint, durch eine Art unmittelbarer Enthüllung entlarvt werden
könnte.

(Man könnte sich einen Roman vorstellen, in dem solche Entlarvungen
ein ums andere Mal stattfinden, wenn nämlich hin und wieder ein neues
Kapitel mit den Worten beginnt: «Dies war der spannende experimentelle
Roman, an dem X. seit einiger Zeit arbeitete.» Von einer solchen Zeile
wird schon bei ihrem ersten Erscheinen eine fundamentale Unsicherheit
auf den gesamten folgenden Text ausgehen.)

Wenn ein solcher Bruch der Fiktion möglich ist, was garantiert uns dann,
dass nicht auch dieser Text fiktiv ist

Eine solche Entlarvung, die den eben gelesenen Text für immer in ein
Fragment verwandelt, unwiderruflich abgeschlossen in dem Sinn, dass sein

Zusammenhang niemals wiederzufinden sein wird, ist das Erwachen.
Die Tatsache, dass es Träume gibt, und also auch ein Erwachen, das den

Traum auf etwas für immer Unvollständiges und Unvollendbares reduziert,
legt den Verdacht nahe, dass auch dies ein Traum ist.



WEGE DER FREIHEIT 617

Ich zweifle. Ich denke, also bin ich.
Descartes' sogenanntes Cogito (man könnte es vielleicht das

Zweifelsargument nennen) pflegt oft als reductio ad absurdum gelesen zu werden:
wenn es mich nicht gäbe, könnte ich auch nicht daran zweifeln, dass es mich
gibt. Die Annahme, dass es mich nicht gibt, scheint also zu beinhalten, dass

es mich tatsächlich gibt, und ist damit falsch.
Dieser Aspekt des Arguments tendiert jedoch dazu, einen anderen zu

verdecken, der genau so wichtig ist. Descartes geht es bei seinem Cogito
vor allem darum, etwas zu finden, was das Erwachen nicht zu verändern

vermag. Das nackte Ich, das in seinem Cogito-Argument zweifelt, ist gegen
den Traum und das Erwachen auf die gleiche Art resistent, wie Luthers
christliche Seele gegen äusseren Widerstand und äusseres Scheitern
resistent ist.

Das Ich lässt sich durch das Erwachen nicht enthüllen. Das Ich lässt sich
nicht in ein Fragment verwandeln. Wenn es nur nackt genug ist, bleibt es in
jedem Kontext dasselbe.

(In diesem Zusammenhang kann ich schwerlich der Versuchung
widerstehen, von einem eigentümlichen Intermezzo im Zusammenhang mit dem
«Erwachen» zu erzählen, das sich 1662 abspielt, fünfundzwanzig Jahre
nach der ersten Auflage von «Abhandlung über die Methode». Diese wurde
erstmals 1637 gedruckt. Jetzt, 1662, schreibt der noch sehr junge Jean
Racine an seinen väterlichen Freund und Beschützer Abbé le Vasseur und
berichtet von einem erotischen Abenteuer, das ebenfalls mit einer Art von
Erwachen endet. Er hat in der Kirche eine offenbar schöne junge Frau
gesehen, hat sogleich Tagträume um sie herum gesponnen, doch beim
Hinausgehen nach der Messe hat ihn eine Art Enttäuschung und Ekel
überkommen, als er sie von nahem sah.

«Ich wollte sehen, ob ich mich nicht in meiner Vorstellung von ihr
getäuscht hätte, und ich fand die Gelegenheit sehr günstig», heisst es einige
Zeilen vor der Stelle, die von der Enttäuschung berichtet.

Das Interessante an dieser Briefpassage, die ich in modernem Gewand
für meinen Roman «Der Tod eines Bienenzüchters» ausgeliehen habe, ist
natürlich Racines Beschäftigung mit dem Objekt. Worein verlieben wir uns
eigentlich bei einem Menschen In die gewissermassen für immer unzulängliche

Realität, die diesen Menschen ausmacht, oder in die unendlich viel
leichter zugängliche und überblickbare Realität, die unsere Vorstellung von
dem Objekt ausmacht.

Sind es unsere Ideale, die wir lieben - in ihrer Unzerstörbarkeit - oder
die Vorstellungen, in denen diese Ideale wurzeln Und die entlarvt werden
können.

Dieselbe Mischung aus Klaustrophobie und widerwilliger Überzeugung



618 WEGE DER FREIHEIT

davon, dass die Zweifel nur überwindbar seien, wenn das denkende Ich
auf seine eigene Wirklichkeit reduziert wird, prägt im Abstand von
fünfundzwanzig Jahren den reifen Philosophen Descartes und den noch
unreifen Dramatiker Racine.)

Die Verwandtschaft zwischen der Art, wie Descartes in «Abhandlung
über die Methode» argumentiert, und der von Augustinus, nämlich in
seinen Büchern über den Gottesstaat und «Über den freien Willen», ist
mehrfach von verschiedenen Philosophiehistorikern hervorgehoben worden,

am besten von dem allzu früh gestorbenen Renaissance-Experten Léon
Blanchet. Dieser Zusammenhang erklärt auch etwas von der Verbindung
mit Martin Luther.

Wir haben es hier mit einer der grossen, fundamentalen Ideentraditionen
der europäischen Geschichte zu tun.

Die Freiheit gilt hier nicht als etwas, das in einem bestimmten, mehr oder
weniger natürlichen Kontext verwirklicht werden kann oder nicht, sondern
als abstrakte Eigenschaft eines nackten Ichs, das ungeachtet dessen, was
immer es will oder unternimmt, stets logisch unabhängig von einer Aussenwelt

bleibt, die es nur fragmentarisch berühren kann.
Was mit dir geschieht, ist letzten Endes moralisch gleichgültig. Moralisch

relevant ist es hingegen, wie du dich zu dem verhältst, was mit dir geschieht.
So könnte man vielleicht die Lehre von der verinnerlichten Freiheit
zusammenfassen.

Als Jean-Paul Sartre, beeinflusst von Husserl, Kierkegaard und, wie es

heute den Anschein hat, auch vom Zeitphilosophen Bergson und seiner
Lehre von zweierlei Zeit, einem inneren, freien Strom und einer äusseren,
messbaren und toten Zeitdimension, im Jahre 1943, unter totaler deutscher
Besatzung, in seinem philosophischen Hauptwerk «L'Être et le néant» die
augustinische Lehre wieder zum Leben erweckt, so geschieht das in einem
siebenhundert Seiten dicken Band, der eigentümlicherweise seine vielleicht
wichtigste Aussage in den ersten Zeilen macht:

«Dem Denken der Gegenwart ist ein beträchtlicher Schritt nach vorwärts
gelungen, indem es das Seiende auf die Reihe derjenigen Erscheinungen
zurückführte, die von ihm Kunde geben.» (Sartre: «Das Sein und das

Nichts.» Übersetzer: Justus Streller. Hamburg 1962, S. 9.)
Es gibt mit anderen Worten zwei Welten. In der einen manifestiert sich

uns die Welt als etwas unmittelbar Gegebenes, sie ist wie Luthers Seele,
und in der anderen sehen wir die Dinge von aussen, verborgen unter einem
für immer undurchdringlichen Zaubermantel ihrer Manifestationen.

In der ersten Welt sind wir frei, in der anderen unfrei, und niemals werden

wir zwischen der - inneren - Freiheit der einen Welt und der
Unfreiheit der anderen Welt eine Brücke schlagen können.



WEGE DER FREIHEIT 619

Die Freiheit, sagt Sartre, lasse sich nicht beschreiben. Denn sie habe kein
Wesen (Das Sein und das Nichts, S. 558). Sogar das Wort «Freiheit» sei

eigentlich verwerflich als Name für das, was wir so nennen. Denn das Wort
erwecke den Eindruck, für einen Begriff zu stehen, wie Worte es zu tun
pflegen. Und so einfach sei es nicht. Die Freiheit einer Handlung sei eine
nicht zu beschreibende Qualität, genau wie das Vorhandensein eines

Phänomens nicht in qualitativen Termini zu beschreiben sei.

Hier stossen wir mit anderen Worten auf eine Freiheit, die noch nackter
ist als Luthers Glaube jenseits aller Werke und Taten, nackter als das

kartesianische Ich, das sich nicht mehr entlarven lässt. Sartres Freiheit ist
eine undefinierbare und unnennbare Nicht-Qualität, die wir in das

investieren, was mit uns geschieht. Wenn wir wählen, Angst davor zu haben,
so haben wir unsere Freiheit in die Angst investiert, wählen wir, mutig und
rationell zu sein, ist unsere Freiheit (ungefähr wie eine farblose Farbe) in
dieser Wahl gegenwärtig. Was Sartre meint, wird vielleicht besonders
deutlich, wenn er von Gefühlen spricht:

«Meine Furcht ist frei und bekundet meine Freiheit, ich habe meine
ganze Freiheit in meine Furcht verlegt und habe mich unter diesen oder
jenen Umständen als einen sich Fürchtenden gewählt; unter anderen
Umständen würde ich als Freiwollender und Mutiger existieren und würde
meine ganze Freiheit in meinen Mut gelegt haben.» («Das Sein und das

Nichts», S. 566 f.)
Die kontinentale Gedankenentwicklung, die ich hier skizziert habe und

die man am besten die augustinische Linie nennen könnte, bringt es also
mit sich, dass ein Moment der Freiheitsproblematik, nämlich der
situationelle Kontext, immer mehr von der Bühne verdrängt wird. Die Freiheit
wird abstrakt, farblos und allmählich allumfassend.

Bislang eine Eigenschaft der Welt, indem nämlich bestimmte Zustände,
die wir erstreben, unter bestimmten Bedingungen tatsächlich auch realisiert
werden können, wird die Freiheit zu einer Eigenschaft der Seele, des Ichs,
der Emotion. Sie wird zu einer Farbe.

Die grösste Schwäche der augustinischen Tradition mag schliesslich und
endlich sein, dass sie weder auf der metaphysischen noch auf der
psychologischen Ebene die Kardinalfrage beantworten kann, die der Exodus der
Bibel so deutlich stellt:

Können unfreie Menschen freie Gedanken und Gefühle haben


	Die Wege der Freiheit bei Luther, Descartes und Sartre

