
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 7-8

Rubrik: Kommentare

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentare

Reisen in die islamische Welt

Ein Journalist bei den Gläubigen - ein Schriftsteller bei den Islamisten

Das Buch des bekannten Journalisten
Peter Scholl-Latour * über den Islam
zeichnet sich vor allem durch die
Weite des Überblicks aus. Scholl-
Latour ist überall gewesen, von
Zentralasien bis nach Marokko, von
Sinkiang bis Dakar. Selten ist es einer
Person gegeben, wirklich alle Teile der
weitgespannten muslimischen Welt
kennenzulernen. Der Verfasser hat
überall journalistisch gearbeitet, was
bedeutet, dass er sich über all diese
entfernten Gebiete und über die
Unruhen und Kämpfe in den näher
liegenden, Iran, Algerien, Ägypten,
Libanon, Israel, Saudi-Arabien usw.

- vorübergehend auch einmal in
Indonesien und in Pakistan - orientiert
hat, so gut er es in kurzer Frist oder
bei wiederholten Besuchen vermochte.
Ein buntes Mosaik von Personen und
Fakten kommt so zustande, das der
Verfasser dadurch zusammenhält, dass

er stets seine eigene Erfahrung in all
den verschiedenen Regionen schildert
und von ihr ausgehend beschreibt, auf
früheres zurückgreift, erklärt,
Machtverhältnisse abwägt, gelegentlich auch
Prognosen stellt oder urteilt.

Soweit es einen gemeinsamen Nenner

bei diesen Begegnungen gibt, ist es
nicht eigentlich die «islamische
Revolution», wie ein Untertitel
verspricht, sondern mehr der Islam an
sich in seinen verschiedenen
Erscheinungsformen und Existenzkämpfen,

hier oder dort in der Tat als «islamische

Revolution», doch an anderen
Orten und zu anderen Zeiten mehr als

tief eingeprägter Lebensstil, mehr
konservativ als revolutionär, und an noch
anderen Orten vorübergehend von
irgendwelchen sich «modern» gebenden,

laizistisch ausgerichteten Massenparteien

und Militärmachthabern
überspült.

Es liegt in der Natur eines solchen
Panorama-Buches, dass es mehr schildert

als eindringt, die Wiedergabe der
bunten Vielfalt dieser so unterschiedlichen

Welt ist seine Stärke; die
Bewohner jener Welt, die Muslime selbst
mit ihren Problemen, kommen bloss
insofern zu Wort, als sie sich dem
Erklärer und Führer, Scholl-Latour,
unübersehbar aufdrängen. Er selbst
macht sich nie ganz von der Fernsehsituation

frei, in der ein Mann, der die
Sache kennt, mit dem Mikrophon in
der Hand vor irgendeinem mehr oder
weniger bunten Hintergrund steht und
dem Zuschauer erklärt, was hier vor
sich gehe. Gelegentlich tritt der Führer
zurück, um Aktionsbilder «sich
abwickeln» zu lassen. Doch vergisst er
selten, mitzuteilen, wie er sie erhalten
hat und welche Rolle er selbst und
seine Freunde und Mitarbeiter bei der
Jagd nach Informationen, Nachrichten,

exotischen Bildern, die elektronisch

ins Haus geliefert werden,
gespielt haben. Dahinter steckt sogar



562 ISLAM

eine gewisse Philosophie, das persönliche

Erlebnis und seine genaue
Schilderung, so sagt der Verfasser, sei
seiner Ansicht nach die ehrlichste
Form der Berichterstattung - vermutlich

weil diese Art der leicht
selbstbespiegelnden Schilderung den
Reporter, seine Eigenart und spezifische
Lage, seine Voraussetzungen und
Blickwinkel nicht ausser acht lässt,
sondern miteinbezieht.

Islam als Grundwelle

Das Buch ist wertvoll als ein Handbuch

des Erschauten. Der Islam
erscheint nur als eine Art Grundwelle,
mächtig und indifferenziert, die
anzuschwellen scheint. Von der spezifischen

Problematik des heutigen Islams
erfährt man wenig. Abraham wird oft
bemüht; Koranverse kommen vor;
doch die Frage, wie sich die Muslime
mit der heutigen Welt abfinden, die
viel mehr vom Westen her auf sie
zukommt, als sie ihrer eigenen Lebensweise

und Tradition entstammt, wird
kaum je berührt; nicht einmal in den
iranischen Kapiteln, obwohl dies das

Grundproblem ist, von dem sich die
ganze iranische Revolution herleitet.

V. S. Naipaul2 interessiert sich
gerade für dieses Problem. Das ist kein
Zufall; er ist in gewissem Sinne ein
Innenseiter; zwar kein Muslim, jedoch
ein Mann, der aus einem Drittwelt-
Hintergrund stammt und sich aus
diesem aufs Niveau der Ersten,
westlichen, Welt hochgearbeitet hat. Er ist
im Verlauf dieses Prozesses zum
«Atheisten» und zu einem erstklassigen

Stilisten der englischen Sprache
geworden. Dies, nebenbei, ist ein
Grund dafür, ihn womöglich nicht in

der deutschen Übersetzung, sondern
im englischen Original zu lesen. Die
Übersetzung hätte vielleicht in einigen
Einzelheiten besser gearbeitet werden
können, doch muss man der
Übersetzerin zugute halten, dass gerade
das wichtigste stilistische Mittel, das

Naipaul in fast all seinen Büchern
gebraucht, ins Deutsche nicht übernehmbar

ist. Naipaul verwendet das
improvisierte Englisch von nicht Englisch
sprechenden Menschen der Dritten
Welt. Er lässt sie in den Konversationen

mit ihrer eigenen, oft unkorrekten
Sprache zu Wort kommen. Manchmal
gelingt es einem der improvisiertes
Englisch hervorbringenden Personae,
die Dinge ihrer Welt in ihrer besonderen

Sprache klarer zu treffen, als sie
in korrektem Englisch fassbar wären.
Im Deutschen gibt es keine vergleichbare

vereinfachte oder «nativisierte»
Sprache.

Blick auf den «Islamismus»

Naipaul reist offensichtlich mit der
Absicht, Gesprächspartner zu finden
und ihren Vorstellungen nachzuspüren.
Er tut seinen Partnern die Ehre an,
sie kritisch anzuhören. Ihre
Widersprüche und Inkonsequenzen werden
keineswegs verschwiegen. Sie werden
besonders in den ersten Teilen des
Reisebuches herausgestellt, wo es um
Iran und Pakistan geht. Beide Länder
und ihr jeweiliger Islam fordern Naipaul

zur Kritik geradezu heraus. Später,

weiter im Osten, in Malaysia und
Indonesien, wird er geduldiger und
zeigt mehr Einfühlung; auch wenn er
mit Fundamentalisten zu tun hat, von
denen er weiss: wenn sie zur Macht
kämen, würden auch sie ein «abstrak-



ISLAM 563

tes», wie er es nennt, man kann es

nachgerade ruhig sagen, totalitäres,
Regime einrichten. Vielleicht sind die
Menschen weiter im Osten wirklich
liebenswerter? Der Rezensent ist nie
so weit nach Osten gelangt. Vielleicht
ist Naipaul, selbst indischer Abstammung

(wenngleich in Westindien
aufgewachsen), strenger mit seinen
«Verwandten», besonders in Pakistan; weil
man ihre Fehler ja leicht an sich selbst
entdeckt und daher besonders scharf
angreift.

Gewiss aber kommt als entscheidender

Grund dazu, dass der Fundamentalismus

verständlicher, sympathischer,
erklärlicher ist, solange er nicht an
die Macht kommt. In Pakistan regiert
er auf dem Umweg über den Armeegeneral

Zia ul-Haqq, und in Iran übt
er eine totalitäre Macht aus, die einen
jeden liberalen Besucher zur
Auflehnung zwingt. In Malaysia und in
Indonesien ist er die Ideologie einer
Opposition, die ihn nicht ganz ohne
Gefahren weiterverbreitet. Im
Gespräch mit ihren Trägern fällt es dem
Besucher offensichtlich viel leichter,
zu verstehen, was es ist, das sie zum
fundamentalistisch verstandenen
«revolutionären» Islam treibt. Ihre Nöte
treten hervor, wo bei den herrschenden

Typen die Selbstbefriedigung und
die ideologie-induzierte Selbstsicherheit

den Vorrang geniessen.
Was sind diese Nöte Naipauls

Gespräche sind geradezu Anthologien
des immerwiederkehrenden Grundthemas

von der westlichen Verlockung,
Übermacht, Anziehungskraft; damit
auch von Desorientierung, Entwurzelung,

gegen die sich die Fundamentalisten

zur Wehr setzen wollen, indem
sie sich in den Panzer einer islamistischen

Ideologie hüllen, dort eine idea¬

lisierte und wenig wirkliche Bleibe
suchen. «Schmarozerisch» nennt sie

Naipaul an einer Stelle, wobei es die
radikal rückwärts gewandte Tradition
der islamischen Gelehrsamkeit
notwendigerweise mit sich bringt, dass

man in der Zeit des Propheten, in
seinem Vorbild, in dem ihm
offenbarten Wort Gottes, das der Koran
enthält, die absoluten, wortwörtlich
für gültig gehaltenen Massstäbe findet,
die es aus Glaubensgründen erlauben
müssen, die heutige Welt zu meistern.

Naipaul sucht orthodoxe und
hétérodoxe Gemeinschaften auf, in Iran,
in Pakistan, in Indonesien, von denen
erwartet werden kann, dass sie ihren
Glauben ernsthafter leben als die
mehr oder minder verwirrten
Grossstadtbewohner, oft vor einer Generation

vom Lande gekommen, oder
selbst noch im Dorf aufgewachsen, die
zunächst seine typischen Gesprächspartner

abgeben. Doch weder die
Lehrer und Schüler in ihren
Sonderkolonien, noch die islamischen
Intellektuellen und Halb-Intellektuellen,
die in Gruppen oder als Einzelgänger
ihren Weg durch die verwirrende Welt
der heutigen Zeit und der islamischen
Idealvorstellungen suchen, bestehen

vor Naipaul. Manchmal, vor allem im
Osten, empfindet er Sympathie mit
ihnen und ihren inneren Schwierigkeiten;

andere Male, besonders auf
dem indischen Kontinent und in Iran,
sieht er sie als aufgeblasene Ballons,
denen er durch seine blosse Beschreibung

Nadelstiche versetzt. Doch
nirgends will ihm scheinen, dass seine
Gegenüber, so sehr er nach wirklich
interessanten Gesprächspartnern
forscht, tatsächlich ihren Weg gefunden

hätten.
Natürlich gibt es viele, die ihm dies



564 ISLAM

versichern. Oft geht schon aus der Art,
wie sie dies tun, hervor, dass sie in
Wirklichkeit schwanken; sich selbst
etwas einreden wollen; krampfhaft an
etwas festhalten, das sie als Stütze
benötigen, weil sie sonst Schwindel
ergriffe. Der Besucher stellt immer
wieder Symptome von Abschliessung
und Einigelung fest. Er lässt sich nicht
weiter über sie aus, aber braucht seine
feinen stilistischen Mittel, um
durchblicken zu lassen, wie klar er sie sieht.
Die westliche Welt wird bewusst oder
unbewusst verzeichnet und verteufelt,
weil man sich gezwungen glaubt, ihr
Widerstand zu leisten. Die Armut, in
die man sich einschliesst, ist nicht
bloss materiell, sondern oftmals auch
geistig; man gibt sich ihr hin, weil
man die Reiche Welt, die es im Westen
gibt und die ihre Fangarme lockend
nach dem Osten ausstreckt, nicht
meistert - so will es wenigstens dem
kritischen Reisenden in seinen
herberen Stimmungen scheinen.

Sich in die Wüste zurückzuziehen,
weil man glaubt, es zu müssen, oder
weil man zu finden hofft, das man nur
dort erreichen kann, sind zwei völlig
verschiedene Haltungen; die eine
stammt aus der Furcht von einer
andrängenden, fremden Welt, die man
nicht beherrscht und deren
Verlockung man widerstehen will; die
andere entspringt aus der Suche einer
Gabe, einer Kommunikation, der man
nur in der Abgeschiedenheit
nachspüren kann.

Beides mag man Askese nennen;
doch die eine ist negativ, ausschlies-
send, furchtbedingt; die andere mutig,
Voraussetzung eines geistigen
Abenteuers. Die zweite hat es Jahrhunderte
lang gegeben, das geht aus vielen
literarischen Zeugnissen hervor. Doch

Naipaul scheint trotz seines Suchens
stets nur die erste zu finden.

Ist der Islam seit seiner «Renaissance»,

der vielbesprochenen Nahda
vom Jahrhundertanfang, so sehr
verarmt Durch diese «Renaissance», die
alle Mystik verbannte, weil sie der
«folkloristischen Zusätze» zur reinen
Lehre verdächtig war? Oder hat sich

Naipaul, der sich von Fundamentalisten

zu Fundamentalisten
weiterempfehlen liess, in den falschen Kreisen

bewegt - Beide Antworten dürften

teilweise zutreffen. Es ist in der
Tat aus den angedeuteten Gründen
der Überfremdung der Fall, dass der
heutige Islam, besonders in
Grossstädten und speziell unter den Gläubigen,

die Fremdsprachen sprechen,
stark fundamentalistische Beimischungen

zeigt, wenn er sich nicht völlig der
islamistischen Ideologie statt der
islamischen Religion überantwortet. Der
Druck ist daran schuld, den die
moderne Welt technologischer
Ausprägung und westlicher Wurzeln auf
die Dritte Welt ausübt. Doch dürfte
auch zutreffen, dass die islamische
Religion im Gegensatz zur islamistischen

Ideologie viel weniger von sich
redet; in vielen Fällen schon, weil ihr
die Fremdsprache fehlt. Sie ist sich
selbstverständlich, so dass sie sich -
im Gegensatz zur Ideologie - nicht
bereden und überreden muss. Ihr Dialog

richtet sich nicht in die Breite,
sondern strebt in die Höhe, wo sie
Antworten sucht und - immer noch

- findet.
So ist die Reise zu den Gläubigen,

die Naipaul im Untertitel verspricht,
weitgehend eine Reise zu den
Islamisten geworden, von denen man
sagen kann, dass sie glauben wollen,
indem sie ihre Religion unter dem



ISLAM 565

Druck der westlichen «Weltzivilisation»

in eine Ideologie verwandeln;
die Begegnung mit der «Islamischen
Revolution» hingegen, die Scholl-
Latour anstrebt, enthüllt sich
umgekehrt als ein stark Ich-bezogener
Streifzug und Augenschein durch die
bunte Vielfalt der weiten islamischen
Welt.

Arnold Hottinger

1 Peter Scholl-Latour: Allah ist mit den
Standhaften. Begegnungen mit der
islamischen Revolution. Deutsche Verlags-
Anstalt, Stuttgart 1983. - 2 V. S. Naipaul:
Among the Believers, An Islamic Journey.
André Deutsch, London 1981. Deutsch:
Eine islamische Reise, Unter den Gläubigen.

Aus dem Englischen von Karin Graf.
Kiepenheuer & Witsch, Köln 1982.

Schnittpunkte der Kulturen

«In der islamischen Weltsicht teilt sich
die Menschheit massgeblich in das
Haus des Islam (Dar al-Islam) und das
Haus des Krieges (Dar al-Harb). Das
eine besteht aus all jenen Ländern, In
denen das Gesetz des Islam herrscht,
umfasst also weitgehend das
moslemische Reich; das andere ist die
übrige Welt.»

Dieser Hinweis im Buch des grossen
Orientalisten Bernard Lewis («Die
Welt der Ungläubigen; Wie der Islam
Europa entdeckte» l) mag auf Anhieb
beim Leser Kulturhochmut auslösen:
Wie simpel sahen (und sehen vielleicht
heute noch die Menschen des Nahen
Ostens doch unsere Welt

Wer in sich einen solchen Reflex
erkennt, der sollte den Versuch
machen, sich einmal in eine neutralisierte

Sphäre zwischen West und Ost
zu versetzen und sich einen Überblick
zu dem verschaffen, was heutzutage
im Westen über die Welt des Nahen
Ostens publiziert wird. Ein solcher
Betrachter käme wohl zu einer erschrek-
kenden Schlussfolgerung: auch bei
uns strotzt es von Publikationen voller

simplifizierender Denkmuster. Sie sind
oft nicht differenzierter als die von
Bernard Lewis zitierten aus der Sicht
des Islam. Wer's nicht glaubt, der
nehme zum Beispiel Barbara Tuch-
mans «Bibel und Schwert» 2 zur Hand
und schlage Seite 262 auf: «Der
Zusammenbruch (gemeint ist jener des

Türkischen Reichs im Jahr 1918, die
Red.) befreite Palästina aus
jahrhundertelanger Vernachlässigung durch
die Moslems.» Ein paar Seiten später
erfahren wir, dass der Engländer
Laurence Oliphant als Berater des
türkischen Sultans einen Plan zur Lösung
der demographischen Probleme in
Nahost ausgearbeitet hatte: «Das
Problem der vorhandenen arabischen
Bevölkerung löste er mit leichter Hand.
Die kriegerischen Beduinen könnten
vertrieben, die arabischen Kleinbauern
befriedet und wie die kanadischen
Indianer in ,Reservateri untergebracht
werden. Andernorts könne man sich,
wie Oberst Conder vorgeschlagen
hatte, der Fellachen als Arbeitskräfte
unter jüdischer Anleitung bedienen.»

Dazu der Kommentar der Autorin:



566 ISLAM

«Oliphants Prognose war vielleicht zu
optimistisch. Er scheiterte an
seiner Zeit. In England, wo die
antiimperialistischen Liberalen Disraeli
abgelöst hatten, zeigte niemand
Interesse.»

Doch zurück zu jenen differenzierteren

Werken, die sich darum
bemühen, fremde Wertvorstellungen als
ebenso legitim anzuerkennen wie die
eigenen. Dazu zählt das bereits zuvor
zitierte Buch von Bernard Lewis, dazu
gehören aber auch Publikationen wie
«Jerusalem»3 von Gerhard Konzelmann

und «Persien»4 von Gerhard
Schweizer.

Bernard Lewis, Professor of Near
Eastern Studies an der Princeton
University, USA, hat in das Aufspüren,
Interpretieren und Übersetzen von
Originaldokumenten islamischer
Autoren, die sich mit der «Welt der
Ungläubigen» auseinandersetzten, runde
25 Jahre investiert. Doch weit gefehlt,
Lewis hätte nun ein hochspezialisiertes
Werk für ein wissenschaftlich interessiertes

Zielpublikum geschrieben Sein
Buch ist informativ, unterhaltsam und
voller Überraschungen zugleich.
Lewis zeichnet nämlich eine Entdek-
kungsgeschichte auf, die sich wie ein
Spiegelbild zu der uns gewohnten,
eigenen Geschichte ausnimmt. Da sind
nun die Europäer plötzlich nicht mehr
die Erforscher fremder Länder und
Völker, sondern sie selbst sind der
Gegenstand der Beobachtung. Und sie
werden nicht als Alleswissende und
Weise geschildert, sondern als exotische

Barbaren, deren seltsame
Umgangsformen das Interesse von Reisenden

und später von Diplomaten aus
den islamischen Ländern erregen. Die

Schlacht von Tours und Poitiers wird
nicht aus der Perspektive Karl Mar-
tells, sondern aus jener der Araber
beschrieben.

Der kulturelle Austausch war
meistens eine Einbahnstrasse: da die
islamischen Araber ihre Kultur als
überlegen gegenüber jener des Westens
betrachteten, sahen sie keinen Sinn im
Erlernen einer fremden Sprache -
diese Aufgabe wurde, weil man ohne
Übersetzer ja nicht auskam, meistens
christlichen Arabern oder Ausländern
überantwortet. Und die Beschäftigung
mit der europäischen Kultur durch
jene islamischen Araber, welche das

Unglück hatten, von ihrem Herrscher
als Geschäftsmann oder Gesandter in
den Westen geschickt zu werden, sahen
meistens nur die kuriose, absonderliche

Seite in den kulturellen
Äusserungen der «Barbaren».

Man legt das Buch Bernard Lewis'
mit lächelnder Nachdenklichkeit zur
Seite: was ist schon unsere westliche
Normalität? Hätten unsere
Wertvorstellungen, gemessen an einer Kantschen

absoluten Instanz, mehr Bestand
als jene des Orients? Wir könnten
wohl mit einigem Recht behaupten,
dass unsere Zivilisation dem Individuum

im allgemeinen mehr Rechte
einräumt, dass sie, und das scheint uns
heute ja besonders wichtig, die Freiheit

der Wahl lässt - wobei wir in
Kauf nehmen, dass Freiheit gekoppelt
ist mit Unsicherheit.

Bis zum Offenbarwerden jenes
Phänomens, das man als Re-Islamisie-
rung oder Islamische Renaissance
bezeichnet, ging der Westen allgemein
davon aus, dass die Vorrangigkeit der
Freiheit gegenüber der gesellschaftlichen

Sicherheit so etwas wie eine
allgemein menschliche Wertvorstel-



ISLAM 567

lung sei. Erst Khomeinis Revolution
im Iran belehrte uns eines Besseren:
der Erfolg des Ayatollah bewies, dass
für Millionen von Menschen der Verlust

individueller Freiheit nicht allzu
viel zählt gegenüber jenem Gewinn an
Sicherheit, der dadurch erreicht wird,
dass man den Parolen des geistlichen
Führers folgt - tut man das, so ist
man nicht länger im unklaren
darüber, was erlaubt und was verboten
ist, was ins Paradies und in die Hölle
führt.

*

Gerhard Schweizer hat sich intensiv
mit Persien befasst. Seine Darstellung
beginnt bei Zarathustra und endet bei
Khomeini. Auch dieses Buch, wie
jenes von Bernard Lewis, eröffnet
einige ungewohnte Perspektiven.
Schweizer zeigt Kontinuitäten auf, die
man immer wieder übersehen will,
etwa im Bereich der Ausstrahlung der
Philosophie des Zarathustra auf einen
Teil der jüdischen Geschichte und
Kultur, auf das Christentum und auf
den Islam. Er schildert anderseits die
Differenzen zwischen den Sunniten
und den Schiiten innerhalb des Islam
als Resultat einer «Persifizierung»
eines Bereichs des Islam: «Die Schiiten
dachten ,persisch', auch wenn sie von
Geburt Araber waren. Sie stellten viel
höhere Ansprüche an das Amt des
Herrschers als die Sunniten. Ein Kalif
konnte ihrer Meinung nach die richtige

Auslegung eines Koranverses nicht
der endlosen Diskussion von Theologen

überantworten. Sie erwarteten

letztlich von dem neuen Oberherrn

die Autorität eines Gottkönigs.»
Und auf noch etwas weist Schweizer

hin, was sonst meistens übersehen
wird: auf die sozialkämpferische Kom¬

ponente in der Glaubensrichtung der
Schiiten. Sie lässt sich zurückverfolgen
bis ins neunte Jahrhundert, und sie

findet sich, wenngleich verzerrt, auch
bei Khomeini wieder: auch sein

Machtapparat gibt sich als Interessenvertretung

der Geknechteten aus -
wobei die Gegner dieser Unterprivilegierten

freilich nicht mehr im eigenen

Lande erkannt werden, sondern in
der Verkörperung des «Grossen
Satans», des Westens mit seiner Technologie

und seiner technischen Macht.
Schweizers Schlussfolgerung: «Schiiten
wie Sunniten haben begonnen, sich

gegen den übermächtigen Einfluss der
westlichen Industriegesellschaften zu
wehren, sie wollen zurück zu den
Wurzeln ihrer eigenen Kultur. Diesen
Prozess wird niemand aufhalten können,

und es wäre auch unklug, in
solchen Zielen der Moslems langfristig
einen Nachteil zu sehen. Im Gegenteil:
Ein wieder erstarkter Islam könnte
wesentliche Beiträge zu einer blühenden

Weltzivilisation liefern, so wie es

vor Jahrhunderten auch geschehen ist.
Aber in einer solch aufstrebenden
Kultur hätten Männer wie Khomeini
keine Chance. Sie sind zu eng, zu
intolerant, sie tragen noch viel zuviel
Merkmale jener Epoche an sich, als
der Islam in geistigen Provinzialismus
abgesunken war.»

Hier verallgemeinert der Autor
Schweizer vielleicht etwas undifferenziert.

Er übersieht vor allem, dass

Khomeinis selbstformulierte Gedanken,

die Anweisungen für den Alltag
zum Beispiel, nur einer von mehreren
ideologischen Bestandteilen der
iranisch-religiösen Geisteswelt von heute
sind und dass sie, um begriffen zu werden,

im Kontext auch der Arbeiten
von Bazargan, Bani Sadr und Ali



568 ISLAM

Schariati verstanden werden sollten.
Darauf hat u. a. der französische Iran-
Kenner Yann Richard hingewiesen,
dessen Buch über die Geschichte des
Schiismus jetzt auch in deutscher
Sprache unter dem Titel «Der
verborgene Imam»5 vorliegt. Er gelangt
zur Schlussfolgerung, dass der Islam,
nicht zuletzt aufgrund der Ideologie
Schariatis, «die Religion des
antiimperialistischen Kampfes» geworden
sei - und Richard schildert im übrigen

mit viel Klarheit jenen unlösbaren
Konflikt, in dem sich der Schiismus
und damit die Herrschaft im Iran
befindet: in der Zeit der Abwesenheit
des Imam kann es eigentlich keine
legitime Herrschaft geben, ja selbst
eine religiös begründete Herrschaft
steht in Gefahr, von einer dissidenten
Gruppe unter Berufung auf den Imam
in Frage gestellt zu werden.

Unter dem Titel «Jerusalem, 4000
Jahre Kampf um eine heilige Stadt»
beginnt Gerhard Konzelmann mit
einer, in diesem Fall wohltuenden
Breite, bei der Schilderung der
frühesten Besiedlung jener Stelle, an
der Jerusalem entstehen sollte.
Er beschreibt die Wanderung jener
Nomaden, die als Hebräer bezeichnet
werden (wobei er historisch ein wenig
rasant vorgeht: der herausragende
jüdische Historiker H. H. Ben-Sasson
zeichnet in seiner «Geschichte des
jüdischen Volkes»6 manches etwas
anders nach), aber Konzelmann
gewinnt im Verlauf des Buchs so viel an
Tempo, dass einige wesentliche Episoden

in der Geschichte Jerusalems nur
noch in extremer Verkürzung zur
Darstellung gelangen.

Dazu zählt die Behandlung der
Frage, wie es zur Bedeutung Jerusalems

als zweitwichtigster Stadt im
Islam gekommen ist. Konzelmann
weist zu Recht darauf hin, dass die
Macht im Bereich des Islam sich bald
nach Mohammed in Richtung
Damaskus verschoben hatte und dass ein
Damaskus naheliegendes Zentrum mit
religiösem Gehalt aus politischen
Gründen erwünscht war. Er berührt
(und das ist bedauerlich) anderseits
nur mit Stichworten die Bedeutung
Jerusalems für die islamische Mystik
(will man darüber etwas erfahren, so
zieht man am besten Annemarie
Schimmels Werk «Mystische Dimensionen

des Islams»7 bei. Immerhin
bleibt Konzelmann bei jener Koran-
Zitierung korrekt, in der von der
Himmelfahrt des Propheten die Rede ist
und die sich angeblich auf Jerusalem
bezieht. Das zu erwähnen ist notwendig,

denn es gibt ja, auch in deutscher
Sprache, Koran-Übersetzungen (wie
jene, die 1979 in achter Auflage im
Goldmann-Verlag erschienen ist) mit
haarsträubenden Sinnverfälschungen.
Der Koran erwähnt Jerusalem niemals
namentlich, sondern spricht nur von
einer «weit entfernten Moschee»,
deren Umgebung Allah gesegnet habe.

Hier steht: «Lob und Preis sei
Allah, der seinen Diener bei Nacht
vom nahen Ort der Anbetung zum
weit entfernten Ort der Anbetung
geführt hat, deren Umgebung wir
gesegnet haben.» In der Goldmann-Ausgabe

steht ohne Umschweife: «Lob
und Preis sei ihm, der seinen Diener
zur Nachtreise vom heiligen Tempel
zu Mekka zum fernen Tempel von
Jerusalem geführt hat.» Korrekt, aber
knapp schreibt Konzelmann: «Als
,naher Ort der Anbetung' wurde von



ISLAM 569

den Gläubigen, die mit Mohammed
lebten, die Kaaba in Mekka verstanden;

als ,weit entfernter Ort der
Anbetung' haben die Gläubigen
Jerusalem begriffen. Der Surentext
verleitete zur Interpretation. Im Jahre
691, als der Kalif Abdelmalik Ibn
Marwan den Bauauftrag zum Felsendom

erteilte, da hatten die Gläubigen
keinen Zweifel daran, dass
Mohammed tatsächlich auf seinem Pferd
AI Burak (der Blitz) in einer Nacht des
Jahres 621 durch die Luft nach
Jerusalem geritten sei.»

Wenn der Anspruch des Islam auf
Jerusalem sich nur auf Interpretationen

und Legenden gründet, so ist er
es doch, der Zündstoff im Nahen
Osten liefert. In der Sicht der radikal
ausgelegten Gläubigkeit eines Aya¬

tollah Khomeini ist Jerusalem nicht
weniger als der Schnittpunkt zwischen
der Welt der Gläubigen und der Welt
der Ungläubigen.

Erich Gysling

1 Bernard Lewis: «Die Welt der
Ungläubigen» (Propyläen Verlag, Berlin). -
2 BarbaraTuchmann: «Bibel und Schwert»
(S. Fischer Verlag, Frankfurt). - 3

Gerhard Konzelmann: «Jerusalem, 4000 Jahre
Kampf um eine heilige Stadt» (Verlag
Hoffmann und Campe, Hamburg). -
4 Gerhard Schweizer: «Persien» (Verlag
Econ, Düsseldorf). - 5Yann Richard:
«Der verborgene Imam» (Verlag Klaus
Wagenbach, Berlin). - 6 H. H. Ben-Sasson:
«Geschichte des jüdischen Volkes» (Verlag

C. H. Beck, München). - 7 Annemarie
Schimmel: «Mystische Dimensionen des

Islams» (Qalandar Verlag, Aalen).

Amerikanische Aussenpolitik im Werden

«Prévoir le Présent»

Wer Gesetze und Würste gern hat,
sollte nicht zuschauen, wie sie
gemacht werden, heisst ein alter Spruch.
Dieser gilt auch weitgehend für die
Diplomatie und die Aussenpolitik.
Man denke etwa an die Gelder,
welche Friedrich von Gentz oder
Talleyrand einsteckten. Heute muss
das Ende der Amtszeit abgewartet
werden, bevor man sich bereichert.
Dazu sei in Erinnerung gerufen, dass
in den Vereinigten Staaten der
Staatssekretär sowie einige Inhaber von
wichtigen Diplomatenposten nicht
mit Salär und Spesenvergütungen
auszukommen vermögen. Eine lukrative
Stelle in einem Anwaltsbüro, bei einer

Stiftung oder als «Consultant» stopft
später die Lücken.

Alexander Haig hat kürzlich die
Formulierung der Aussenpolitik während

seines Gastspiels als Staatssekretär

aus der Perspektive des
Wurstfabrikanten beschrieben. Schon am
Tage der Inauguration Präsident Reagans

hatte Haig in einem langen
Memorandum die Kompetenzen in der
Aussenpolitik im Detail abzugrenzen
gesucht und sich - wie er später einmal

erklärte - als «Vikar» des
Präsidenten den Vorrang sichern wollen.
Er stiess jedoch auf den Widerstand
der langjährigen Mitarbeiter Reagans,
die diesem schon in Kalifornien zur



570 AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK

Seite standen als er den volksreichsten
Einzelstaat als Gouverneur regierte.
Den Stil, den sie und der Präsident
pflegten und den sich auch der aus
Texas stammende zivile Stabschef,
James Baker, zu eigen machte, ist
unformell, «laid-back» wie es in
Kalifornien der Brauch ist, jedenfalls
militärbürokratischen Schablonen
fremd. Das heisst nicht, dass man im
freundlichen Umgang nicht dem Gegner

die Kehle abschneiden kann, aber
das muss mit einem Lächeln, nicht mit
Knurren geschehen.

Haigs «Geisterschiff»

Reagan hasst Konfrontationen. Er
sucht ihnen mit einem Scherz zu
entgehen. Gelingt ihm das nicht, dann
verschwindet der überreizte und deshalb
unliebsame Mitarbeiter bald aus der
Umgebung des Präsidenten. Nicht nur
bei Reagan, sondern ganz allgemein,
droht man selten mehr als ein einziges
Mal mit Erfolg den Rücktritt an; das
zweite Mal wird er meistens angenommen.

Reagan akzeptierte Haigs
Demission schriftlich, bevor dieser sein
angedrohtes Rücktrittsschreiben ab-
gefasst hatte.

Haig, den man mit allen bürokratischen

Wassern gewaschen glaubte,
nachdem er zuerst unter dem
Grossmeister im Infighting, Henry Kissinger,

und dann als ziviler Stabschef
Präsident Nixon gedient hatte,
vermochte nicht, den richtigen Ton mit
Reagan zu finden oder sich auch nur
direkten Zugang zu diesem zu
verschaffen. Der Staatssekretär schien
sich in seiner Ungeduld nicht immer
bewusst zu bleiben, wer eigentlich
Präsident ist. Falls Haig eine originelle

aussenpolitische Strategie verfolgte,
bleibt diese hinter den Schilderungen
seiner Zänkereien mit dem Weissen
Haus in seinem Buch1 gut versteckt.

Sein Nachfolger, George Shultz,
versteht sich besser mit Reagan,
obwohl Tip O'NeiU, der Vorsitzende des

Repräsentantenhauses und de facto
Dirigent der Demokratischen Partei,
ihm vorwirft, er vermöchte nicht, in
einem Säuglingsheim Windeln zu
verkaufen. Kissinger hatte sich nicht nur
gegen die Bürokraten im Weissen
Haus und im Staatsdepartement
durchgesetzt, wobei er nicht wenige
«Leichen» und Verletzte am Weg zurück-
liess, sondern er hatte seinen
Präsidenten, Nixon und Ford, immer
Ideen zur Taktik und Strategie der
Aussenpolitik geliefert, und zwar nicht
erst nachträglich in seinen Memoiren.

Haig kommt das Weisse Haus vor
wie ein «mysteriöses Gespensterschiff»,

ein Fliegender Holländer, bei
dem man nicht weiss, wer das Steuerruder

hält. Haig ist mit seinem Buch
hervorgeschossen, während der Präsident,

dem er diente, noch im Weissen
Hause arbeitet. So rasch hat sich
keiner seiner Vorgänger an die
Öffentlichkeit gewandt. Haig zeigt ein
v/irkliches Problem auf, das unter jedem
Präsidenten wieder auftaucht,
allerdings in verschiedener Form: die
Formulierung der Aussenpolitik wird
durch diffuse Kräfte beeinflusst. Als
Faustregel gilt jedoch, dass nichts
entschieden ist, bevor der Präsident selbst
gesprochen hat.

Nationaler Sicherheitsrat
gegen Staatsdepartement

Franklin D. Roosevelt liebte es, seine
Berater gegeneinander auszuspielen.



AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK 571

Nixon erhob Kissinger zu seinem
bevorzugten Ratgeber. Harry Truman
versuchte Ordnung in das Verfahren
zu bringen, indem er den National
Security Council schuf. Dieser sollte die
verschiedenen Ströme von Ideen und
Interessen kanalisieren und eine
Synthese zuhanden des Präsidenten
ausarbeiten, ohne eine eigene Politik zu
befürworten. In diesem Sinne
funktionierte der Nationale Sicherheitsrat
noch unter Eisenhower. Aber John F.
Kennedy hegte ein Misstrauen gegenüber

dem Staatsdepartement, das ihm
zu schwerfällig und zu phantasielos
erschien. Seit dieser Zeit errangen sich
die Leiter des Nationalen Sicherheitsrats

eine Sonderstellung und traten in
Konkurrenz zum Staatssekretär,
obwohl dieser rechtens der alleinige
Direktor der Aussenpolitik unter dem
Präsidenten wäre. McGeorge Bundy,
Walt Rostow, Henry Kinssinger, Brent
Scowcroft, Zbigniew Brzezinski, und
dann in rascher Folge Richard V.
Allen, William P. Clark und Robert
C. McFarlane besetzten diese
Schlüsselstellung. Die meisten von ihnen
standen in einem Spannungsverhältnis
zum Staatssekretariat, wobei oft
untergeordnete Beamte die Feuerchen
schüren. Clark hat zwar das
Innenministerium übernommen, aber er übt
immer noch einen Einfluss auf den
Präsidenten aus und übernimmt
aussenpolitische Missionen. Er reitet
einmal in der Woche mit Reagan aus;
dabei werden die beiden kaum nur
vom Wetter reden.

Lawrence Eagleburger, bis Anfang
Mai Unterstaatssekretär für politische
Angelegenheiten im Staatsdepartement

und damit höchster Berufsdiplomat,

fragt sich, ob überhaupt noch
eine kohärente Aussenpolitik geführt

werden könne. In der Tat finden nicht
nur Beobachter, sondern auch
Präsidenten das Stimmengewirr undurchdringlich

oder unverständlich, das da

von allen Seiten aufsteigt. Im Weissen
Haus selbst treiben sich zahlreiche
Berater herum, von denen sich jeder
zum Spezialisten für Aussenpolitik
berufen fühlt - selbst ein Hamilton
Jordan traute es sich unter Jimmy
Carter zu. Dann findet sich in engen
Räumen der National Security Council,

in dem heute mehrere Dutzend
Spezialisten dem Berater für Fragen
der nationalen Sicherheit unterstehen.
Anstatt bloss die Meinungen der mit
der Aussenpolitik direkt beschäftigten
Ministerien zu koordinieren,
entwickelt dieser Stab von ehrgeizigen,
meist jungen Leuten eigene Theorien.
So wie der National Security Council

zusammengesetzt ist, bildet er ein
eingebautes Gegengewicht zum
Staatsdepartement.

Dieses ist mit der Führung der
Aussenpolitik beauftragt. Aber eine
Einheit der Ansichten ist dort nicht
immer leicht herzustellen. Wie in den
andern Ministerien besteht auch dort
der Unterbau der Bürokratie
vorwiegend aus Demokraten, die nicht
selten andere Gedankengänge
entwickeln als die ihnen vorgesetzten
Republikaner. Noch unter Nixon und
Ford war es schwer, unterhalb der
dünnen Schicht, die vom Sekretär
(Minister) bis zum Assistenzsekretär
hinunterreicht, Republikaner zu finden.
Doch plötzlich trug eine konservative
Welle Ronald Reagan ins Weisse
Hans und gleichzeitig eine im
Vergleich zu früheren Jahren breitere
Schicht qualifizierter Führungskräfte.
Die Übermacht der Demokraten auf
den Stufen des Civil Service, von



572 AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK

denen der Präsident sie nicht
entfernen kann, zeigt sich bei den Wahlen
in der Bundeshauptstadt und ihren
Vororten in Maryland und in Virginia
und auch in den Auflagen der in
diesem Bereich gelesenen Zeitungen.

Verteidigung und Spionage

Im National Security Council sollten
die oft widerstreitenden Interessen und
Wünsche der verschiedenen
Ministerien ausgeglichen oder zu einer für
die Entscheidung des Präsidenten
geeigneten Form vorgebildet werden.
Hier kommt neben dem Staatsdepartement

in erster Linie das Verteidigungsministerium

zur Sprache. Dieses führt
ein besonders gewichtiges Wort in
Debatten über die Rüstungskontrolle und
Abrüstung; denn das dafür eigens
gebildete Amt ist zwar dem
Staatsdepartement unterstellt, entscheidet
jedoch nicht in letzter Instanz. Ferner
nimmt jeder Schritt zur Aufrüstung
eine aussenpolitische Bedeutung an,
ebenso natürlich die Militärhilfe an
fremde Länder. In den Verhandlungen
der Vereinigten Staaten mit der
Sowjetunion und in den Massnahmen
gegen den Transfer von Produkten der
hochentwickelten Technik hat das

Verteidigungsministerium, vor allem
mit Caspar Weinberger, dem Minister,
und seinen Mitarbeitern Unterstaatssekretär

Fred Charles Iklé und
Assistenzsekretär Richard Perle einen harten

Kurs eingeschlagen.
Aber auch das Verteidigungsministerium

bildet nicht immer eine
einheitliche Front. Es waren die
Generäle, die durch die Joint Chiefs of
Staff Vorbehalte gegen die Engagements

in Zentralamerika und in Li¬

banon anmeldeten. Sie befürchten,
dass sie in Operationen hineingezogen
werden könnten, die von einer
einflussreichen und wortstarken Minderheit

oder gar einer Mehrheit missbilligt
werden könnten, wie sie das im
Vietnamkrieg erlebt hatten.

Der «Director of Central
Intelligence» trägt seine Informationen zu
der Diskussion bei. Ein Aktivist wie
William J. Casey, der schon während
des Zweiten Weltkriegs
Spionageexpeditionen in Deutschland organisiert

hatte, befürwortet Geheimaktionen,

wie diejenigen der «Contras»
gegen Nicaragua. Seine Informationen
bleiben nicht immer unbestritten;
denn das Staatsdepartement, das

Verteidigungsministerium und die
Ministerien der Armee, der Kriegsmarine
und der Luftwaffe verfügen über
eigene Quellen.

Schliesslich kostet das alles Geld,
und damit wird das Schatzamt auf
den Plan gerufen. Seine Leiter
kämpften jahrelang um einen festen
Sitz im National Security Council;
Ronald Reagan scheint diesen nun
seinem Ministerium gesichert zu
haben. Da ist kein einziges Ministerium,
das nicht gelegentlich aussenpolitische
Interessen anmeldet oder wegen
Eskapaden jenseits der Grenzen zur
Ordnung gerufen wird. Das
Landwirtschaftsministerium liefert gewaltige
Mengen von Agrarprodukten an die
Sowjetunion und die meisten
Entwicklungsländer. Das Energieministerium

überwacht den Import von Erdöl,
und es stellt die Nuklearsprengköpfe
her. Das Erziehungsministerium
unterhält Schulen im Ausland. Das
Innenministerium sollte die Verschmutzung

von Luft, Wasser und Erde diesseits

und jenseits der Grenzen ver-



AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK 573

hindern. Niemandem ist es in den
Vereinigten Staaten gelungen, alle
aussenpolitischen Aktivitäten aller Ämter
und Ministerien unter eine Führung
zu bringen. Selbst der Präsident und
sein Stab vermögen nicht alle Winkel
der Verwaltung zu kontrollieren.

Couve de Murville, der länger als

jeder andere Aussenminister seit Ver-
gennes (unter Louis XVI) die Aussenpolitik

Frankreichs leitete, vermochte
einmal für kurze Zeit mit de Gaulles
Autorität alle Aktivitäten sämtlicher
Ministerien gegenüber dem Ausland
unter seine Aufsicht zu zwingen. Das
System hielt nicht einmal durch, bis
Couve de Murville zum Premierminister

ernannt wurde.
Kissinger hat in einem Interview

als eine der Schwächen der amerikanischen

Politik angeführt, dass diese in
einem «adversary process»
herausgebildet werde. Im besten Sinne wäre
das ein dialektisches Verfahren, dessen
Ziel und Ergebnis eine Synthese auf
höherer Ebene wäre. In Wirklichkeit
wird jedoch durch eine Reihe von
Kompromissen der kleinste gemeinsame

Nenner akzeptiert. Dieser
Ausgleich der Gegensätze lässt sich in der
Exekutive erkennen.

Mitsprache des Kongresses

In den letzten Jahrzehnten mischt sich
der Kongress zunehmend in die
Aussenpolitik ein. Oberflächlich betrachtet

gilt kraft der Verfassung das
Prinzip der Gewaltenteilung. Es wird
jedoch nicht absolut verwirklicht,
sondern durch das System der «checks
and balances» ergänzt. Die Verfassung
sieht eine Zusammenarbeit zwischen
Legislative und Exekutive vor, so dass

kein Gesetz ohne Unterzeichnung des

Präsidenten (oder nach Überwindung
seines Vetos) in Kraft treten kann.

In der Aussenpolitik spricht die

Legislative mit, indem der Senat die

Ernennung von Botschaftern genehmigt

oder ablehnt, indem er
Staatsverträge gutheisst oder indem es der
Kongress ist, der Krieg erklärt.
Schliesslich verfügt der Kongress über
die «power of the purse», d. h. er
bewilligt die Kredite, die nötig sind, um
die Aussenpolitik zu führen.

Wie in der Römisch-katholischen
Kirche im Laufe der Geschichte das

Pendel zwischen einem Vorrang des

Konzils oder dem des Papstes hin- und
herschlug, so ähnlich wechselt der
bestimmende Einfluss zwischen Kongress

und Präsident, was Woodrow
Wilson in seinem Buch «Congressional
Government» und in seinem Vorwort
zur 15. Auflage, vor allem jedoch in
seiner Tätigkeit als Präsident, zum
Ausdruck brachte.

Die Aufsplitterung der
Führungsfunktionen im Kongress lässt die
autoritäre Leitung der beiden Häuser
durch die Texaner Sam Rayburn im
Repräsentantenhaus und Lyndon B.
Johnson im Senat als «die gute alte
Zeit» erscheinen. Zur Regierungszeit
Trumans erklärte der republikanische
Senator Vandenberg, die innenpolitischen

Konflikte hörten am Meeresufer
auf, und er leitete damit eine
überparteiliche Politik gegenüber Europa
- aber nicht gegenüber Ostasien -

535 «Staatssekretäre»
auf dem Capitol

Seit den siebziger Jahren splittern eine
Reihe von Reformen die Kongress-



574 AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK

führung auf. Fast jedes Mitglied ist
Vorsitzender und Minderheitsführer
in einer Subkommission, nur wenige
können der Versuchung widerstehen,
sich gelegentlich in einer aussenpolitischen

Debatte in den Vordergrund
zu spielen. Nicht ganz zu Unrecht
wurde festgestellt, der Kongress setze
sich heute aus 535 Staatssekretären in
Miniaturformat zusammen. Für jeden
bestimmten Fall muss die Exekutive
unter ihnen eine Mehrheit finden und
dazu immer neue Koalitionen ad hoc
zusammenfügen. Über diese Sisyphusarbeit

beklagen sich die Leiter der
Aussenpolitik; ihr zu entgehen
vermögen sie nicht.

Die Zahl der Eingriffe des

Kongresses in die Aussenpolitik reicht ins
Unendliche. Erwähnt seien hier nur
die Neutralitätsresolutionen der dreissiger

Jahre, welche Franklin Roosevelt

die Hände banden, die War
Power Acts, die Verbote von militärischen

Aktionen in Laos, dann in
Kambodscha und schliesslich in Angola,
sowie neuerdings der Beschluss des

Repräsentantenhauses, der Regierung
die Entsendung von Truppen nach El
Salvador und Nicaragua zu
untersagen, ausser nach einer Kriegserklärung

durch den Kongress oder im
Falle einer eindeutigen und unmittelbaren

Gefahr für Bürger der Vereinigten
Staaten oder ihr Eigentum.

Versuche der Präsidenten, das
Einspracherecht des Kongresses zu
umgehen, hat dieser erfolgreich
unterbunden. Unzählige internationale
Vereinbarungen wurden von der
«administration» abgeschlossen, bis der
Kongress die Forderung durchsetzte,
dass nicht nur Staatsverträge, sondern
auch sogenannte «executive
agreements» der Genehmigung durch den

Senat bedürfen. Ausserdem unterzieht
der Kongress das Budget des

Staatsdepartements nun einem besonderen
Appropriations- und Authorisations-
verfahren, das unbeschränkte Zusatz-
und Abänderungsanträge zulässt und
zu manchem Kuhhandel zwingt. Reagan

hat Teilerfolge erzielt mit der
Berufung von überparteilichen
Expertenkommissionen für schwierige
Probleme.

Selbsternannte Berater

Nicht zu unterschätzen ist schliesslich
der Einfluss der «Vierten Gewalt»,
der Massenmedien, die sich mit der
öffentlichen Meinung identifizieren.
Durch ihre Informationen und
Kommentare greifen Zeitungen, Radio und
Fernsehen in die aussenpolitischen
Debatten ein. Sie sind auch der Schauplatz,

auf dem sich durch das Mittel
von Indiskretionen erbitterte Schlachten

zwischen Vertretern verschiedener
Meinungen und Interessen abspielen.
Im Weissen Haus und im
Staatsdepartement stammen die relevanten
Indiskretionen fast ausschliesslich von
den Spitzenleuten. Im Kongress
beteiligen sich die Stäbe von Kommissionen

und von einzelnen Repräsentanten

oder Senatoren eifrig an dem
harten Spiel. Über ihre Rolle berichten

die Zeitungen selten; denn es gilt,
die wichtigen Quellen zu schonen.

An der Peripherie wirken die
zahlreichen «Think tanks» - die
Forschungsinstitute - mit, von denen sich
die meisten in Washington angesiedelt
haben. Sie sind die Ausgangsstellungen
für künftige hohe Regierungsbeamte
oder die Auffangstellung für solche,
die ihren Posten verloren haben. Mit



AMERIKANISCHE AUSSENPOLITIK 575

bestellten oder unbestellten Gutachten,
mit Büchern, mit Diskussionsgruppen
oder internationalen Konferenzen
suchen sie, die Politik zu beeinflussen.
Carter zog die halbe Redaktion der
Zeitschrift «Foreign Policy» in seine
Administration, wogegen Reagan
zahlreiche Mitglieder des Center for Strategie

and International Studies der
Georgetown University für sich
gewann.

Die Vorstufe zur Übernahme einer
Beamtung bildet nicht selten die
Anstellung als «Consultant», oft
wohlbestallte Berater von Ministerien, die
von den Lasten und Verantwortungen
der Bürokratie befreit sind. Sie
arbeiten im Auftrag einer Regierungsstelle

und sind zu unterscheiden von
den «Lobbyists», welche von aussen
her im Auftrag bestimmter Interessenten,

z. B. der Gewerkschaften oder
von Industrien, Verwaltung oder
Gesetzgeber zu beeinflussen suchen.

Die Forschungsinstitute sind eng
verbunden mit Universitäten, von wo
seit jeher ein Fluss von neuen Ideen
oder alten in neuer Form ausströmt.
Die Brücke der Forschungsinstitute hat
manchem Akademiker den Übertritt
zur Regierung erleichtert, ohne jedoch
die Dauerfrustration wichtiger Teile
der Intellektuellenschaft wegen ihres
relativ geringen Einflusses auf die
Politik zu beseitigen.

Zu viele Köche

Ob die direkte oder indirekte Beteiligung

so weiter Kreise an der Formulierung

der Aussenpolitik deren Ge¬

staltung fördert oder sie bremst, bleibt
umstritten. Sind zu viele Köche da?
Jimmy Carter versprach «a government

as good as the people». Er nahm
also an, dass das Volk besser sei als die
Regierenden. Er unterliess es, näher
zu umschreiben, was er mit «Volk»
meinte. Schliesslich reduzierte sich
seine versprochene Abstützung auf
«das Volk» auf Popularitätshascherei.
Auf Meinungsumfragen über
aussenpolitische Probleme abzustellen, für
die sich nur wenige interessieren und
über die noch weniger Bürger informiert

sind, gewöhnt sich jeder Präsident

bald. Woodrow Wilson versprach,
dass er dem Volk «open covenants,
openly arrived at» bieten werde. Diese
Politik mit aufgedeckten Karten liess

er schon bei seinen beiden militärischen

Interventionen in Mexiko fallen
und erst recht in Versailles. Trotz der
Verbreiterung der Basis der
aussenpolitischen Information und der
Debatte darüber bleibt Turgots2
Feststellung unübertroffen: «Ainsi nous
apprenons toujours les événements

trop tard et la politique a toujours
besoin de prévoir pour ainsi dire le
présent.»

Hans E. Tütsch

1 Caveat: Realism, Reagan, and Foreign
Policy. Verlag MacmiUan. New York
1984. Der Titel enthält ein Element von
Selbstironie; denn Haig hatte einst im
Senat erklärt: «I'll have to caveat my
response, Senator» - eine gewiss
ungewöhnliche Anwendung des lateinischen
Wortes. - 2 Zitiert nach Edgar Faure: La
Disgrace de Turgot (p. 9). GaUimard. Paris

1961.



576 RUF NACH MITTELMÄSSIGKEIT

Mittelmässigkeit als Staatsmaxime?

Der Aufbau der kantonalen Staatswesen

nach dem Sturz des helvetischen
Einheitsstaates von 1803 ist mit denkbar

verschiedenen Formeln begründet
und gefeiert worden. Aber so banal
und hausbacken, wie die konstituierende

Sitzung des Waadtländer Grossen
Rates eingeleitet wurde, hat wohl
kaum eine andere Würdigung der
damals neuerrichteten kantonalen Staatswesen

geklungen. Präsident Henri
Monod erklärte: «Mittelmässigkeit,
glückliche Mittelmässigkeit - das ist
die Bestimmung, welcher die Söhne
eines Landes genügen müssen, das
über so geringe Ressourcen wie das

unsere verfügt, und genau so präsentiert

sich die Lage der glücklichsten
unter unsern Bürgern. Weitab von der
Anmassung lächerlicher Standesunterschiede

sei die Mittelmässigkeit das
Los aller unserer Siedelungen
zwischen den bezaubernden Ufergestaden
und den vereisten Berggraten. Dann
werden wir wahrhaft glücklich sein.»

Vorweg sei erwähnt, dass «médiocrité

- Mittelmässigkeit» erst um die
Mitte des letzten Jahrhunderts auch
einen abschätzigen Wortsinn erhielt.
Damals erklärte Honoré de Balzac
über Frankreich: «Der Zentralismus
kann niemals den Widerstand der
Mittelmässigkeit brechen.» Er sprach auch
als erster von der Mediokratie, und
das bedeutete nicht bloss die
Herrschaft des Mittelstandes, sondern weit
mehr noch das Vorwiegen von
Menschen geringen Wertes. Wer die in
Lausanne 1803 gesprochenen Worte
richtig deuten will, muss sich auf den
ursprünglichen, weniger abschätzigen
Ton des Ausdruckes besinnen.

Widerstand gegen Anmassung

So gesehen, war Mittelmässigkeit
zunächst eine weitgehend zutreffende
Kennzeichnung der Waadtländer
Realität. Der Historiker Edward Gibbon,

welcher das Gebiet mit England
und Rom vergleichen konnte, erklärte
damals, dass es recht hübsche Häuser
vorzuweisen habe: «Wenn auch
niemand ausnehmend reich ist, so lebt
doch jedermann in angemessenen
Umständen. Die ehrbare Mittelmässigkeit
der Waadt ...» Ein Geschichtsschreiber

aus unserer Zeit, Jean-Daniel Mo-
rerod, macht in einer Studie zur ersten
Sitzung des Waadtländer Parlaments
seinerseits darauf aufmerksam, dass

Monod als Statthalter des Landvogts
von Morges noch hatte erfahren können,

wie die Prätentionen der bernischen

Obrigkeit sowie der welschen
Gerichts- und Grundherren bei den
Untertanen auf wachsenden Widerstand

stiessen. Als Präsident der
helvetischen Verwaltungskammer für den
Kanton Léman (1789 bis 1803) war er
unter den engern Landsleuten wie
auch in den zentralen Behörden von
Aarau und Bern auf manchen
ehrgeizigen Möchtegern gestossen, der
für alle Schwierigkeiten eine eigene
Patentlösung bereithielt und sich mit
ihrer Hilfe zu einer Art Erstem Konsul

aufschwingen wollte. In seiner
programmatischen Rede von 1803 wies
Monod auf Umfang und Gewicht der
im Waadtland hängigen Fragen hin:
«Werwagt es wohl, uns weiszumachen,
er sei bereit und fähig, sie alle zu
lösen? Sind die Talente der grossen
Gesetzgeber der Antike, Lykurg und



RUF NACH MITTELMÄSSIGKEIT 577

Solon, heute denn Gemeingut aller
Politiker geworden? Hat nicht genau
dieser Wahn dazu geführt, dass wir,
mit Gesetzen überlastet und von einem
System zum andern schwankend, an
einen Abgrund geraten sind? Hütet
Euch vor dieser Anmassung! Sie hat
uns schon viel Elend bereitet und
könnte uns schliesslich zugrunderichten.»

Dieser Schluss der Eröffnungsrede
zeigt, um es noch einmal deutlich zu
sagen, dass Monod etwas durchaus
Positives, Erstrebenswertes meinte,
wenn er die «médiocrité» als Inbegriff
der Staatskunst pries. Die Berufung
auf die grossen Gesetzgeber der Antike

lässt zudem vermuten, dass die
Wahl gerade dieses Begriffes unter
dem Einfluss von Aristoteles oder
von Horaz (Carmina II, 10) erfolgte,
welch letzterer die «aurea medictitas»
pries, welche den Schmutz der
morschen Hütte ebenso meide wie den
vielbeniedenen Prunk des fürstlichen
Palasts.

Aber warum überhaupt die Konzentration

alles Trachtens auf das Mittelmass?

Das hat nicht bloss mit dem
Volkscharakter des Waadtländers zu
tun, der damals wie heute unter den
Westschweizern als «bon garçon par
excellence» hervorragt. Vielmehr
ergab es sich vorab aus der Zeitlage -
aus dem Umstand, dass während und
nach der Französischen Revolution
zahlreiche Einzelne, besonders aber
Napoleon L, rasch zu unumschränkten
Diktatoren aufgestiegen waren und
auch für die von Frankreich stark be-
einflusste Waadt die Gefahr bestand,
ein Politiker könnte versuchen, das
Gebiet, gleich der alten bernischen
Obrigkeit, nach grundlegend andern
als demokratischen Regeln zu regieren.

Einzelne Vorrechte und die Freiheit

Ein anderer gewichtiger Grund war
mit der verfassungsrechtlichen Polemik

zwischen Bern und der Waadt
gegeben, die nach der Französischen
Revolution einsetzte. Die Wortführer
der Gnädigen Herren beriefen sich
darauf, dass sie ihre Rechte über die
Waadt im 16. Jahrhundert entweder
durch freies Zugeständnis der
damaligen Inhaber der öffentlichen
Gewalt oder durch den Feldzug unter
Hans Franz Nägeli von 1536 erworben
hätten. Ihre Gegenspieler am Genfersee,

Cart und Pellis, erinnerten an die
Ständetage von Moudon, die vor Bern
und auch vor den Grafen von Savoyen
in der Waadt den Ton angegeben und
in manchen Dingen dem einzelnen
mehr Freiheiten gewährt hätten als die
Magna Charta den Briten; an diese
ständischen Institutionen könne ein
souveräner Kanton Waadt innerhalb
der Eidgenossenschaft anknüpfen.
Henri Monod achtete die bernischen
Ansprüche als Rechte des Eroberers
gering. Aber auch die Berufung auf
Moudon schien ihm unzureichend,
rechtfertigte sie doch allein die
autonome Anwendung von scharf
abgegrenzten Ansprüchen der Kirche, des

Adels und vielleicht der alteingesessenen

Ortsbürger, nicht jedoch den
Respekt vor der seit 1789 einzig
zeitgemässen Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit.

Ansprüche aufgrund des
mittelalterlichen Lehensrechtes machten um
1803 nicht bloss Berner, sondern auch
einheimische Grund- und Gerichtsherren

geltend. Die zu Leistungen in
Geld, Ernteteilen und Fronwerk
verpflichteten Bauern genügten ihrer
Pflicht unter dem Einfluss Frankreichs



578 RUF NACH MITTELMÄSSIGKEIT

immer lässiger. Sie zweifelten sie

grundsätzlich an und vernichteten in
einem, von C.-F. Ramuz geschilderten
Falle die entsprechenden Urkunden.
Daher säten die Privilegien Zwietracht
unter den zur Errichtung eines Kantons

aufgerufenen Waadtländern, noch
dazu in einer Zeit schwerer äusserer
Gefahren. Auch deshalb mahnte
Henri Monod zur Mittelmässigkeit.

Privilegien und Miissiggang

Wenn solche alten Gerechtsamen
zusammen mit Kulturland, Alpen und
Wäldern Eigentum einer Stadtgemeinde

wurden, so wiederholte sich
dieselbe Entwicklung, welche den Staat
Bern im 18. Jahrhundert kennzeichnete:

Der Kreis der am Gemeindenutzen

Berechtigten verengte sich und
wurde auch verdienten Zuzügern nicht
geöffnet, während die Habitanten und
Hintersassen in der Siedelung leer
ausgingen und mit Neid auf die
Privilegierten blickten. Auch die Kluft
zwischen der herausragenden
Oberschicht und den Bauern pflegte sich
gefährlich zu vertiefen. Die
Bevorrechteten brachten ihre Tage mit der
Verwaltung der Gemeindegüter und in
fremden Kriegsdiensten zu, statt dass
sie mit Schulung, Handwerk und Handel

den Anschluss an die frühindustrielle

Entwicklung suchten, die zu
jener Zeit einsetzte. Schon von weitem
liess sich für Monod bestimmen, ob
eine Gemeinde grossen «Burgernutzen»

gewähren konnte oder nicht;
denn im zweiten Fall, wie er etwa mit
Vevey gegeben war, hinterliessen die
gewerblichen Anstrengungen der
Einwohner in der nähern Umgebung,
besonders an den Wasserläufen, deutlich
sichtbare Spuren.

In dieser Kritik an dem geschäftigen

Müssiggang der privilegierten
Bürger kam der Präsident des ersten
Grossen Rates im Kanton Waadt dem

aufgeklärten Teil des bernischen
Patriziats von 1750 bis 1770 erstaunlich
nahe. Denn seine Aussetzungen hatten
als Motiv nicht bloss die «geringen
Ressourcen» der Waadt. Sie beruhten
auch auf dem Glauben an den hohen
menschlichen und sittlichen Wert der
Berufsarbeit und des wagemutigen
Unternehmertums, welchem die Herren

von Stand auf beiden Seiten der
Sense um so mehr abschwörten, je
stärker sie unter französischen
Einfluss gerieten.

Die Kunst des Masshaltens

Von der geschichtlichen Lage her
wirkt Henri Monods Ruf nach Wahrung

der Mittelmässigkeit verständlich.

Unter Vorbehalten kann er noch
heute Geltung beanspruchen: Es gilt
nur, das Wort von dem abschätzigen
Unterton zu lösen, den es, wie sein
französisches Gegenstück, mit der
Zeit erhalten hat. Der Sinn, welcher
ihm nachträglich unterlegt wurde,
wirkt wie eine stillos-verständnislose
Fassung, in die zwei hochkarätige
Edelsteine eingelassen sind - die
Mitte und das Mass.

Wieviel Masslosigkeit macht sich
heute in allen Bereichen breit - in
Politik und Gesellschaft, in den
Forderungen wie in der Kritik, im Kern
einer jeden Sache wie in den fernsten
Ausdrucksformen, in der Rückschau
wie im Blick auf die Zukunft So manches

und so grosses, wie wir heute
planen oder beginnen, wird von uns
gar nicht gefordert. Wir müssen weder
Epoche noch Geschichte machen; wir



RUF NACH MITTELMÄSSIGKEIT 579

brauchen der Zeit nicht unser Gepräge
zu geben, weder ein ruhmreiches Ende
des 20. noch einen glorreichen
Anfang des 21. Jahrhunderts vorzubereiten.

Solche Ziele sind bestenfalls dem
Ehrgeiz oder der Ruhmsucht
entsprungen, und das sind keine
vertrauenswürdigen Ratgeber. Derartige
Lösungen machen aus einzelnen wie
aus Gruppen unweigerlich
Extremisten, Abseitige, «Alternative». Kann
aus solchen Strömungen jene starke
Mitte entstehen, ohne die eine
handlungsfähige Demokratie nie auskommen

wird

Anforderungen der Mitte

Würde es dem Menschen wie dem
Volke, das ihn umgibt, nicht besser
dienen, wenn wir uns von Anbeginn
an jene Forderungen hielten, welche
die Mitte von einem jeden verlangt?
Die Politik setzt zwar bei einem jeden
eine feste Überzeugung voraus, aber
auch Gehör für die Meinung der
andern und Gespür für die eigentlichen
Anliegen, welche hinter diesen
Ansichten stehen. Sie erfordert einen
klaren, in Treue verfochtenen Standpunkt,

aber auch Bereitschaft zum
Entgegenkommen und Fähigkeit zum
gerechten Ausgleich. Ohne persönlichen

Wagemut ist Politik so wenig
fruchtbar, wie ohne Verantwortungssinn

für die uns allen anvertrauten
Werte. Oft gleicht das öffentliche
Leben dem Wettkampf oder Kampf
schlechthin; aber die Auseinandersetzung

muss sich an bestimmte Grenzen

und Regeln halten, sie soll im
Zeichen einleuchtender Ideen stehen.
Persönliche Ausfälle und hinterlistige
Intrigen, unklare Behauptungen oder
unfaire, gezielte Indiskretionen ge¬

hören nicht in den Freiraum der
Parteien und Fraktionen. Je mehr Freiheit
das öffentliche Recht den einzelnen
oder den Gruppen lässt, um so wichtiger

wird der Wille zur Verständigung
unter den Anhängern ungleicher
politischer Ideen und den Vertretern
widerstreitender Interessen. Der
vielgeschmähte Kompromiss stellt in der
freien Demokratie kein Zeichen der
Schwäche dar, sondern zumeist einen
Beweis für Reife und Einsicht.

Auf dieser Art von Mitte, und nur
auf ihr, können als Gegengewichte
demokratische Eliten entstehen.
Derartige Gruppen haben nichts mit
Herkunft, Vermögen oder kostspieligen
Passionen zu tun. Sie beruhen
zunächst auf der Einsicht, dass Bürger
und Bürgerinnen zwar gleichberechtigt

sind, aber verschieden nach Gaben
und Kraft, und auf Respekt vor dieser
Verschiedenartigkeit rechnen dürfen,
genau wie die Sprachgruppen auf
Anerkennung ihrer Eigenart und die
Kantone auf Achtung vor ihrer
Souveränität. So verschieden die
Menschen nach ihren Talenten, so mannigfaltig

sind die Kristallisationspunkte
der Eliten. Gemeinsam ist ihnen die
Bereitschaft zum härteren Dienst an
der Gemeinschaft und zu der grösseren

Leistung für die Werte, die ihr
zugrundeliegen. Sie verlangen ein
verständnisvolles Zusammenwirken mit
einer Gemeinschaft, die sich den
gleichen Geboten unterwirft. Schliesslich

erfordern sie den redlichen Einsatz

für die Verbreitung der gewonnenen
Einsichten. Denn Eliten gewähren

der Demokratie jene frische Luft und
jene neuen Anstösse, welche diese
Staatsform lebenswert und leistungsfähig

machen.

Georg C. L. Schmidt



580 KANDINSKYS SCHRIFTEN

Wassily Kandinsky

Überlegungen zu seinen Schriften anlässUch der Ausstellung
im Kunsthaus Zürich

L'opération de l'artiste consiste à tenter d'enfermer un infini.
Un infini potentiel dans un fini actuel.

Paul Valéry

In einem Beitrag zu einer russischen
Enzyklopädie stellt sich Kandinsky im
Jahre 1919 vor als «Maler, Graphiker
und Schriftsteller», und zwar als einen
Maler, «der die Malerei auf den
Boden der rein malerischen Ausdrucksmittel

stellte und das Gegenständliche
im Bilde strich». Kandinsky war
damals dreiundfünfzigjährig; selbständig
künstlerisch tätig war er noch keine
zwanzig Jahre.

Wassily Kandinsky, der 1866 als
Sohn einer wohlhabenden, kultivierten
Kaufmannsfamilie in Moskau
geboren wurde, studierte an der dortigen
Universität die Rechte und
Volkswirtschaft. Während seiner Studienzeit
veröffentlicht er, anschliessend an eine
Forschungsreise in die Wologda-Pro-
vinz, zwei Aufsätze mit juristischen
und ethnographischen Themen. Nach
dem akademischen Schlussexamen
promoviert er mit einer Abhandlung
«Über die Gesetzmässigkeit der
Arbeiterlöhne». Drei Jahre danach, als

Dreissigjähriger, fühlt er, gemäss
seinen eigenen Worten: «meine
künstlerischen Kräfte mit vollkommener
Klarheit und innerlich war ich so reif,
dass mir die Berechtigung, Maler zu
werden, ebenso klar wurde». Er reist
nach Deutschland. In München
besucht er die von Slawen bevorzugte
Malschule von Anton Azbè. Die Prü¬

fung in die Zeichenklasse der
Akademie besteht er nicht, wird aber nach
einem Jahr Selbststudium in die
Malklasse von Franz Stuck aufgenommen.
Er bleibt nicht länger als ein Jahr. Das
Wesentliche, das ihm Stuck vermittelt
habe, sei der Ratschlag zur «Vollendung

des Bildes», äussert sich
Kandinsky später.

Zur Übersicht seien die wichtigsten
Daten seines Malerlebens notiert: Die
Münchner Zeit dauert von 1896 bis
Ende 1914. Von 1915 bis 1921 arbeitet
Kandinsky in Russland in fruchtbarem
Kontakt mit der dortigen Avantgarde.
Von 1917 an ist er Mitglied des
Kommissariats für Volksaufklärung. In der
Abteilung für die Bildenden Künste
ist er als Lehrer und Administrator
tätig. Kandinskys künstlerische Ziele
und kommunistische Vorstellungen
und Forderungen, was Kultur sein
sollte, beginnen auseinanderzuklaffen.
Kandinsky reist 1921 wieder nach
Deutschland, wo ihn Gropius an das
1919 von ihm gegründete Weimarer
Bauhaus beruft. Von 1922 bis 1933
ist Kandinsky Lehrer am Bauhaus,
zuerst bis 1925 in Weimar, bis 1932 in
Dessau, zuletzt noch in Berlin, bis
1933 die Institution von den
Nationalsozialisten verboten wird. Es folgt die
Emigration nach Neuilly-sur-Seine bei
Paris; nach elf Jahren freien künst-



KANDINSKYS SCHRIFTEN 581

lerischen Schaffens stirbt der Maler
1944 an einem Hirnschlag.

Kandinsky sagte von sich, er sei

Maler, Graphiker und Schriftsteller.
Indem wir einerseits sein Bühnenstück
«Der gelbe Klang» und anderseits das
Thema seiner Schriften berücksichtigen,

präzisieren wir und formulieren:
er ist Künstler und Theoretiker, der
zur Zeit des deutschen Expressionismus

und des französischen Kubismus
lebte und das Ziel vor Augen hatte,
eine neue, abstrakte beziehungsweise
absolute Malerei zu erarbeiten.
Kandinsky gehört zu dieser seltenen Klasse
von Doppelbegabten, die gleichzeitig
künstlerisch schöpferisch und intellektuell

schöpferisch tätig sind. Er ist ein
Künstler, der systematisch über sein
eigenes Schaffen reflektiert mit der
Absicht, etwas Allgemeingültiges
sowohl für die Gegenwart als für die
Zukunft auszusagen. Wir könnten ihn
im weiten historischen Blickwinkel
betrachten und ihn etwa mit dem
Renaissancekünstler und Gelehrten Leon
Battista Alberti oder mit dem Theoretiker,

mit dem eigentlichen Begründer
der deutschen romantischen Malerei,
Philipp Otto Runge, vergleichen.

Wir verengen den Blickwinkel auf
die ersten Dezennien des zwanzigsten
Jahrhunderts, öffnen ihn jedoch
zugunsten zweier französischer Dichter
und Theoretiker - Paul Valéry und
Guillaume Apollinaire. Paul Valéry
hat parallel zu seinem dichterischen
Werk poetologische als auch allgemein

kunsttheoretische Überlegungen
formuliert. Der Lyriker Guillaume
Apollinaire schrieb vor dem Ersten
Weltkrieg mit seltener Einfühlungsgabe

über seine Malerfreunde, die
französischen Kubisten. In seinen
«Ästhetischen Meditationen» spiegelt

sich die kühne Aufbruchstimmung
jener Jahre. Was oder ob
überhaupt Valéry und Kandinsky
voneinander gewusst haben, ist mir nicht
bekannt. Apollinaire hat vor 1914 oft
über Kandinskys Werke in Pariser

Ausstellungen geschrieben und sich
einmal für seine Malerei eingesetzt
gegenüber diffamierenden deutschen
Kritiken. Im Rahmen meines
Aufsatzes sind die menschlichen
Beziehungen unter den Dreien belanglos,
wichtig sind allein ihre Zeitgenossenschaft,

ihre geistige Haltung, ihre
intellektuell-künstlerische Struktur. Es
handelt sich hier ausschliesslich darum,

verwandte Gedankengänge in
Beziehung zu setzen. Es wird auf wenige
ästhetische Begriffe hingewiesen, auf
Grundsätzliches, das Kandinsky in
Russisch und Deutsch formuliert, auf
das was Valéry unter dem Titel Poetik
skizziert, was Apollinaire in seinen

Kunstbetrachtungen festhält.

Weg vom Gegenstand!

Die Anfänge der gegenstandsfreien
oder abstrakten oder absoluten Kunst

- wie unterschiedlich die Benennungen

auch seien - sind keineswegs
eindeutig national zu lokalisieren. Die
russischen, die deutschen, die französischen,

die italienischen Richtungen
sind nur die bekanntesten der
gesamteuropäischen Bewegung. Die folgenreiche

Forderung: «Weg vom
Gegenstand!» ist seit Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts mannigfach variiert worden.

Kandinsky fragt 1919 im Aufsatz,

in welchem er rückblickend über
seinen Werdegang berichtet: «Was soll
den Gegenstand ersetzen?» Er ant-



582 KANDINSKYS SCHRIFTEN

wortet: «Nach vielen Jahren beständiger

Arbeit, zahlreicher vorsichtiger
Versuche, immer neuer unbewusster,
halbbewusster, dann klarerer und
herbeigesehnter Erlebnisse, während sich
die Fähigkeit weiterentwickelte,
künstlerische Formen innerlich in ihrer
immer reineren, abstrakten Form zu
erleben, gelangte ich zu jenen
künstlerischen Formen, mit denen ich jetzt
arbeite.»

Der Gegenstand soll durch reine
abstrakte Form ersetzt werden. - Reine
abstrakte Form - wie wird sie
erreicht Nur mit grösster Anstrengung,
denn «das Streichen des Gegenstandes
stellt sehr grosse Forderungen an das
Erleben der rein malerischen Form».
Nicht die reine abstrakte Form als
solche ist wichtig, sondern das Erleben
der reinen Form. Der Mensch hat das

Bedürfnis und in hohem oder geringem

Masse die Fähigkeit, reine Formen

als etwas geheimnisvoll Lebendiges

wahrzunehmen. Über diese für
jede Ästhetik bedeutsame Voraussetzung

haben Valéry, Kandinsky,
Apollinaire nachgedacht. Apollinaire
zitiert in diesem Zusammenhang aus
der Naturgeschichte des Plinius die
folgende griechische Anekdote: «Der
berühmte Maler Apelles möchte seinen
Kollegen Protegenes besuchen. Er
trifft ihn aber nicht in der Werkstatt;
er zeichnet daher auf einer zum Malen
vorbereiteten, noch leeren Tafel einen
dünnen Strich und geht dann fort.
Protegenes kehrt heim und erkennt
am Strichduktus die Hand des Apelles.
Nun zieht er über dessen Strich einen
zweiten, dünneren, jedoch andersfarbigen,

so dass jetzt drei Striche nebeneinander

zu sehen sind. Am Tag darauf
kommt Apelles zum zweitenmal;
Protegenes ist wieder abwesend. Apelles

zieht noch einen feineren, kaum mehr
sichtbaren Strich, ln diesem Zustand
wird die Bildtafel den Kunstkennern
und Liebhabern gezeigt. Sie betrachten

die zarten Linien mit genau
demselben Vergnügen, als hätten sie eine
Darstellung von Göttern und Göttinnen

vor Augen.»
Dem Künstler gelingt es, die reine

Form zu schaffen; der Betrachter ist
imstande, sie zu erleben. Die Anekdote

zeigt die aufs äusserste reduzierte
Form; sie veranschaulicht also den
vertrauten Leitgedanken: Mit dem
Minimum an Mitteln das Maximum
erreichen. Das Minimum - hier sind
es die Striche. Sie spiegeln die
Individualität des Künstlers, und es eignet
ihnen zudem eine Ausdruckskraft, die
im Betrachter die Vorstellung des

Höchsten erweckt. Die griechische
Anekdote personifiziert das Höchste
als Götter und Göttinnen. Die
Theoretiker des zwanzigsten Jahrhunderts
verwenden die Begriffe das «BILD»,
das «Absolute», die «reine Malerei»,
die «reine Form» und ähnliches;
gemeint ist immer ein unbestimmt Höchstes,

das unablässig angestrebt werden
muss trotz dem Wissen um seine
Unerreichbarkeit. Kandinsky schreibt in
seinem autobiographischen Rückblick:
«Ich fühlte einen Drang, ein Bild zu
malen. Und ich fühlte dumpf, dass das
Bild etwas anderes sein kann als
schöne Landschaft, interessante,
malerische Szene oder eine Darstellung des
Menschen.» Aus dem unbestimmten
Ahnen entwickelt sich seine

Überzeugung: «Das Werk existiert also
abstrakt vor seiner Verkörperung, die es

den menschlichen Sinnen zugänglich
macht.» (Kandinsky erklärt einmal, er
brauche «abstrakt» meistens im Sinne
des treffenderen «absolut»; wir unter-



KANDINSKYS SCHRIFTEN 583

lassen daher eine Differenzierung der
beiden Wörter.)

Kandinsky und Valéry

Paul Valéry notiert in seinem Arbeitsheft

den schönen Satz: «Les belles
Œuvres sont filles de leur forme -
qui naît avant elles.» Valéry interpretiert

selbst seine Aussage und erläutert,
Maler sein bedeute nichts anderes, als
endlos danach zu forschen, was
Malerei sei, «chercher indéfiniment ce
qu'est la Peinture», ebenso wie der
Musiker nach dem Urbild der Musik
gestalten müsse oder der Dichter nach
jenem der Dichtung. Seine Poetik
variiert beharrlich den Grundsatz:
«L'art poétique conduit singulièrement

à envisager les formes pures en
elles-mêmes.»

Kandinsky und Valéry, beide
künstlerisch und intellektuell aussergewöhn-
lich begabt, haben unabhängig
voneinander gleiche Gedankengänge
verfolgt. Beide haben sich bewusst werden

wollen über den Weg, der von
dem geahnten absoluten BILD zur
Verkörperung leitet. «Für die Verkörperung

ist jedes Mittel recht. Also die
Logik wie die Intuition», postuliert
Kandinsky. Wenn wir uns überlegen,
wie sich die Logik in der Malerei
manifestieren könnte, fallen uns vorerst
einzelne geometrisch benennbare
Flächen ein und danach auch
Flächenordnungen, zu denen wir uns
mathematisch definierbare Abhängigkeiten

ausdenken möchten. Kandinskys
Traktat, welches er schon vor dem
Ersten Weltkrieg begonnen und dann
zur Bauhauszeit veröffentlicht hat, ist
eine lückenlose Diskussion aller geo¬

metrischen und stereometrischen
Grundformen in bezug auf Bildende
Kunst. Sein Titel: «Punkt und Linie
zu Fläche.» Mit wissenschaftlicher
Genauigkeit werden die primären
bildnerischen Mittel untersucht und
systematisiert. Die Lektüre erinnert uns
daran, dass er einmal zu seinen
Universitätsstudien bemerkte, an der
Nationalökonomie habe er nur das rein
abstrakte Denken geliebt.

Durchdringen jeder Materie im
Hinblick auf die Darlegung ihrer
Elemente - Kandinsky und Valéry
besassen in hohem Masse die Fähigkeit
dazu. Beide versuchten ein Leben
lang, methodisches Reflektieren mit
ihrer künstlerischen Arbeit zu verbinden.

Logisches, oder was hier dasselbe

ist, mathematisches Denken lenkte
beide zu erstaunlich ähnlichen
Formulierungen. Der Dichter redet vom
«esprit géométrique», er verwendet
genau wie der Maler zeitweise ein
algebraisches Vokabular. Und ebenso
findet Apollinaire, der den Anfängen
der neuen Kunst nachspürt, die
gleichen Wörter und proklamiert: «Les
figures géométriques sont l'essentiel
du dessin.» Er ist der Meinung, die
Geometrie bedeute für die Bildende
Kunst was die Grammatik für die
Sprachkunst. Er ist überzeugt, dass

viele moderne Maler nach mathematischen

Prinzipien arbeiten, ohne sich
dessen allerdings bewusst zu sein.

Valéry seinerseits spricht vom
mathematischen Flair, das aus einer Fülle
von möglichen Formen eine klare
Ordnung schaffe. Valéry ergänzt das
reine Kalkül, den «esprit de
geometrie» mit dem «esprit de finesse».
Dieser Begriff ist eingeschlossen in
das, was Kandinsky unter Intuition
versteht. Die Logik und die Intuition



584 KANDINSKYS SCHRIFTEN

sind die Mittel zur Verkörperung des

BILDES. Das sinnlich wahrnehmbare
Kunstwerk ist eine Verbindung einer
logischen oder geometrischen oder
abstrakten Struktur mit der
unberechenbaren - glücklichen -
Intuition, mit dem «esprit de finesse»,
dessen Einwirkung ungewiss und stets
überraschend ist. Diese nicht bloss
konstatierte, sondern geforderte
Zweipoligkeit umkreisen der Dichter und
der Maler in stets neuen Ansätzen.
Ihre verwandten Ausgangspunkte sind
ebenso erstaunlich wie die ähnliche
Argumentation.

Wir lesen bei Kandinsky: «Mit den
Jahren habe ich verstanden, dass das
Arbeiten mit starkem Herzklopfen,
mit gepresster Brust und mit Spannung

im ganzen Körper nicht
genügend sein kann. Sie kann eben nur
den Künstler erschöpfen, aber nicht
seine Aufgabe. Das Pferd trägt den
Reiter mit Kraft und Schnelligkeit.
Der Reiter führt aber das Pferd. Das
Talent bringt den Künstler auf grosse
Höhen mit Kraft und Schnelligkeit.
Der Künstler lenkt aber sein Talent.
Das ist das Element des ,Bewusst-
ten', des ,Rechnens' in der Arbeit.»
Valéry folgert aus einem gleichsinnigen

Gedankengang: «Sans un calcul
juste l'œuvre ne vaut — ne marche
pas.» Auch ihm genügt das «starke
Herzklopfen» allein nicht, und er
spottet über die romantischen Schwärmer,

die einst glaubten, die
mittelalterlichen Kathedralen seien von einer
einstimmigen Menge selbstvergessener,

glaubensseliger, psalmensingender
Menschen errichtet worden. Er

mokiert sich über die Einfältigen, die
meinen, ein tief heiliges Verlangen
habe genügt, um die hohen Kirchengewölbe

zu bauen - «tant pis pour la

statistique et au diable la
stéréométrie!»

Die Macht der Leere

Wir wenden uns noch einmal der
griechischen Anekdote zu und vergegenwärtigen

uns die Bildtafel mit den
kaum wahrnehmbaren Strichen. Nur
einen Strich hat Apelles gezogen und
damit seine Autorschaft verraten. Vom
Strich ist bloss seine materielle Qualität

bekannt, nicht seine Länge und
nicht seine Lage auf der Fläche. Doch
die Spannung, die er im Betrachter
erzeugte, muss wesentlich von seiner
Situierung abgehangen haben. Nicht er
allein, sondern die Art, wie er die
Grundfläche aufteilte, geometrisch
strukturierte, bedingte seine Wirkungskraft.

Zurück zu Kandinsky! Was
ereignet sich auf einer leeren Fläche,
wenn ich einen Punkt setze, eine Linie
ziehe, wenn ich eine Form kurvig,
wenn ich sie gerade begrenze, usw.?
In dieser Weise stellt er die Fragen.
Ich zitiere aus seinen zusammenfassenden

Antworten: «Die leere
Leinwand kann alles tragen, aber nicht
alles vertragen, sie verstärkt das Richtige,

aber auch das Falsche.» In
Valérys Worten ist das die Macht der
Leere — «pouvoir du vide», die dem
leeren, weissen Blatt Papier eignet.
Jede Art Leere kann auf den Künstler
herausfordernd wirken; denn die Leere
lockt zum Füllen, zur Gliederung, zur
Behandlung im ursprünglichen Wortsinn.

Valéry formuliert seine
Erfahrung folgendermassen: «Il y a un
certain vide qui demande, - appelle —

ce vide peut être plus ou moins
déterminé - ce peut être un certain
rythme, — une figure-contour, — une



KANDINSKYS SCHRIFTEN 585

question - un état - un temps
devant moi — un outil, une page blanche,
une surface murale, un terrain ou
emplacement.» Würde dieser Satz ins
Deutsche übersetzt und unter
Kandinskys Schriften gemischt, niemand
erriete die fremde Herkunft. Hier
manifestieren sich Zeitgenossenschaft und
Geistesverwandtschaft.

Sobald Leere in erweitertem Sinne
definiert ist, bedeutet sie Anlass oder
Inspirationsquelle, oder wie man dieses
rätselhaft Wirkende auch immer
umschreiben mag. Sichtbare und unsichtbare

Wirklichkeit; realer Gegenstand
und Empfindung sind Inspirationsquellen:

hier entspringt das BILD.
Die abstrakte bzw. absolute Kunst
konzentriert sich ausschliesslich auf
das BILD, also auf das, was ein
Gegenstand oder eine Empfindung in der
gestalterischen Phantasie des Künstlers
auslöst. Kandinsky bewundert, so
schreibt er, «den Flug der wilden Ente;
den Zusammenhang des Blattes mit
dem Ast, das Schwimmen des
Frosches — den Schnabel des Pelikans
usw.» Er malt aber weder Ente, noch
Frosch, noch Pelikan. Als fast
Siebzigjähriger deutet er am Schluss eines
Aufsatzes in Worten an, was ein Blick
auf Paris in seiner Empfindung
auslöst, welches BILD er in seiner Phantasie

erregt. Zitat: «Ich sehe aus meinem

Fenster. Manche kalte
Fabrikschornsteine stehen schweigend da. Sie
sind unbiegsam. Ganz plötzlich steigt
aus einem einzigen Schornstein der
Rauch. Der Wind biegt ihn, und er
ändert jeden Augenblick seine Farbe.
Die ganze Welt hat sich verändert.»
Etwas Flüchtiges, Zufälliges, vom
Winde Getriebenes verändert die
Sicht, verändert die Welt. Als Schauender

nimmt der Maler teil an der

Veränderung. Vielleicht setzt er harte
dunkle Striche auf die leere Leinwand
und zieht schwebende, farbig getönte
Linien darüberhin. Vielleicht aber
weckt die beobachtete «Veränderung
der Welt» in seinem Innern etwas ganz
anderes, und dann wird auch die
Wiedergabe des BILDES etwas ganz
anderes sein. Die Möglichkeiten, den
Fensterausblick gegenstandslos,
abstrakt darzustellen, sind unbegrenzt.
Das ist die Freiheit und der Reichtum
der absoluten Kunst. Sie vermittelt
dem Betrachter ein ebenso starkes,
vielleicht noch stärkeres Gefühl der
Freiheit als dem Künstler; denn er
kennt die Beschränkung nicht, die den
Formschaffenden bedrängt. Und
dennoch gilt Valérys Bemerkung für
beide: «Le charme de l'art réside pour
moi dans la quantité de manières de

voir la même chose et de concevoir
une pluralité de traitements possibles.»

Innere Notwendigkeit, Komposition

Dem Schauen, dem Erleben und dem
Gestalten der Welt scheinen keine
Grenzen gesetzt. Die reine Kunst birgt
unendlich viele Ausdrucksmöglichkeiten.

Warum sollten trotzdem
Forderungen an das Kunstwerk gestellt
werden? Falls die Frage bejaht wird,
müssen sie auch formuliert werden.
Kandinsky antwortet mit dem Begriff:
«Innere Notwendigkeit». Mir scheint
es, die Deutung dieses unanschaulichen

Begriffes gelinge besser in
Verbindung mit einem andern, ebenso
zentralen, mit dem der Komposition.
- Die Komposition entsteht aus innerer

Notwendigkeit. - Wie rasch -
und unbedacht! - schreibt sich ein
solcher Satz. Man erinnere sich an den



586 KANDINSKYS SCHRIFTEN

einzigen Strich auf der leeren Bildtafel

- Apelles gibt sich damit zu
erkennen. Ich zitiere zur Erläuterung aus
Kandinskys 1912 publiziertem Essay-
Band «Über das Geistige in der
Kunst»: «Die Proportionen und Waagen

sind nicht ausserhalb des Künstlers,

sondern in ihm, sie sind das, was
man auch Grenzengefühl,
künstlerischen Takt nennen kann -
Eigenschaften, die dem Künstler angeboren
sind.» Aus innerer Notwendigkeit sind
die Länge, die Dünne, die Richtung,
die Bewegung jenes Striches des Apelles

entstanden. Aus innerer Notwendigkeit

ist die Bildtafel so und nicht
anders aufgeteilt worden.

Kandinsky ist überzeugt, dass das
angeborene Gefühl für Proportionen,
welches ein wesentliches Charakteristikum

des Künstlers ist, sich zu einer
«Malgrammatik» entwickeln lässt, zu
einem «Generalbass In der Malerei»,
der weniger auf physischen als auf
psychischen Gesetzen beruht, das
heisst auf den Gesetzen der innern
Notwendigkeit. Im physischen Bereich
finden sich die objektiven Gesetze:
die Formen- und Farbenlehre.
Kandinsky nennt sie die «grosse objektive
Waage», darauf sollen die psychischen
Gesetze Stetsfort gewogen werden.
Nach der Form- und Farbenlehre
kann ein Bild konstruiert werden.
Nach dem Gesetz der innern
Notwendigkeit wird ein Bild komponiert.
Zwischen die beiden Wörter
Konstruktion und Komposition setzt
Kandinsky das Verbum «wägen», damit
bezeichnet er die gegenseitige Abhängigkeit.

Paul Valéry setzt anstelle des

«wägen» die Metapher: «une sorte de
cristallisation brusque ou semi-
brusque». Er will damit ausdrücken,
wie ein unvermutet einsetzender oder

allmählich entstehender Kristalli-
sationsprozess zu einem «rangement
sui generis», zu einer Neuorientierung,
Neuordnung führt.

Kandinsky sagt, künstlerisch schaffen

heisst: wägen, abwägen, eines am
andern messen, bis auf einmal,
unvermutet, die Balance ruht, bis
allmählich der Ausgleich sich ergibt.
Dann stimmt das Geschaffene überein
mit dem BILD. Es stimmt entsprechend

der innern Notwendigkeit.
Valérys Metapher vom Entstehen des

Kunstwerkes unterscheidet sich nur
partiell von derjenigen Kandinskys.
Der Maler beschreibt seine Tätigkeit.
Wenn diese nach dem Gesetz der
innern Notwendigkeit fortschreitet,
dann wird sie auch im richtigen
Augenblick aussetzen. Der Dichter
veranschaulicht nicht seine Tätigkeit,
sondern das, was diese bewirkt, nämlich

einen Kristallisationsprozess, der
einer innern Gesetzmässigkeit oder
Notwendigkeit folgt. Die offensichtliche

Verschiedenartigkeit der beiden
Metaphern darf jedoch in unserm
Zusammenhang vernachlässigt werden;
denn es geht hier nur darum,
aufzuzeigen wie stark das Bedürfnis ist, den
Gestaltungsvorgang zu analysieren.

Was geschieht auf dem weissen
Blatt Papier, was passiert auf der
leeren Leinwand, wenn ich dort ein
einziges Wort hinsetze, hier einen
einzigen Strich ziehe? Diese Primärfrage
steckt in der griechischen Anekdote
von Apelles und Protegenes. Wir
verstehen, weshalb sie Apollinaire in
seinen ästhetischen Meditationen
nacherzählt, denn sie gehört gleichsam zum
ästhetischen Klima jener Jahrzehnte,
die die Keimzellen unsrer heutigen
Kunst sind. Damals verlor der reale
Gegenstand an Bedeutung; in den



KANDINSKYS SCHRIFTEN 587

bildnerischen Künsten tritt die
allgemeine Wandlung am sichtbarsten
zutage. Die Anstrengung des Malers
richtet sich auf ein BILD, «das etwas
anderes ist als schöne Landschaft,
interessante, malerische Szene oder die
Darstellung des Menschen». Ihn
beschäftigt das, was unterwegs geschieht,
was sich während der «Verkörperung»
jenes BILDES ereignet. Diese
Konzentration auf das Sich-Ereignende,
auf das geistige Abenteuer ist etwas
fundamental anderes als der Rückblick

bzw. die Rücksicht auf die
gegenständliche Wirklichkeit. Sich dem
Formabenteuer ausliefern, ohne Stütze
des Gegenstandes, das ist das ästhetische

Credo, das seit Beginn des
Jahrhunderts nichts an Kühnheit und
Faszination verloren hat. Es gilt noch
immer, was Guillaume Apollinaire
1912 geschrieben hat: «L'école
moderne de peinture me paraît la plus
audacieuse qui ait jamais été. Elle a
posé la question du beau en soi.» Die
Frage nach dem Schönen an sich ist
dasselbe wie die Suche nach dem
BILD. Reine Malerei, absolute Kunst
- das neue Ziel wirkt bahnbrechend;
noch nie in der abendländischen
Kulturgeschichte haben sich soviele Wege
geöffnet; paradoxerweise geschieht
dies auf Kosten der gegenständlichen
Wirklichkeit.

Valérys Arbeitshefte und Kandinskys

Schriften sind bildhaft
ausgedrückt: Einblicke in die Schmiede
des Vulkan. Wenn wir wissen wollen,
wie die Revolution auf allen Gebieten

der Kunst sich ereignet hat und welches

die Folgen sind, dann sind der
französische Dichter und der russische
Maler die besten Führer; sie sind es

darum, weil ihre eigenen Werke
beweisen, dass die Theorien keine leeren
Worte sind. Auf der einen grossen
Bildtafel der Kunst hat jeder der beiden

seinen Strich gezogen, daran man
ihn erkennt.

Elise Guignard

Die Zitate stammen aus: Wassily
Kandinsky, Gesammelte Schriften, Bd. I,
herausgegeben von Hans K. Roethel und
Jelena Hahl-Koch. Benteli Verlag, Bern
1980.-ArnoldSchönberg und Kandinsky,
Briefe, Dokumente. Herausgegeben von
Jelena Hahl-Koch. Residenzverlag, Salzburg

und Wien 1980.-Kandinsky-Franz
Marc, Briefwechsel. Herausgegeben von
Klaus Lankheit. Piper & Co. Verlag München,

Zürich 1983. - Kandinsky, Über das

Geistige in der Kunst (1. Publikation
1912). Herausgegeben von Max Bill. 10.

Auflage, Benteli Verlag, Bern. -
Kandinsky, Punkt und Linie zu Fläche (1.
Publikation 1926 als Bd. 9 der Bauhaus-
Bücher), herausgegeben von Max Bill.
3. Auflage, Benteli Verlag, Bern 1955. -
Kandinsky, Essays über Kunst und Künstler.

Herausgegeben von Max Bill. 3.

Auflage, Benteli Verlag, Bern 1955. - Paul
Valéry, Cahiers II. Bibliothèque de la
Pléiade, Gallimard, Paris 1974. -
Guillaume Apollinaire, Les peintres cubistes -
Méditations esthétiques. Collection
Savoir, Edition Hermann, Paris 1980. - Für
eine ausgewählte Bibliographie zu
Kandinsky siehe Katalog zur Ausstellung
«Kandinsky in Russland und am Bauhaus
1915-1933», Kunsthaus Zürich 1984.


	Kommentare

