
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Paul Celans Meridian

Zu Paul Celans «Gesammelten Werken» in fünf Bänden

Dreizehn Jahre nach Paul Celans Tod
in der Seine liegen seine «Gesammelten

Werke» vor, zu früh und zu spät,
wie der Celan-Spezialist Peter Horst
Neumann in der «Zeit» (2. 3. 84)
bemängelt1. Zu früh im Hinblick auf
die Historisch-kritische Ausgabe, die
unter der Leitung Beda Allemanns an
der Universität Bonn erarbeitet wird;
zu spät etwa für den Käufer der
zweibändigen Gedichtausgabe in der
«Bibliothek Suhrkamp» und vieler
Einzeleditionen. Diese Vorwürfe
scheinen mir nicht ganz irrelevant,
aber doch von untergeordneter
Bedeutung zu sein.

Die Herausgeber Beda Allemann
und Stefan Reichert betonen, dass
diese fünfbändige Präsentation von
Paul Celans «Gesammelten Werken»
kein Vorgriff auf die Historisch-kritische

Ausgabe sein will. Ihr Zweck
Liegt darin, verstreut Publiziertes zu
sammeln und mit einem handlichen
Anhang leichter zugänglich zu
machen. Dazu gehören die Faksimiles
von Typoskripten und Handschriften,
die insbesondere bei den Übersetzungen,

wo Celan seine Version in den
Originaltext hineingeschrieben hat,
einen Blick in die Werkstatt erlauben.
Dazu gehören die Lebensdaten mit
den Erstpublikationen umfangreicher
Übertragungen.

Begründet hat seinen Ruhm die
«Todesfuge», die heute zum Lehrstoff

jeder Mittelschule, zu den Übungsstücken

jedes Proseminars über
moderne Lyrik gehört. «Wahr spricht,
wer Schatten spricht», so könnte
Celans Devise lauten. Mit der «Todesfuge»

widerlegte der 1920 in Czerno-
witz geborene Paul Antschel die
berüchtigte These, dass nach Auschwitz
kein deutsches Gedicht mehr möglich
sei. Inhaltlich hat die Fuge mit seinem
jüdischen Geschlecht, mit dem
Namen, den er später umkehrte und
französisch schrieb, direkt zu tun. Celans
Eltern wurden 1942 in Czernowitz
verhaftet und in ein Steinbruchlager
in der Ukraine verschleppt, wo der
Vater im Herbst desselben Jahres, die
Mutter kurz darauf, im Winter 1942/
1943 starb.

Das Gedicht «Schwarze Flocken»
aus dem vom Autor zurückgezogenen
und nun wieder zugänglich gemachten
Band «Der Sand aus den Urnen»
(1948) spricht davon: «wenn die
Scholle, die rosige, birst, wenn
schneeig stäubt das Gebein / deines
Vaters ...» Der Titel deutet voraus
auf die paradoxe Metapher «Schwarze
Milch der Frühe» in der «Todesfuge»,
die Paul Celan Rose Ausländers
Gedicht «Ins Leben» verdankt. Die
Autorin schreibt dazu: «Ich habe die
Metapher so nebenhin gebraucht, er
jedoch hat sie zur höchsten
dichterischen Aussage erhoben. Sie ist ein
Teil von ihm selbst geworden.»



350 ZU PAUL CELAN

Es gibt noch andere biographische
Bezüge in der Elegie: die Qual des

Schaufeins - Celans Erfahrungen im
Arbeitslager beim Strassenbau -, die
Geiger, die als einzige Habe ihr
Instrument mitnahmen und in der
Kommandantenvilla des Lagers
«Steinbruch» zu den Orgien der
Offiziere aufspielen mussten. Drei
Nächte lang lagen die deportierten
Juden in der «Quarantäne» unter freiem
Himmel, bevor 500 Häftlinge in eine
Baracke gezwängt wurden, die für
20 Leute Platz bot. Doch nicht das

jüdische Schicksal macht die Grösse
und Einmaligkeit von Celans Werk
aus, sondern, zumindest in den frühen

Arbeiten, die Sangbarkeit seiner
Verzweiflung.

Das melodiöse Langzeilengedicht -
Daktylen und Trochäen in freier
Folge -, das sich in den Bänden
«Mohn und Gedächtnis» und «Von
Schwelle zu Schwelle» ankündigte und
in der Fuge von der Judenvernichtung
den Höhepunkt und das Äusserste an
Paradoxie erreichte, ist zum
Totengedächtnis einer ganzen Epoche
geworden. Bis zu den letzten
Zeilengerippen der Bände «Lichtzwang» und
«Schneepart» bleiben die Chiffren
«Eis, «Asche», «Stein» und «Schnee»
Schlüsselworte des Celanschen
Œuvres.

1958, als er den Bremer Literaturpreis

entgegennehmen durfte, sagte
der Dichter von seiner Sprache: «Aber
sie musste nun hindurchgehen durch
ihre eigenen Antwortlosigkeiten,
hindurchgehen durch furchtbares
Verstummen, hindurchgehen durch die
tausend Finsternisse todbringender
Rede. Sie ging hindurch und
durfte wieder zutage treten,
angereichert' von all dem.» Die Celan-

Forschung hat daraus eine Poetologie
des Verstummens abgeleitet, gestützt
durch entsprechende Formeln aus der
Büchner-Preis-Rede «Der Meridian».
Doch die vielen Sprach- und Wort-
Gedichte Celans, die den gestalterischen

Akt thematisieren wie «Mit
wechselndem Schlüssel», sprechen alle
von einer doppelten Dynamik, vom
Treiben des Wortes im Schnee des

Verschwiegenen: «Je nach dem Wind,
der dich fortstösst, / ballt um das Wort
sich der Schnee.» Das Wort in all
seinen Nuancen und Schattierungen,
als Chiffre, Metapher, Symbol, als

kryptisches und unverhülltes Zitat,
das Wort als vielgliedriger Tatzel-
wurm und als Silbenbruchstück, als

«Partikelgestöber»: Paul Celan, in vielen

Fremdsprachen zuhause, am
fremdesten in der eigenen, hat es mit
geradezu philologischem Kalkül
eingesetzt, abgewandelt, parodiert,
verstümmelt, neu legiert, neu legitimiert,
ein Lautmagier in der Tradition der
französischen Symbolisten.

Wenn er das Gedicht «Einmal .»

im Band «Atemwende» mit den Zeilen
enden lässt: «Eins und Unendlich, /
vernichtet, / ichten. / Licht war.
Rettung», weiss Celan, dass «vernichten»
aus dem älteren «ihten», zu etwas
machen, hervorgegangen ist. Das
Licht der Rettung wird gewonnen,
indem er einen Laut hinzufügt. Wie
dieses Musterbeispiel zeichnet sich die

ganze Lyrik durch eine präzise
Vieldeutigkeit, eine exakte Geometrie der
Etymologien, Assonanzen und
Zersplitterungen aus. Nichts überlässt
dieser «poeta doctus der Silbe» dem
Zufall, er hält die Balance zwischen
Gedicht und «Genicht».

In seinem 1959 entstandenen Prosatext

«Das Gespräch im Gebirg» ist es



ZU PAUL CELAN 351

Paul Celan gelungen, jüdisches Schicksal

und Sprachproblematik in eins zu
bringen. Die Gebirgslandschaft mit
dem eiskalten Bergsee und der
Gletschermilch erinnert an die ersten Sätze
des Johannes-Evangeliums: «Im
Anfang war das Wort, und das Wort war
bei Gott.» Die jüdischen Geschwisterkinder,

die einander in der Steinwüste
begegnen, bleiben ausgeschlossen vom
Zwiegespräch der Dinge. Die Natur
ist ihnen fremd, und sie schwatzen
drauflos, um die Stille zu übertönen.
Der Standort im Gebirg ist somit die
Grenzzone zwischen Gerede und
Ursprache, zwischen dem Genicht und
dem unumstösslichen Zeugnis des
Wahren. Aus dem anredbaren Gott
der «Chassidischen Botschaft» Martin
Bubers ist der schweigende Gott
geworden, und mit ihm ist die Sprache
der Natur verstummt, wofür als
Zeichen immer wieder der «Stein» steht.
Der Stock des Juden, Symbol der
Gebrechlichkeit und der jahrhundertelangen

Wanderschaft, kann ihn zum
Tönen bringen. Die Elegie «Die Winzer»

beschwört den seltenen Augenblick,

da er «durchs Stumme
hindurchspricht».

Doch der Weg hinauf ins Gebirg ist
auch ein Gang in die tödliche Einsamkeit.

In der Büchner-Preis-Rede greift
Celan die Stelle auf, wo es von Lenz
heisst: «nur war es ihm manchmal
unangenehm, dass er nicht auf dem
Kopf gehen konnte», und er folgert:
«Wer auf dem Kopf geht, meine
Damen und Herren, der hat den Himmel
als Abgrund unter sich.» Der aufrecht
Gehende ist der diskursiv denkende
und logisch sprechende Mensch. Im
«Himmel als Abgrund» haben wir
wohl die knappste Poetologie des
Paradoxons. Wer auf dem Kopf geht,

muss die Welt verkehrt sehen, um
ihren Unsinn im Absurden aufzulösen.
Weil er in Büchners Lenz und seinem
Wahnsinn einen Schatten seiner selbst

sieht, sagt Celan, er habe sich im
«Gespräch im Gebirg» von seinem «20.
Jänner» hergeschrieben - eine
Anspielung auf den ersten Satz der
Novelle.

Die Hauptleistung der Gesammelten

Werke» liegt meines Erachtens
darin, dass zum ersten Mal in zwei
Bänden die Übertragungen Celans
zusammen mit den Originaltexten
zugänglich gemacht werden, von den
Sonetten Shakespeares über die grossen

russischen Lyriker der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts, Alexander

Block, Ossip Mandelstamm und
Sergej Jessenin, bis zu den französischen

Zeitgenossen Michaux, Char
und du Bouchet. Durch diesen Spiegel
erscheint Celans Werk nicht gerade in
einem neuen Licht, aber es zeigen sich
neue Facetten. Einerseits wird sichtbar,

aus welcher Tradition sich seine
Sprache nährt; anderseits aber auch,
an welchen Autoren sie sich reibt.
Rimbaud, Valéry und Appollinaire
gehören zum Lob des Herkommens;
André du Bouchet und René Char zur
eigenen, Jean Daive, für dessen «Décimale

blanche» leider keine druckfertige

Übersetzung vorlag, zur jüngsten

Generation.
Bei René Chars «Feuillets d'Hyp-

nos» und bei Jean Daives Gedichten
fällt auf, dass mit bestimmten
Manierismen der Celan-Ton angestrebt
wird, dass der Übersetzer quasi sein
eigenes Poem in den Originaltext
hineinschreibt. Bereits Daives Titelzeile
«tous les doigts sont alignés
mémorables» erhält durch die Aufhebung
des Legatos einen Celan-Rhythmus:



352 ZU PAUL CELAN

«Aufgereiht alle Finger, denkwürdig.»
Das Partizip sorgt für einen markanten

Auftakt, für Stauungen. Noch
deutlicher in der zweiten Strophe.
Hier werden die im Original intakten
Zeilen gebrochen: «aus- / buchstabiert;

«Schlangen- / Sprache.» Die
Wendung «au nom et à l'être détruits»
verwandelt sich in die geballten Ad-
verbial-Komposita «namenzerstört,
seinszerstört».

Das sind Hinweise dafür, dass das
Übersetzen in die eigene Sprache bei
Celan weiter geht als nur bis zur
Buchstabentreue. Nicht die sachgemässe,
die persönlich originale Version wird
angestrebt. René Chars Sammlung
lyrischer Aphorismen, Poetizismen
und Fragmente, «Les Feuillets d'Hyp-
nos», erweist sich als Steinbruch
Celanscher Formeln. «Wir irren an
Brunnenkränzen entlang, denen die Brunnen

entzogen wurden», heisst es in der
Übersetzung; in Celans Text «Gegenlicht»,

der 1949 in der Zürcher «Tat»
veröffentlicht wurde, finden wir das
verdrehte Sprichwort: «Solange geht
der zerbrochene Krug zum Brunnen,
bis dieser versiegt ist.» Unerachtet der
Chronologie frappiert die Koinzidenz.

«C'est quand tu es ivre de
chagrin», schreibt René Char, «que tu
n'as plus du chagrin que le cristal».
Man denke daran, in wie vielen
Gedichten Celans die Beziehung zwischen
Kummer oder Trauer und dem Kri¬

stall als reiner Form der Dichtung
hergestellt wird! Die «Finsternis des

Worts» entspricht den «Finsternissen
todbringender Rede».

Zwar wird erst die historisch-kritische

Ausgabe Paul Celans Lebenswerk,

seinen «Rätseldienst» weiter
erhellen, doch ist hier für die Zeit des

philologischen Interregnums ein
hervorragendes Instrument entstanden,
das grösste Sorgfalt mit grösster
Übersichtlichkeit vereint. Der mittlere
der fünf Bände ist vielleicht der
interessanteste. Mit den Gedichten aus
dem verschollenen Erstling «Der
Sand aus den Urnen», mit den
«Verstreuten Gedichten», dem «Gespräch
im Gebirg» und anderen Prosatexten
sowie den poetologisch wichtigen
Reden Celans wird er zum Scharnier
zwischen den Abteilungen des
lyrischen Œuvres und der Übertragungen.
Hier findet sich auch die Notiz vom
26. März 1969: «La poésie ne s'impose

plus, elle s'expose» - Die Dichtung

setzt sich nicht mehr durch, sie
setzt sich aus. Das ist mehr als ein
Motto, ein Wahlspruch, es ist das
Signum einer Existenz.

Hermann Burger

1 Paul Celan, Gesammelte Werke in 5

Bänden, herausgegeben von Beda
Allemann und Stefan Reichert, Suhrkamp
Verlag 1983.



EXIL IN DER SCHWEIZ 353

«Erzwungene Symbiose»

Über Exilliteratur und Schweizer Exil

Im Vorwort seiner Darstellung des

Exils in der Schweiz stellt Werner
Mittenzwei fest, als der Krieg zu Ende
gegangen sei, hätten in der Schweiz
etwa hundertachtzig emigrierte Schriftsteller

gelebt1. Das Land war nach
dem Anschluss Österreichs die einzige
kleine Insel deutscher Sprache, auf der
literarische Arbeiten ausserhalb des

Zensurbereichs der Nationalsozialisten
erscheinen konnten. Allerdings gilt das

nur stark eingeschränkt oder gar nur
theoretisch. Die Schweizer Behörden
wachten darüber, dass möglichst
nichts veröffentlicht wurde, was von
den deutschen Machthabern als
Provokation gedeutet werden konnte.
Und die Emigranten hatten ohnehin
Schreibverbot; der Schweizerische
Schriftstellerverein meinte die Interessen

seiner Mitglieder in der bewährten

Art einer Zunft wahren zu müssen,
was bedeutet: indem er darüber
wachte, dass jede «wilde» Ausübung
des Schreibgewerbes unterblieb.
Immerhin gab es Kontakte zwischen
Schweizer Autoren und ihren Kollegen

im Schweizer Exil. Man kann
dennoch nicht sagen, dass die
Ausnahmesituation, die bei aller Bedrohlichkeit

der Lage doch auch ihre
Chancen für das Geistesleben und für
den befruchtenden Austausch hätte
haben können, das literarische und
kulturelle Leben bereichert oder
intensiviert hätte. Im Gegenteil, der Rückzug

aufs Hausgemachte wurde als eine
Form geistiger Landesverteidigung
verherrlicht, die «erzwungene
Symbiose» mit den Literaten und Künst¬

lern unter den Flüchtlingen
beschränkte sich auf Einzelaktionen und
Einzelfälle. Es gab Redaktionen, die -
der Leserschaft verborgen - Emigranten

zu ihren regelmässigen Mitarbeitern

zählten. Die mit «dns» gezeichneten

Artikel in der «Weltwoche» zum
Beispiel waren von einem geschrieben,
von dem man nachher erfuhr, sein
Zeichen habe «dürfte nicht schreiben»
bedeutet. Aber alle die zahlreichen
Kniffe, die es ermöglichten, dass

wenigstens unterschwellig Anregung und
Gespräch, Austausch und Förderung
stattfanden, waren kein Ersatz für das,

was da versäumt, was nicht geleistet
wurde.

Es scheint, dass die Urteile über dieses

Kapitel der jüngeren Schweizergeschichte

gemacht sind: Bewährung
nicht bestanden. Ich halte das für
voreilig. Karl Jaspers hat einmal jene
Geschichtsforschung für beispielhaft
erklärt, die «massvoll, konkret, nahe den
besonderen Ereignissen jedes Augenblicks

und sehr zurückhaltend in ihren
Verallgemeinerungen» bleibe. Es gibt
aus neuerer Zeit Studien, die das Bild
ergänzen und in bestimmten Aspekten
vielleicht gar verändern. Rolf Kieser,
der vier berühmte Fälle des Exils in
der Schweiz untersucht und unter dem
Titel «Erzwungene Symbiose» publiziert

hat, zeigt am Beispiel Thomas
Manns, Robert Musils, Georg Kaisers
und Bert Brechts, dass die «Träger
einer bestimmten Geistigkeit, deren
Voraussetzung jenseits der Schweizer
Grenze lag», in der Schweiz mit den
Massstäben des Vertrauten gemessen



354 EXIL IN DER SCHWEIZ

wurden, mit unterschiedlichem Resultat

2. Wer der Schweiz nicht von
vornherein eine eigene kulturelle Identität
abspricht, wird den Spuren ihrer
Begegnung, ihrer Aufnahme und Ablehnung

fremder Geistigkeit schon darum
mit Interesse nachgehen, weil auch
darin ihre Stärken und ihre Schwächen
zum Ausdruck kommen. Pauschalurteile

werden dabei immer fragwürdiger,

obgleich man gewiss mit Kieser
sagen kann, für schweizerische
Begriffe sei - besonders in der
Ausnahmesituation zwischen 1933 und
1945, aber auch sonst - schon immer
der Geist fremd gewesen, der das
konkrete Bewährte verliess und das allgemein

Gültige suchte.

Seit kurzem liegt - als weiterer Band
der sich allmählich rundenden
Werkausgabe - der Roman «Die Nacht des

Tyrannen» von Walter Mehring wieder

vor 3. Mehring hat die Schweiz
zunächst nur als Durchgangsstation im
Exil zwischen Wien und Paris betreten;

sein Roman aber erschien
erstmals 1937 bei Oprecht in Zürich, eine
scharfsichtige und beissende Satire auf
die neue Herrschaft der Trommler
und der Demagogen. Sie erzählt, wie
ein südamerikanischer Staat gerade
noch knapp der Tyrannei des Führers
der Lilahemden entgeht. Martinez
Llalado - ein Name, der Stammler,
Schwätzer oder Laller bedeuten
könnte - wird nach einer ultimativen
Unterredung mit dem senilen
Staatspräsidenten durch die Schüsse eines
Attentäters lebensgefährlich verletzt.
Mehring erzählt Llalados Geschichte,
seine Herkunft aus den Wäldern, seine
primitive Agitation, die mit Erfolg

darauf zählt, dass die Analphabeten
und die Halbgebildeten gegen Wissenschaft

und Rationalität leicht
aufzuhetzen sind. Eine Zeitlang verdient er
seinen Lebensunterhalt als Naturheilkundiger.

Sein politischer Aufstieg
gleicht dem Aufstieg des Volkstribunen

und Versammlungsredners Hitler.
Die Analogien sind unverkennbar, die
Parallelen zur Weimarer Tragödie
stimmen genau. Vielleicht hat man
bisher zu sehr nur die Satire auf die
Nationalsozialisten gesehen, zu wenig
noch, was Mehring, der ein skeptischer
Beobachter der Zeit war, auch den
Sozialdemokraten und den Kommunisten

mit seiner Parabel vor Augen
hielt. Sie, die sich als Antifaschisten
verstanden, hatten ja die Lage lange
Zeit falsch beurteilt. Wenn «Die Nacht
des Tyrannen» mit der Vermutung
endet, nach dem Tod Llalados werde
es wohl eine Arbeiterregierung geben,
so ist es Mehrings Meinung jedenfalls
nicht, dass damit die Freiheit des

Menschen gerettet sei. Er hatte seine
Zweifel zwischen den Ideologien, und
er bezahlt dafür noch nach seinem
Tode damit, dass sein Werk ein
Dasein zwischen allen Stühlen fristet. Bei
Mittenzwei zum Beispiel ist er gerade
nur als einer unter vielen anderen
erwähnt.

Der Verlag Oprecht brachte das

Buch in einer Auflage von 1500 Exemplaren

heraus: da konnte natürlich
keine Breitenwirkung entstehen.
Rezensionen erschienen vereinzelt; so
recht ins Gespräch wird der kleine
Roman nicht gekommen sein, obgleich
er - zusammen mit «Müller. Chronik
einer deutschen Sippe» — eigentlich
eine knappe und dennoch umfassende
Darstellung der Voraussetzungen und
der wahren Natur dessen ist, was in



EXIL IN DER SCHWEIZ 355

den dreissiger Jahren in Deutschland
heraufgekommen war. Der Opportunist

Müller, der immer genau den
Ansichten huldigt, die gerade an der
Macht sind, und der demagogische
Emporkömmling, der sich diese
Untertanenmentalität zunutze macht,
ergänzen sich prächtig. Aber die Diskussion

um die richtige Linie im Kampf
gegen den Faschismus, wie sie unter
Exilierten in Paris, in den Büros der
Komintern im Gange war, hatte
andere Prämissen als Mehrings Deutung
der Lage und folgte einem Dogma,
das Mehring so wenig wie ein anderes
anerkennen konnte. Die Neuerscheinung

des Jahres 1937 bei Oprecht in
Zürich fand kaum besondere Beachtung.

Eigentlich verwundert, dass sich
darüber nicht mehr Äusserungen,
Gesprächsnotizen oder Tagebucheintragungen

finden lassen. Die
satirischnüchterne Beschreibung politischer
Umwälzungen, die übersichtliche
Parabel, an der man ablesen kann, wie
das Freund-Feind-Schema funktioniert,

hätte doch gerade in der Schweiz
auf Verständnis stossen müssen.
Zwischen den Emigranten und ihrer
Literatur und dem damaligen Schweizer
Kulturleben war ein Graben. Eine
schmale Brücke, ein tragfähiger Steg
bildete vielleicht das Schauspielhaus
Zürich.

Aber da gibt es einen Fall, der die
Vielschichtigkeit der Exil-Problematik
erkennen lässt. In der Untersuchung
von Rolf Kieser nimmt die Studie über
Georg Kaiser einen besonderen Platz
ein: sie zeigt, dass nicht nur die
Schweizer Schwierigkeiten hatten, mit
dem Fremden ins Gespräch zu kom¬

men, sondern dass dieser sich selber
im Weg stand, auch wo er bemühte
Hilfe und Verständnis nachweisbar
gefunden hatte. Zu seinen Bewunderern

gehörte der Dramatiker Cäsar
von Arx. Er sorgte für erste Unterkunft

des Flüchtlings aus Berlin-
Grünheide. Ausserdem hatte Kaiser
begüterte Freunde in der Schweiz; er
sondierte übrigens unablässig bei Zürcher

und Winterthurer Mäzenen, ob
sie seinen Aufenthalt und seine
Projekte nicht durch materiellen Beistand
fördern möchten. Dabei ging er davon
aus, dass ihm als einem Ausnahmemenschen,

einem genialen und
unvergleichlich grossen Dichter selbstverständlich

Tribut und Bewunderung
geschuldet seien. Selbst wenn man in
Rechnung stellt, dass die Erfolge der
zwanziger Jahre, die Georg Kaiser mit
mehr als vierzig Uraufführungen in
einem Jahrzehnt zum berühmtesten
Bühnenautor gemacht hatten, der ausser

in Deutschland auch in New York,
Moskau, Prag, Madrid, Tokio, Rom,
Warschau, Amsterdam, London, Paris,
Budapest, Kopenhagen und Sidney
aufgeführt worden war, muss das
Selbstbewusstsein dieses Mannes
befremdlich gewirkt haben. Schon vor
dieser unvergleichlichen Bühnenkarriere,

als er wegen Unterschlagung
vom Landgericht München verurteilt
wurde, sagte er von sich, er halte sich
für einen exorbitanten Ausnahmefall,
auf den das Gesetz nicht anwendbar
sei...

Man kann sich unschwer vorstellen,
wie Georg Kaiser auf die Schweizer
gewirkt hat, bei denen er Zuflucht
suchte. Er hat kein Hehl daraus
gemacht, dass er in dem kleinen Land
nichts weiter als «den Friedhof des

europäischen Geistes» erblicke. Die



356 EXIL IN DER SCHWEIZ

Kontrollen der Fremdenpolizei, die er
rundweg nur als Schikanen verstand,
als Verbrechen des geistlosesten
Unverstandes an einem Auserwählten,
empörten ihn immer aufs neue. Seine
Überheblichkeit wird anderseits nicht
dazu beigetragen haben, den Umgang
zwischen ihm und den Ämtern erträglicher

zu machen.
Aber was soll man dazu sagen, dass

er auch den Schweizer Bühnen gegenüber

nur Hochmut und Hohn kannte?
Rolf Kieser zählt auf, welche Stücke
Kaisers in Zürich und Basel gespielt
wurden und wie insbesondere das

Schauspielhaus sich um den Autor
ernstlich bemühte. Nur blieb der
Erfolg allerdings aus, und das braucht ja
nun nicht die Schuld der Bühnen zu
sein. Es gibt Gründe für die Annahme,
in den Jahren des Exils sei Georg Kaisers

Werk «aus der Zeit gefallen», und
dies nicht allein des Exils wegen.
Versuche, seinem dramatischen Schaffen
seither eine Renaissance zu bereiten,
sind ohne Erfolg geblieben. Es mutet
aber geradezu schockierend an, wenn
man nachliest, wie unfähig Georg Kaiser

offenbar war, die einzigartige
künstlerische und moralische Leistung
der Equipe des Schauspielhauses
Zürich wenigstens zu sehen. Wenn man
seine Äusserungen durchgeht, scheint
es fast, es habe sich da um die letzte
Provinzbühne gehandelt. Das kann ja
wohl nicht ganz stimmen. Als Georg
Kaiser 1939 mit Kurt Hirschfeld im
Hinblick auf die mögliche Aufführung
seiner Stücke verhandelte, schrieb er
an Cäsar von Arx, es sei zum Kugeln
gewesen: «Dramaturgisches Wildwest-
lertum. Grosser Gott - warum ist man
keine Eintagsfliege.» Und an Csokor
schrieb er, das Schauspielhaus sei

«eine kleinbürgerliche Schmiere».

Die Abneigung gegen das Gastland,
die Verachtung gegenüber seiner Kultur

und selbst die Überheblichkeit, mit
der er seinen Schicksalsgenossen, dem

Dramaturgen Hirschfeld und den
Künstlern des Schauspielhauses
gegenübertrat, verbieten es wohl, aus
diesem Fall allgemeine Schlüsse auf
das Verhalten der Schweizer gegenüber

emigrierten Schriftstellern zu
ziehen.

Über das schwierige Verhältnis der
Schriftsteller und Publizisten, die
zwischen 1933 und 1945 in der Schweiz
Schutz vor der Verfolgung suchten,
zur politischen und kulturellen
Wirklichkeit der Schweiz in eben diesem
Zeitraum gibt es inzwischen
Dokumentationen und Darstellungen,
Memoiren und Meinungen. Das Land, so

Max Frisch in der «Büchner-Rede»
von 1958, sei für sie «nicht Loge,
sondern Mausefalle» gewesen. Das gilt
nicht nur darum, weil die «Alpenkatakombe»

(Ulrich Becher) nach der
Kapitulation Frankreichs ringsum von den
Achsenmächten umschlossen war. Der
unfreiwilligen geistigen Partnerschaft
standen innere Hindernisse entgegen.
Bei Kieser zum Beispiel kann man
nachlesen, was sich Robert Musil in
einem Brief an Susanne Langnese
gefragt hat. Woran liege es wohl, dass in
der Schweiz fast niemand wisse, wer
er sei? Er erwägt, ob die Fehlleistungen

eines Landes wie die eines Körpers

oft nur von kleinen, wichtigen
aber schlecht funktionierenden Teilen
abhängen, die «das Ganze an irgendeiner

Leistung verhindern können, die
sonst von seiner Gesundheit zu erwarten

wäre». Vielleicht trifft diese Be-



EXIL IN DER SCHWEIZ 357

merkung nicht nur auf die konkrete
historische Situation zu, sondern auf
eine besondere Disponiertheit der
Schweiz. Das Organ, das in diesem
Lande seinen Dienst versagt oder das

nur unvollkommen funktioniert, so
dass es vielleicht den gesamten
Kulturkörper in seinen Leistungen
einschränkt, ist am Ende gar nicht die
Kasse (wie eine allzu simple Kulturdebatte

suggerieren möchte), sondern
jenes wache Bewusstsein, das spürt
und weiss, wer der Flüchtling Robert
Musil, oder allgemein: wer und was
lebendiges, aktuelles, die Zeit
bewegendes Schaffen sei.

Der Fall Musil eignet sich vielleicht
nicht besonders gut, um das zu zeigen;
auch da war ein stolzer und zudem
verschlossener Mann, der verbittert
konstatierte, dass die ihm zustehende
Beachtung ausblieb, als er als
Emigrant in diesem Lande unter unwürdigen

Verhältnissen eine Zeitlang noch
lebte und arbeitete, ehe ihn der Tod
zum Ruhm befreite. Aber an seinem
Beispiel ist nachzuweisen, wie dünn
gesät die Leute damals waren, die ihn
wirklich kannten, immerhin den
Verfasser der «Verwirrungen des Zöglings
Törless» (1906 des Schauspiels «Die
Schwärmer» (1921), der Erzählung
«Drei Frauen» und vieler Essays und
Kritiken, einen Schriftsteller von
höchster Qualität. Sein Hauptwerk,
«Der Mann ohne Eigenschaften», war
- obgleich unvollendet - nicht
unbekannt. Die Neugier für das zeitgenössische

Schaffen, das ja in diesem Fall
so «neu» gar nicht mehr war, die Lust
nach der «Musik der Zeit», wie sie in
der Produktion der lebenden Schriftsteller,

Maler und Komponisten zu
vernehmen wäre, ist keine
herausragende Eigenschaft der Schweizer.

Natürlich ersparen sie sich damit
manche Enttäuschung und manchen
Irrtum. Aber wenn sie aus ihrer
Abstinenz heraus, was nicht selten ist, gar
noch den Besserwisser spielen wollen,
setzen sie sich ins Unrecht. Schöpferische

Menschen, Suchende, besonders
auch die Jugend, die noch nicht aufs
Nützliche und Erprobte eingespurt ist,
sondern das Experiment sucht, die
gedankliche Spekulation auch, die neue
Kunst, haben es nicht leicht mit dieser
Mentalität. Als man für Musil den
Versuch erwog, der Unkenntnis über
ihn durch einen Vortrag von Carl J.

Burckhardt in Zürich vor ausgewähltem

Publikum etwas abzuhelfen, zweifelte

der Dichter, dass der Diplomat
und Historiker, dessen Prestige in der
Schweiz gross war, die Aufgabe
überhaupt übernehmen werde. Musil
meinte, Burckhardt setze sich nur für
Sachen ein, die gerade fünf Minuten
vor ihrer Mittagsstunde stünden,
selbstverständlich vor allem für Historisches,

bei dem «man nicht das ganze
Risiko des Diagnostikers läuft». Hat
er ihm Unrecht getan? Es ist wohl
etwas dran an der Meinung, der
Schweizer, auch der intellektuelle,
neige zu den sicheren Werten. Die
Kunst und die Literatur, die eben erst
entstehen und über die noch nicht das

Urteil der Geschichte gefällt ist,
kommen ihm immer ein wenig wie
eine Sache für Hasardeure vor, und
das sind wir nicht.

Als Künstler und Autoren in grösserer

Zahl in gefährlicher Zeit den
Schutz der Schweiz suchten, kam zu
den materiellen und existentiellen
Belastungen, die ohnehin nicht gering
waren, diese Zurückhaltung gegenüber
den Schöpferischen und den Ideen-
Experimentatoren hinzu. Die «er-



358 EXIL IN DER SCHWEIZ

zwungene Symbiose» bewirkte keine
wechselseitige Förderung.

Anton Krättli.

1 Werner Mittenzwei, Exil in der
Schweiz. Verlag Philipp Reclam jun.,
Leipzig 1978. - 2 Rolf Kieser, Erzwun¬

gene Symbiose. Thomas Mann, Robert
Musil, Georg Kaiser, Bert Brecht im
Schweizer Exil. Verlag Paul Haupt, Bern
und Stuttgart 1984. - 3 Walter Mehring,
Die Nacht des Tyrannen. Roman. Im
Rahmen der Werkausgabe herausgegeben
von Christoph Buchwald. Ciaassen Verlag,

Düsseldorf 1983.

Die Immanenz der Transzendenz

Bücher zur vergleichenden Religionswissenschaft

Das zunehmende, auch populäre
Interesse der Gegenwart an Archäologie
wie Ethnologie (samt neuerdings an
Ethnosoziologie und Ethnopsycho-
analyse), an Symbolik, Tiefenpsychologie

und - all dies umgreifend und
zusammenschliessend - an der Struktur

und Geschichte der religiösen
Ideen spricht sich unter anderm in
der wachsenden Fülle frischer Bücher
zu diesen Themen aus. Die «Sehnsucht
nach dem Ursprung» (so der deutsche
Titel von Mircea Eliades konzentriertem

Buch von 1969 über das Erlebnis
des Heiligen in der Menschwerdungsgeschichte,

«The Quest» *) bildet hier
den kleinsten gemeinsamen Nenner,
der zudem auch eine Klärung der
Lage des Menschen verheisst. Die
Symbolik vermag als Summe aus
religiösem Erlebnis und psychischer
Erfahrung, aus Völkerglauben und
archaischer Gegebenheit den
Menschen in seinem An-sich annähernd
auszudrücken und ihn gleichzeitig zu
lehren, respektgebietende Bedeutung
zu sehen in den menschlichen Lebens¬

äusserungen, im Hoffen und Fürchten,
in den Ritualen und Sitten. Quest ist
Sinnsuche. Wer eine negativ besetzte

Voreingenommenheit gegen die Quest-
Thematik auslebt, bezeugt noch
gerade dadurch deren archetypische
Dimension, die in einem Paradox
aufscheint: in der Immanenz der
Transzendenz. In den Legenden und
Symbolen der Quest - Menschheitslegenden,

Menschheitssymbole - konkretisiert

sich ein Archetypus des kollektiven

Unbewussten: Als Pneumatiker
bleibe der Mensch durch einen Hauch
(Pneuma) des göttlichen Geistes mit
dem in der Fülle thronenden
Göttlichen vereint; der blosse Psychiker
indessen und vollends der in der Materie
(Hyle) verstrickte Hyliker erlebe die

Gottgeburt nicht.
In der Arbeit mancher und teils

traditionsreicher Verlage steht die Quest-
Thematik im Zentrum oder bildet
mindestens einen Schwerpunkt. Das

gilt allen voran für Eugen Diederichs
(Düsseldorf), der sich seit den Anfängen

in der Jugendstilzeit (1896) zu
einem der kräftigsten Vermittler
östlicher Spiritualität in das Abendland



RELIGIONSWISSENSCHAFT 359

hinein entwickelt hat. Auch der nur
wenig jüngere Insel-Verlag ist hier zu
nennen; er hat vor kurzem so einschlägige

Werke wie eine Studie der
amerikanischen Religionshistorikerin Elaine
Pageis über die gnostischen Evangelien

(«Versuchung durch Erkenntnis»,
1981) herausgebracht, welche die
Meinung vom Ursprung des Christentums
in der Religionswissenschaft wie in der
christlichen Theologie mit frischen
Fragen beunruhigen muss, oder die
Darstellung des Grals als eines Symbols

sowohl der Quest als auch des
erfüllten Lebens von John Matthews
(«Der Gral. Die Suche nach dem
Ewigen», 1981), wo vergleichende
Religionswissenschaft, Mythologie,
Dichtungsgeschichte und Tiefenpsychologie

zusammenwirken. Der schon 1845

gegründete Verlag Dietrich Reimer
(Berlin) publizierte in letzter Zeit «Die
Metamorphose der Frau. Weiblicher
Schamanismus und Dichtung» von
Wilhelm E. Mühlmann (1981), einen
erweiterten Neudruck des
«Taschenwörterbuchs der Ethnologie» von
Michel Panoff und Michael Perrin
(1982) sowie die vierte, überarbeitete
Auflage der «Grundbegriffe der
Ethnologie» von Josef Franz Thiel (1983).
Die «Theorien über primitive Religionen»

des englischen Ethnologen
Edward Evan Evans-Pritchard (1902-
1973), der in Oxford Sozialanthropologie

lehrte und aufgrund seiner
Feldforschung in Afrika auch über «Hexerei,

Orakel und Magie bei den Zande»
schrieb 2, hat der Suhrkamp-Verlag als
Taschenbuch herausgebracht (1981)
sowie «Die Religionen der
Vorgeschichte» des französischen Prähistorikers

und Paläontologen André Leroi-
Gourhan (1981). Eine andere zentrale
Studie Leroi-Gourhans (eines Kolle¬

gen von Claude Lévi-Strauss am Collège

de France) heisst «Höhlenkunst
in Frankreich»*; hier deutet er die
steinzeitliche Felskunst aus dem späten

Paläolithikum (im wesentlichen
von 35 000 bis 8000), die er durchaus
nicht auf Jagdzauber einschränkt und
auch keineswegs als Vorwegnahme der
ägyptischen und etruskischen
Grabmalerei gelten lässt. Vom «Wörterbuch
der Symbolik» von Manfred Lurker
gibt es bereits eine zweite, erweiterte
Auflage4. Der Aurum-Verlag schliesslich,

im «Haus zum Pilgerstab» in
Freiburg im Breisgau daheim, ist
vorwiegend eine Freistatt für Werke, die
sich mit christlicher Spiritualität und
Esoterik befassen; doch findet auch
andere Transzendenzerfahrung ein
Zuhause, wie etwa die aztekische
Schau von Weltschöpfung und
Weltzerstörung in der Symbolsprache
Altmexikos in «Der Gott Federschlange
und sein Reich» von Daisy Rittershaus
(1982).

II.

Evans-Pritchard hielt in seiner 1965

veröffentlichten Untersuchung «Theories

of Primitive Religion» die
psychologischen und die soziologischen
Lehrmeinungen als zwei gesonderte Stränge
methodisch streng auseinander5. Seine

Analyse der psychologischen Herleitungen

der Religion setzte mit dem
Franzosen de Brosses ein, einem
Zeitgenossen Voltaires; de Brosses hatte
die Religion aus dem Fetischismus
hervorgehen lassen; der Fetischismus
habe sich zum Polytheismus und der

Polytheismus zum Monotheismus
entwickelt. De Brosses entgegengesetzt
waren die vor allem in Deutschland
heimischen Naturmythen-Lehren und



360 RELIGIONSWISSENSCHAFT

später die Theorie eines Urmonotheis-
mus, deren Vorkämpfer Wilhelm
Schmidt (1868-1954) zusammen mit
seiner Wiener Schule der Völkerkunde
die ursprüngliche Verehrung eines
Hochgottes lehrte. Religion als soziale,
objektive, von Individuen unabhängige

Gegebenheit ist aber auch ein
Studienthema der Soziologie. Der Leser

der «Theorien über primitive
Religionen» wundert sich mit Recht, dass
der Name Mircea Eliade im ganzen
Buch kein einziges Mal aufscheint.

Eine Erlebnisform des Heiligen von
archaischer Eindrücklichkeit ist der
Schamanismus. Ihm nähern sich ausser

dem Buch von Wilhelm
Mühlmann6 noch manche neue Werke,
etwa «Schamanen. Zauberer, Medizinmänner,

Heiler» von Joan Halifax1
oder «Die Schamanen. Jagdhelfer und
Ratgeber, Seelenfahrer, Künder und
Heiler» von Hans Findeisen und Heino
Gehrts8. Der Schamane («Asket» und
«Zauberer») weiss Pfade zu den
Geistern und zu den Seelen der
Abgeschiedenen. Er sichert so die notwendige

Verbindung zur andern Seite hin.
«Jeder Schamane weiss, dass der Tod
alles mit Leben erfüllt.» Der Schamane
sendet die eigene Seele aus zur Seelenreise,

lässt dann die Dämonen wie die
Toten von sich selbst Besitz ergreifen
und übt in solchem Zustand von
Ekstase und Besessenheit unter sorgfältigster

Wahrung von Ritualen Magie
und Mantik aus. Meist männlich, tritt
der Schamane doch überwiegend wie
die Schamanin (die spätere Hexe) in
Frauenkleidern auf. Wilhelm Mühlmann

schildert anhand breitester
Materialien aus vielen Kulturen den
weiblichen Schamanismus und deckt seine
Spur in der Dichtung auf. Neues Licht
fällt so auf Isolde und Cundry, auf

Mephisto als Phorkyade (Faust II),
auf die Lorelei, auf Freyja, auf Eurydike

und Helena; ein eigener Abschnitt
behandelt Annette von Droste-Hülshoff

als mantische Dichterin. Obwohl
als ethnologische Studie konzipiert
und von einem fachwissenschaftlichen
Verlag von weit über hundertjährigem
gesichertem Ruf gedruckt, ist diese
Zusammenschau des weiblichen
Schamanismus auch für interessierte Laien
ein Speicher voll faszinierender Belehrung.

In der Nachbarschaft solcher Erfahrung

stehen nun auch die Vorgänge in
den zwei Büchern des Italo-Amerika-
ners Vincent Crapanzano «Die
Hamadsa» 9 und «Tubami. Porträt eines
Marokkaners»10. «Die Hamadsa» ist
eine ethnopsychiatrische Studie. Sie
untersucht in lebendigster Vergegenwärtigung

eine marokkanische Sekte,
deren Gottesgewissheit dem Sufismus,
also der islamischen Mystik, zugehört.
Ihr Zentrum ist Meknes, wo Crapanzano

die Bruderschaft der Hamadsa
als eine durch ihr religiöses Bundesgefühl

vereinigte therapeutische Gemeinschaft

erlebt hat. Crapanzano schildert

ausführlich die Lebensweise der
Eingeweihten in den Dörfern und in
Meknes, bevor er die dort ausgeübten
Heilmethoden erläutert und die
verblüffenden Heilerfolge (etwa bei
Besessenheit durch Selbstzerfleischung)
zu erklären sich anschickt. Tanz und
Trance, Musik und Ritual, Abreaktion
und Katharsis sind Voraussetzungen
dieser Therapie und damit auch der
Schlüssel des Verständnisses. Die
Bruderschaft ist nur locker organisiert.
Die Hamadsa kommen meist aus der
Klasse der Ungebildeten. Die
Alphabetisierung wird gewiss auch dieses in
der Gotteserfahrung gründende thera-



RELIGIONSWISSENSCHAFT 361

peutische Mysterium bald endgültig
kaputtmachen.

III.
Der Name Mircea Eliade ist im Kul-
turbewusstsein der Welt untrennbar
mit gewichtigen Forschungsergebnissen

auf den Gebieten Religionsgeschichte

und Religionsphilosophie
verbunden. Der gebürtige Rumäne (1907
in Bukarest geboren) legte bereits mit
seiner Dissertation über den Yoga die
allgemeine Richtung seines
Lebensauftrags vor: «Essai sur les origines de
la mystique indienne» (Paris 1936);
die Materialien hatte Eliade zwei Jahre
hindurch in den Ashrams des Hima-
laya-Gebiets eingesammelt. Eliade
lehrte dann an der Universität Bukarest

Geschichte der indischen Philosophie

und allgemeine Religionsgeschichte,

wurde 1938 in politische Haft
genommen und war 1940 Kulturattache

an der Rumänischen Botschaft
in London und später in Lissabon.

Von 1945 an wohnte Eliade in
Saint-Cloud bei Paris. In diese Zeit
fällt die Niederschrift der ersten
Gruppe fundamentaler Werke, von
denen die meisten auch ins Deutsche
übersetzt sind: «Traité d'histoire des

religions» (1949), «Le mythe de l'éternel

retour» (1949) u, «Le chamanisme
et les techniques archaïques de
l'extase» (1951)12, «Images et symboles»
(1952), «Le Yoga. Immortalité et
liberté» (1954)13. In «Forgerons et
alchimistes» (1956)14 zeigt Eliade, in
welcher Weise Höhle, Metallurgie und
Schmiedekunst, Höhle, Mystik und
Alchimie zusammengehören. Göttliche

Schmiede galten als Kulturbrin-
ger in mythischer Zeit; in die stillen
Wachstumsgesetze der Natur
eingeweihte Alchimisten verhalfen in der

Abgeschlossenheit ihrer Laboratorien
den unwilligen Elementen zu
verwunderlichen Hochzeiten. Hierin liegt der
sakrale Charakter von Schmiedekunst
und Alchimie begründet. Weit und tief
in die Geschichte der religiösen Ideen
der gesamten Menschheit ausgreifend,
erkennt Eliade manche Parallelen des

magischen Denkens und des religiösen
Erlebens, die Schmiede wie Alchimisten

aller vier Himmelsrichtungen
praktizieren. Eine eigens für eine breitere

deutschsprachige Leserschaft
entworfene Einführung in seine
religionswissenschaftlichen Erkenntnisse hat
Eliade 1957 erscheinen lassen: «Das

Heilige und das Profane. Vom Wesen
des Religiösen» 15.

Seit 1956 ist Eliade Professor für
Religionswissenschaft in Chicago. Die
bedeutendsten Bücher aus der
amerikanischen Epoche tragen die Titel
«Birth and Rebirth» (1958), «Aspects
du mythe» (1963), «From Primitives
to Zen» (1967)16, «La nostalgie des

origines» (1970). Eliades
vergleichende, auch tiefenpsychologisch
orientierte Erforschung der religiösen
Mythen und Symbole und der Hiero-
phanien führt zum Teil Rudolf Ottos
Arbeit fort, zeigt aber auch Verbindung

zu Einsichten von Walter F. Otto.
Das Opus Magnum, die Summe

von Eliades religionswissenschaftlicher
Forschung aus fünf Jahrzehnten, ist
seine mehrbändige «Histoire des

croyances et des idées religieuses», die
ab 1976 erscheint und trotz der
fortschreitenden Erblindung und der
Arthritis der Vollendung entgegengeht.

Der Verlag Herder (Freiburg im
Breisgau) hat sich um die deutsche
Ausgabe dieses Standardwerks
hochverdient gemacht; sie heisst
«Geschichte der religiösen Ideen».



362 RELIGIONSWISSENSCHAFT

Band 1 («Von der Steinzeit bis zu
den Mysterien von Eleusis») kam 1978
heraus, Band 2 («Von Gautama
Buddha bis zu den Anfängen des

Christentums») im folgenden Jahr;
von Band 3 («Von Mohammed bis
zum Beginn der Neuzeit») ist soeben
Teil 1 erschienen. Noch steht der
Schlussband (3, 2) aus, der über die
Entfaltung des Hinduismus, das
mittelalterliche China, die japanischen
Religionen, die archaischen und
traditionellen Religionen Amerikas, Afrikas

und Ozeaniens belehren wird; hier
will Eliade auch «den Versuch einer
Analyse der religiösen Kreativität in
den modernen Gesellschaften»
unternehmen.

Eliade zeigt, dass sich die Menschheit

für die Erfahrung des Heiligen
nicht erst in einem langwierigen Evo-
lutionsprozess aufgetan hat, sondern
dass feste Strukturen für diese Erfahrung

im menschlichen Bewusstsein
vorgegeben sind: der Mensch als
betendes Wesen17. Seine «Geschichte
der religiösen Ideen» folgt dem
historischen Wandel der im Menschen
angelegten Grunderfahrung des Numinosen,

birgt also eine Phänomenologie
des Göttlichen.

Zu dieser «Geschichte der religiösen
Ideen» gibt es noch den Band
«Quellentexte»; er beruht auf einer frühern,
oben erwähnten Publikation Eliades
(«From Primitives to Zen. A Thematic
Sourcebook of the History of
Religions») und vermag das Studium des
Dreibänders zu beleben und zu vertiefen.

Die «Quellentexte» heben an mit
den schriftlosen Völkern und vereinigen

sowohl abgelegene als auch
«klassische» Dokumente der Erfahrung des

Heiligen.
Mit der «Geschichte der religiösen

Ideen» liegt (wie «Le Figaro» schrieb)
«ein Inventar aller Weisen vor, wie die
Menschen ihre Götter aufgefasst
haben, um dem Leben und der Welt
einen Sinn zu geben». Nicht um Theologie

geht es also, sondern um Theo-
phanie, nicht um die Erforschung des

Verhältnisses des Menschen zu Gott,
sondern um die Manifestationen des

Heiligen. Religiosität hat soziokulturelle

Voraussetzungen, verbindet sich
mit den fundamentalen Akten des

Menschen (Zeugung, Arbeit, Ernährung,

Heirat, Tod) und folgt historischen

Rhythmen und deren Archetypen

(worunter Eliade, abweichend von
C. G. Jung, beispielhafte Vorbilder
versteht): die Jägerkulturen dem Tier,
die Ackerbaukultur der Fruchtbarkeit,
die Stadtkultur der Macht. Die Struktur

religiöser Phänomene steht in
einem historischen Zusammenhang.
Es gibt - so Eliade - keine vollständig
profane Existenz, trotz aller
Götterdämmerungen, trotz aller Theologien
ohne Gott. Das ist seine Antwort auf
die Frage, «wie der Mensch die
Schrecken der Geschichte erträgt».

Dominik Jost
1 Suhrkamp 1974. - 2 Suhrkamp 1980. -

3 Lübbe 1981. - 4 Kröner 1983. - 5

Suhrkamp 1981. - 6 Reimer 1981. - 7 Insel
1983. - 8 Diederichs 1983. - 9 Klett-Cotta
1981. - 10 Klett-Cotta 1983. - " «Kosmos
und Geschichte. Der Mythos der ewigen
Wiederkehr», Insel 1984. - 12 «Schamanismus

und archaische Ekstasetechnik»,
Suhrkamp 1975. - 13 «Yoga. Unsterblichkeit

und Freiheit», Insel 1977. -
14 «Schmiede und Alchemisten», Klett-
Cotta 1980. - 15 Rowohlt 1957. - 16

«Geschichte der religiösen Ideen. Quellentexte»,

Herder 1981. - "Alister Hardy:
«Der Mensch - das betende Tier. Religiosität

als Faktor der Evolution», Klett-
Cotta 1979.


	Das Buch

