Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Paul Celans Meridian

Zu Paul Celans «Gesammelten Werken» in fiinf Banden

Dreizehn Jahre nach Paul Celans Tod
in der Seine liegen seine «Gesammel-
ten Werke» vor, zu frith und zu spat,
wie der Celan-Spezialist Peter Horst
Neumann in der «Zeit» (2. 3. 84) be-
mangelt!. Zu frith im Hinblick auf
die Historisch-kritische Ausgabe, die
unter der Leitung Beda Allemanns an
der Universitdt Bonn erarbeitet wird;
zu spit etwa fiir den Kédufer der zwei-
bandigen Gedichtausgabe in der
«Bibliothek Suhrkamp» und vieler
Einzeleditionen. Diese = Vorwiirfe
scheinen mir nicht ganz irrelevant,
aber doch von untergeordneter Be-
deutung zu sein.

Die Herausgeber Beda Allemann
und Stefan Reichert betonen, dass
diese fiinfbéndige Prisentation von
Paul Celans «Gesammelten Werken»
kein Vorgriff auf die Historisch-kriti-
sche Ausgabe sein will. Thr Zweck
liegt darin, verstreut Publiziertes zu
sammeln und mit einem handlichen
Anhang leichter zuginglich zu
machen. Dazu gehoren die Faksimiles
von Typoskripten und Handschriften,
die insbesondere bei den Ubersetzun-
gen, wo Celan seine Version in den
Originaltext hineingeschrieben hat,
einen Blick in die Werkstatt erlauben.
Dazu gehoren die Lebensdaten mit
den Erstpublikationen umfangreicher
Ubertragungen.

Begriindet hat seinen Ruhm die
«Todesfuge», die heute zum Lehrstoff

jeder Mittelschule, zu den Ubungs-
stiicken jedes Proseminars iiber mo-
derne Lyrik gehort. «Wahr spricht,
wer Schatten spricht», so konnte Ce-
lans Devise lauten. Mit der «Todes-
fuge» widerlegte der 1920 in Czerno-
witz geborene Paul Antschel die be-
riichtigte These, dass nach Auschwitz
kein deutsches Gedicht mehr moglich
sei. Inhaltlich hat die Fuge mit seinem
jlidischen Geschlecht, mit dem Na-
men, den er spater umkehrte und fran-
zosisch schrieb, direkt zu tun. Celans
Eltern wurden 1942 in Czernowitz
verhaftet und in ein Steinbruchlager
in der Ukraine verschleppt, wo der
Vater im Herbst desselben Jahres, die
Mutter kurz darauf, im Winter 1942/
1943 starb.

Das Gedicht «Schwarze Flocken»
aus dem vom Autor zuriickgezogenen
und nun wieder zuginglich gemachten
Band «Der Sand aus den Urnen»
(1948) spricht davon: «wenn die
Scholle, die rosige, birst, wenn
schneeig stidubt das Gebein /[ deines
Vaters ...» Der Titel deutet voraus
auf die paradoxe Metapher «Schwarze
Milch der Friihe» in der «Todesfuge»,
die Paul Celan Rose Auslinders Ge-
dicht «Ins Leben» verdankt. Die Au-
torin schreibt dazu: «Ich habe die
Metapher so nebenhin gebraucht, er
jedoch hat sie zur hochsten dichte-
rischen Aussage erhoben. Sie ist ein
Teil von ihm selbst geworden.»



350 ZU PAUL CELAN

Es gibt noch andere biographische
Beziige in der Elegie: die Qual des
Schaufelns — Celans Erfahrungen im
Arbeitslager beim Strassenbau —, die
Geiger, die als einzige Habe ihr In-
strument mitnahmen und in der
Kommandantenvilla  des Lagers
«Steinbruch» zu den Orgien der
Offiziere aufspielen mussten. Drei
Nichte lang lagen die deportierten Ju-
den in der «Quarantidne» unter freiem
Himmel, bevor 500 Hiftlinge in eine
Baracke gezwingt wurden, die fiir
20 Leute Platz bot. Doch nicht das
judische Schicksal macht die Grosse
und Einmaligkeit von Celans Werk
aus, sondern, zumindest in den frii-
hen Arbeiten, die Sangbarkeit seiner
Verzweiflung.

Das melodidse Langzeilengedicht —
Daktylen und Trochden in freier
Folge -, das sich in den Binden
«Mohn und Gedichtnis» und «Von
Schwelle zu Schwelle» ankiindigte und
in der Fuge von der Judenvernichtung
den Hohepunkt und das Ausserste an
Paradoxie erreichte, ist zum Toten-
gedachtnis einer ganzen Epoche ge-
worden. Bis zu den letzten Zeilen-
gerippen der Binde «Lichtzwang» und
«Schneepart» bleiben die Chiffren
«Lis, «Asches, «Stein» und «Schnee»
Schliisselworte des Celanschen Eu-
vres.

1958, als er den Bremer Literatur-
preis entgegennehmen durfte, sagte
der Dichter von seiner Sprache: «A4ber
sie musste nun hindurchgehen durch
ihre eigenen Antwortlosigkeiten, hin-
durchgehen durch furchtbares Ver-
stummen, hindurchgehen durch die

tausend Finsternisse todbringender
Rede. Sie ging hindurch und
durfte wieder zutage treten, ,an-

gereichert’ von all dem.» Die Celan-

Forschung hat daraus eine Poetologie
des Verstummens abgeleitet, gestiitzt
durch entsprechende Formeln aus der
Biichner-Preis-Rede «Der Meridians.
Doch die vielen Sprach- und Wort-
Gedichte Celans, die den gestalte-
rischen Akt thematisieren wie «Mit
wechselndem Schliissel», sprechen alle
von einer doppelten Dynamik, vom
Treiben des Wortes im Schnee des
Verschwiegenen: «Je nach dem Wind,
der dich fortstosst, / ballt um das Wort
sich der Schnee.» Das Wort in all
seinen Nuancen und Schattierungen,
als Chiffre, Metapher, Symbol, als
kryptisches und unverhiilltes Zitat,
das Wort als vielgliedriger Tatzel-
wurm und als Silbenbruchstiick, als
«Partikelgestober»: Paul Celan, in vie-
len Fremdsprachen zuhause, am frem-
desten in der eigenen, hat es mit ge-
radezu philologischem Kalkiil ein-
gesetzt, abgewandelt, parodiert, ver-
stimmelt, neu legiert, neu legitimiert,
ein Lautmagier in der Tradition der
franzosischen Symbolisten.

Wenn er das Gedicht «Einmal . . .»
im Band «A4temwende» mit den Zeilen
enden lasst: «Eins und Unendlich, /
vernichtet, | ichten. | Licht war. Ret-
tung», weiss Celan, dass «vernichten»
aus dem ilteren «ihten», zu etwas
machen, hervorgegangen ist. Das
Licht der Rettung wird gewonnen,
indem er einen Laut hinzufiigt. Wie
dieses Musterbeispiel zeichnet sich die
ganze Lyrik durch eine prazise Viel-
deutigkeit, eine exakte Geometrie der
Etymologien, Assonanzen und Zer-
splitterungen aus. Nichts {iberldsst
dieser «poeta doctus der Silbe» dem
Zufall, er hilt die Balance zwischen
Gedicht und «Genicht».

In seinem 1959 entstandenen Prosa-
text «Das Gesprich im Gebirg» ist es



ZU PAUL CELAN 351

Paul Celan gelungen, jiidisches Schick-
sal und Sprachproblematik in eins zu
bringen. Die Gebirgslandschaft mit
dem eiskalten Bergsee und der Glet-
schermilch erinnert an die ersten Sitze
des Johannes-Evangeliums: «Im An-
fang war das Wort, und das Wort war
bei Gott.» Die jiidischen Geschwister-
kinder, die einander in der Steinwiiste
begegnen, bleiben ausgeschlossen vom
Zwiegesprach der Dinge. Die Natur
ist ihnen fremd, und sie schwatzen
drauflos, um die Stille zu iibertdnen.
Der Standort im Gebirg ist somit die
Grenzzone zwischen Gerede und Ur-
sprache, zwischen dem Genicht und
dem unumstOsslichen Zeugnis des
Wahren. Aus dem anredbaren Gott
der «Chassidischen Botschaft> Martin
Bubers ist der schweigende Gott ge-
worden, und mit ihm ist die Sprache
der Natur verstummt, wofiir als Zei-
chen immer wieder der «Stein» steht.
Der Stock des Juden, Symbol der Ge-
brechlichkeit und der jahrhunderte-
langen Wanderschaft, kann ihn zum
Tonen bringen. Die Elegie «Die Win-
zer» beschwort den seltenen Augen-
blick, da er «durchs Stumme hin-
durchspricht».

Doch der Weg hinauf ins Gebirg ist
auch ein Gang in die todliche Einsam-
keit. In der Biichner-Preis-Rede greift
Celan die Stelle auf, wo es von Lenz
heisst: «nur war es ihm manchmal
unangenehm, dass er nicht auf dem
Kopf gehen konnte», und er folgert:
«Wer auf dem Kopf geht, meine Da-
men und Herren, der hat den Himmel
als Abgrund unter sich.» Der aufrecht
Gehende ist der diskursiv denkende
und logisch sprechende Mensch. Im
«Himmel als Abgrund» haben wir
wohl die knappste Poetologie des Pa-
radoxons. Wer auf dem Kopf geht,

muss die Welt verkehrt sehen, um
ihren Unsinn im Absurden aufzuldsen.
Weil er in Biichners Lenz und seinem
Wahnsinn einen Schatten seiner selbst
sieht, sagt Celan, er habe sich im «Ge-
spriich im Gebirg» von seinem «20.
Jinner» hergeschrieben — eine An-
spielung auf den ersten Satz der No-
velle.

Die Hauptleistung der Gesammel-
ten Werke» liegt meines Erachtens
darin, dass zum ersten Mal in zwei
Binden die Ubertragungen Celans zu-
sammen mit den Originaltexten zu-
gianglich gemacht werden, von den
Sonetten Shakespeares iiber die gros-
sen russischen Lyriker der ersten
Halfte des 20. Jahrhunderts, Alexan-
der Block, Ossip Mandelstamm und
Sergej Jessenin, bis zu den franzosi-
schen Zeitgenossen Michaux, Char
und du Bouchet. Durch diesen Spiegel
erscheint Celans Werk nicht gerade in
einem neuen Licht, aber es zeigen sich
neue Facetten. Einerseits wird sicht-
bar, aus welcher Tradition sich seine
Sprache nihrt; anderseits aber auch,
an welchen Autoren sie sich reibt.
Rimbaud, Valéry und Appollinaire
gehoren zum Lob des Herkommens;
André du Bouchet und René Char zur
eigenen, Jean Daive, fiir dessen « Déci-
male blanche» leider keine druck-
fertige Ubersetzung vorlag, zur jiing-
sten Generation.

Bei René Chars «Feuillets d’Hyp-
nos» und bei Jean Daives Gedichten
fallt auf, dass mit bestimmten Ma-
nierismen der Celan-Ton angestrebt
wird, dass der Ubersetzer quasi sein
eigenes Poem in den Originaltext hin-
einschreibt. Bereits Daives Titelzeile
«tous les doigts sont alignés mémo-
rables» erhdlt durch die Aufhebung
des Legatos einen Celan-Rhythmus:



352 ZU PAUL CELAN

«Aufgereiht alle Finger, denkwiirdig.»
Das Partizip sorgt fiir einen markan-
ten Auftakt, fiir Stauungen. Noch
deutlicher in der zweiten Strophe.
Hier werden die im Original intakten
Zeilen gebrochen: «aus- / buchsta-
biert; «Schlangen- [/ Sprache.» Die
Wendung «au nom et a I'étre détruits»
verwandelt sich in die geballten Ad-
verbial-Komposita  «namenzerstort,
seinszerstort».

Das sind Hinweise dafiir, dass das
Ubersetzen in die eigene Sprache bei
Celan weiter geht als nur bis zur Buch-
stabentreue. Nicht die sachgemaisse,
die personlich originale Version wird
angestrebt. René Chars Sammlung
lyrischer Aphorismen, Poetizismen
und Fragmente, «Les Feuillets d’Hyp-
nos», erweist sich als Steinbruch Ce-
lanscher Formeln. «Wir irren an Brun-
nenkrinzen entlang, denen die Brun-
nen entzogen wurdens, heisst es in der
Ubersetzung; in Celans Text «Gegen-
licht», der 1949 in der Ziircher «Tat»
veroffentlicht wurde, finden wir das
verdrehte Sprichwort: «Solange geht
der zerbrochene Krug zum Brunnen,
bis dieser versiegt ist.» Unerachtet der
Chronologie frappiert die Koinzi-
denz. «C’est quand tu es ivre de cha-
grin», schreibt René Char, «que tu
rn’as plus du chagrin que le cristal».
Man denke daran, in wie vielen Ge-
dichten Celans die Beziehung zwischen
Kummer oder Trauer und dem Kri-

stall als reiner Form der Dichtung
hergestellt wird! Die «Finsternis des
Worts» entspricht den «Finsternissen
todbringender Rede».

Zwar wird erst die historisch-kriti-
sche Ausgabe Paul Celans Lebens-
werk, seinen «Rdtseldienst»> weiter er-
hellen, doch ist hier fiir die Zeit des
philologischen Interregnums ein her-
vorragendes Instrument entstanden,
das grosste Sorgfalt mit grosster
Ubersichtlichkeit vereint. Der mittlere
der fiinf Binde ist vielleicht der in-
teressanteste. Mit den Gedichten aus
dem verschollenen Erstling «Der
Sand aus den Urnen», mit den «Ver-
streuten Gedichten», dem «Gesprich
im Gebirg» und anderen Prosatexten
sowie den poetologisch wichtigen Re-
den Celans wird er zum Scharnier
zwischen den Abteilungen des lyri-
schen (Euvres und der Ubertragungen.
Hier findet sich auch die Notiz vom
26. Mirz 1969: «La poésie ne s'im-
pose plus, elle s’expose> — Die Dich-
tung setzt sich nicht mehr durch, sie
setzt sich aus. Das ist mehr als ein
Motto, ein Wahlspruch, es ist das
Signum einer Existenz.

Hermann Burger

1 Paul Celan, Gesammelte Werke in 5
Binden, herausgegeben von Beda Alle-
mann und Stefan Reichert, Suhrkamp
Verlag 1983.



EXIL IN DER SCHWEIZ 353

«Erzwungene Symbiose»

Uber Exilliteratur und Schweizer Exil

Im Vorwort seiner Darstellung des
Exils in der Schweiz stellt Werner
Mittenzwei fest, als der Krieg zu Ende
gegangen sei, hitten in der Schweiz
etwa hundertachtzig emigrierte Schrift-
steller gelebtl. Das Land war nach
dem Anschluss Osterreichs die einzige
kleine Insel deutscher Sprache, auf der
literarische Arbeiten ausserhalb des
Zensurbereichs der Nationalsozialisten
erscheinen konnten. Allerdings gilt das
nur stark eingeschriankt oder gar nur
theoretisch. Die Schweizer Behorden
wachten dariiber, dass mdglichst
nichts veroffentlicht wurde, was von
den deutschen Machthabern als Pro-
vokation gedeutet werden konnte.
Und die Emigranten hatten ohnehin
Schreibverbot; der Schweizerische
Schriftstellerverein meinte die Inter-
essen seiner Mitglieder in der bewahr-
ten Art einer Zunft wahren zu miissen,
was bedeutet: indem er dariiber
wachte, dass jede «wilde» Ausiibung
des Schreibgewerbes unterblieb. Im-
merhin gab es Kontakte zwischen
Schweizer Autoren und ihren Kolle-
gen im Schweizer Exil. Man kann
dennoch nicht sagen, dass die Aus-
nahmesituation, die bei aller Bedroh-
lichkeit der Lage doch auch ihre
Chancen fiir das Geistesleben und fiir
den befruchtenden Austausch hitte
haben konnen, das literarische und
kulturelle Leben bereichert oder inten-
siviert hiatte. Im Gegenteil, der Riick-
zug aufs Hausgemachte wurde als eine
Form geistiger Landesverteidigung
verherrlicht, die «erzwungene Sym-
biose» mit den Literaten und Kiinst-

lern unter den Fliichtlingen be-
schrankte sich auf Einzelaktionen und
Einzelfille. Es gab Redaktionen, die —
der Leserschaft verborgen — Emigran-
ten zu ihren regelmissigen Mitarbei-
tern zdhlten. Die mit «dns» gezeichne-
ten Artikel in der «Weltwoche» zum
Beispiel waren von einem geschrieben,
von dem man nachher erfuhr, sein
Zeichen habe «diirfte nicht schreiben»
bedeutet. Aber alle die zahlreichen
Kniffe, die es ermoglichten, dass we-
nigstens unterschwellig Anregung und
Gesprach, Austausch und Forderung
stattfanden, waren kein Ersatz fiir das,
was da versdumt, was nicht geleistet
wurde.

Es scheint, dass die Urteile iiber die-
ses Kapitel der jiingeren Schweizer-
geschichte gemacht sind: Bewdhrung
nicht bestanden. Ich halte das fiir vor-
eilig. Karl Jaspers hat einmal jene Ge-
schichtsforschung fiir beispielhaft er-
klart, die «massvoll, konkret, nahe den
besonderen Ereignissen jedes Augen-
blicks und sehr zuriickhaltend in ihren
Verallgemeinerungen» bleibe. Es gibt
aus neuerer Zeit Studien, die das Bild
erginzen und in bestimmten Aspekten
vielleicht gar verdndern. Rolf Kieser,
der vier beriihmte Fille des Exils in
der Schweiz untersucht und unter dem
Titel «Erzwungene Symbiose» publi-
ziert hat, zeigt am Beispiel Thomas
Manns, Robert Musils, Georg Kaisers
und Bert Brechts, dass die «Trdger
einer bestimmten Geistigkeit, deren
Voraussetzung jenseits der Schweizer
Grenze lag», in der Schweiz mit den
Massstaben des Vertrauten gemessen



354

wurden, mit unterschiedlichem Resul-
tat 2. Wer der Schweiz nicht von vorn-
herein eine eigene kulturelle Identitét
abspricht, wird den Spuren ihrer Be-
gegnung, ihrer Aufnahme und Ableh-
nung fremder Geistigkeit schon darum
mit Interesse nachgehen, weil auch
darin ihre Starken und ihre Schwéichen
zum Ausdruck kommen. Pauschal-
urteile werden dabei immer fragwiir-
diger, obgleich man gewiss mit Kieser
sagen kann, fiir schweizerische Be-
griffe sei — besonders in der Aus-
nahmesituation zwischen 1933 und
1945, aber auch sonst — schon immer
der Geist fremd gewesen, der das kon-
krete Bewidhrte verliess und das allge-
mein Giiltige suchte.

E 3

Seit kurzem liegt — als weiterer Band
der sich allméhlich rundenden Werk-
ausgabe — der Roman «Die Nacht des
Tyrannen» von Walter Mehring wie-
der vor 3. Mehring hat die Schweiz zu-
nichst nur als Durchgangsstation im
Exil zwischen Wien und Paris betre-
ten; sein Roman aber erschien erst-
mals 1937 bei Oprecht in Ziirich, eine
scharfsichtige und beissende Satire auf
die neue Herrschaft der Trommler
und der Demagogen. Sie erzihlt, wie
ein slidamerikanischer Staat gerade
noch knapp der Tyrannei des Fiihrers
der Lilahemden entgeht. Martinez
Llalado — ein Name, der Stammler,
Schwitzer oder Laller bedeuten
konnte — wird nach einer ultimativen
Unterredung mit dem senilen Staats-
prasidenten durch die Schiisse eines
Attentiters lebensgefdhrlich verletzt.
Mehring erzidhlt Llalados Geschichte,
seine Herkunft aus den Wildern, seine
primitive Agitation, die mit Erfolg

EXIL IN DER SCHWEIZ

darauf zihlt, dass die Analphabeten
und die Halbgebildeten gegen Wissen-
schaft und Rationalitdt leicht aufzu-
hetzen sind. Eine Zeitlang verdient er
seinen Lebensunterhalt als Naturheil-
kundiger. Sein politischer Aufstieg
gleicht dem Aufstieg des Volkstribu-
nen und Versammlungsredners Hitler.
Die Analogien sind unverkennbar, die
Parallelen zur Weimarer Tragddie
stimmen genau. Vielleicht hat man
bisher zu sehr nur die Satire auf die
Nationalsozialisten gesehen, zu wenig
noch, was Mehring, der ein skeptischer
Beobachter der Zeit war, auch den So-
zialdemokraten und den Kommuni-
sten mit seiner Parabel vor Augen
hielt. Sie, die sich als Antifaschisten
verstanden, hatten ja die Lage lange
Zeit falsch beurteilt. Wenn «Die Nacht
des Tyrannen» mit der Vermutung
endet, nach dem Tod Llalados werde
es wohl eine Arbeiterregierung geben,
so ist es Mehrings Meinung jedenfalls
nicht, dass damit die Freiheit des
Menschen gerettet sei. Er hatte seine
Zweifel zwischen den Ideologien, und
er bezahlt dafiir noch nach seinem
Tode damit, dass sein Werk ein Da-
sein zwischen allen Stiihlen fristet. Bei
Mittenzwei zum Beispiel ist er gerade
nur als einer unter vielen anderen er-
wihnt.

Der Verlag Oprecht brachte das
Buch in einer Auflage von 1500 Exem-
plaren heraus: da konnte natiirlich
keine Breitenwirkung entstehen. Re-
zensionen erschienen vereinzelt; so
recht ins Gesprach wird der kleine
Roman nicht gekommen sein, obgleich
er — zusammen mit «Miiller. Chronik
einer deutschen Sippe» — eigentlich
eine knappe und dennoch umfassende
Darstellung der Voraussetzungen und
der wahren Natur dessen ist, was in



EXIL IN DER SCHWEIZ

den dreissiger Jahren in Deutschland
heraufgekommen war. Der Opportu-
nist Miiller, der immer genau den An-
sichten huldigt, die gerade an der
Macht sind, und der demagogische
Emporkommling, der sich diese Un-
tertanenmentalitdt zunutze macht, er-
ginzen sich prichtig. Aber die Diskus-
sion um die richtige Linie im Kampf
gegen den Faschismus, wie sie unter
Exilierten in Paris, in den Biiros der
Komintern im Gange war, hatte an-
dere Primissen als Mehrings Deutung
der Lage und folgte einem Dogma,
das Mehring so wenig wie ein anderes
anerkennen konnte. Die Neuerschei-
nung des Jahres 1937 bei Oprecht in
Ziirich fand kaum besondere Beach-
tung.

Eigentlich verwundert, dass sich
dariiber nicht mehr Ausserungen, Ge-
sprachsnotizen oder Tagebucheintra-
gungen finden lassen. Die satirisch-
niichterne Beschreibung politischer
Umwilzungen, die iibersichtliche Pa-
rabel, an der man ablesen kann, wie
das Freund-Feind-Schema funktio-
niert, hatte doch gerade in der Schweiz
auf Verstindnis stossen miissen. Zwi-
schen den Emigranten und ihrer Lite-
ratur und dem damaligen Schweizer
Kulturleben war ein Graben. Eine
schmale Briicke, ein tragfihiger Steg
bildete vielleicht das Schauspielhaus

Zirich.
%

Aber da gibt es einen Fall, der die
Vielschichtigkeit der Exil-Problematik
erkennen ldsst. In der Untersuchung
von Rolf Kieser nimmt die Studie iiber
Georg Kaiser einen besonderen Platz
ein: sie zeigt, dass nicht nur die
Schweizer Schwierigkeiten hatten, mit
dem Fremden ins Gesprich zu kom-

353

men, sondern dass dieser sich selber
im Weg stand, auch wo er bemiihte
Hilfe und Verstindnis nachweisbar
gefunden hatte. Zu seinen Bewunde-
rern gehorte der Dramatiker Cisar
von Arx. Er sorgte fiir erste Unter-
kunft des Fliichtlings aus Berlin-
Griinheide. Ausserdem hatte Kaiser
begiiterte Freunde in der Schweiz; er
sondierte iibrigens unablissig bei Ziir-
cher und Winterthurer Médzenen, ob
sie seinen Aufenthalt und seine Pro-
jekte nicht durch materiellen Beistand
fordern mochten. Dabei ging er davon
aus, dass ihm als einem Ausnahme-
menschen, einem genialen und unver-
gleichlich grossen Dichter selbstver-
stindlich Tribut und Bewunderung
geschuldet seien. Selbst wenn man in
Rechnung stellt, dass die Erfolge der
zwanziger Jahre, die Georg Kaiser mit
mehr als vierzig Urauffithrungen in
einem Jahrzehnt zum beriihmtesten
Biihnenautor gemacht hatten, der aus-
ser in Deutschland auch in New York,
Moskau, Prag, Madrid, Tokio, Rom,
Warschau, Amsterdam, LLondon, Paris,
Budapest, Kopenhagen und Sidney
aufgefithrt worden war, muss das
Selbstbewusstsein dieses Mannes be-
fremdlich gewirkt haben. Schon vor
dieser unvergleichlichen Biihnenkar-
riere, als er wegen Unterschlagung
vom Landgericht Miinchen verurteilt
wurde, sagte er von sich, er halte sich
fiir einen exorbitanten Ausnahmefall,
auf den das Gesetz nicht anwendbar
sei...

Man kann sich unschwer vorstellen,
wie Georg Kaiser auf die Schweizer
gewirkt hat, bei denen er Zuflucht
suchte. Er hat kein Hehl daraus ge-
macht, dass er in dem kleinen Land
nichts weiter als «den Friedhof des
europdischen Geistes» erblicke. Die



356

Kontrollen der Fremdenpolizei, die er
rundweg nur als Schikanen verstand,
als Verbrechen des geistlosesten Un-
verstandes an einem Auserwihlten,
emporten ihn immer aufs neue. Seine
Uberheblichkeit wird anderseits nicht
dazu beigetragen haben, den Umgang
zwischen ihm und den Amtern ertrag-
licher zu machen.

Aber was soll man dazu sagen, dass
er auch den Schweizer Biihnen gegen-
tiber nur Hochmut und Hohn kannte?
Rolf Kieser zidhlt auf, welche Stiicke
Kaisers in Ziirich und Basel gespielt
wurden und wie insbesondere das
Schauspielhaus sich um den Autor
ernstlich bemiihte. Nur blieb der Er-
folg allerdings aus, und das braucht ja
nun nicht die Schuld der Biihnen zu
sein. Es gibt Griinde fiir die Annahme,
in den Jahren des Exils sei Georg Kai-
sers Werk «aus der Zeit gefallen», und
dies nicht allein des Exils wegen. Ver-
suche, seinem dramatischen Schaffen
seither eine Renaissance zu bereiten,
sind ohne Erfolg geblieben. Es mutet
aber geradezu schockierend an, wenn
man nachliest, wie unfihig Georg Kai-
ser offenbar war, die einzigartige
kiinstlerische und moralische Leistung
der Equipe des Schauspielhauses Zii-
rich wenigstens zu sehen. Wenn man
seine Ausserungen durchgeht, scheint
es fast, es habe sich da um die letzte
Provinzbiihne gehandelt. Das kann ja
wohl nicht ganz stimmen. Als Georg
Kaiser 1939 mit Kurt Hirschfeld im
Hinblick auf die mogliche Auffiihrung
seiner Stiicke verhandelte, schrieb er
an Cisar von Arx, es sei zum Kugeln
gewesen: «Dramaturgisches Wildwest-
lertum. Grosser Gott — warum ist man
keine Eintagsfliege.» Und an Csokor
schrieb er, das Schauspielhaus sei
«eine kleinbiirgerliche Schmiere>».

EXIL IN DER SCHWEIZ

Die Abneigung gegen das Gastland,
die Verachtung gegeniiber seiner Kul-
tur und selbst die Uberheblichkeit, mit
der er seinen Schicksalsgenossen, dem
Dramaturgen Hirschfeld und den
Kiinstlern des Schauspielhauses ge-
geniibertrat, verbieten es wohl, aus
diesem Fall allgemeine Schliisse auf
das Verhalten der Schweizer gegen-
iiber emigrierten Schriftstellern zu
ziehen.

Uber das schwierige Verhiltnis der
Schriftsteller und Publizisten, die zwi-
schen 1933 und 1945 in der Schweiz
Schutz vor der Verfolgung suchten,
zur politischen und kulturellen Wirk-
lichkeit der Schweiz in eben diesem
Zeitraum gibt es inzwischen Doku-
mentationen und Darstellungen, Me-
moiren und Meinungen. Das Land, so
Max Frisch in der «Biichner-Rede»
von 1958, sei fiir sie «nicht Loge, son-
dern Mausefalle» gewesen. Das gilt
nicht nur darum, weil die «A4lpenkata-
kombe» (Ulrich Becher) nach der Ka-
pitulation Frankreichs ringsum von den
Achsenmichten umschlossen war. Der
unfreiwilligen geistigen Partnerschaft
standen innere Hindernisse entgegen.
Bei Kieser zum Beispiel kann man
nachlesen, was sich Robert Musil in
einem Brief an Susanne Langnese ge-
fragt hat. Woran liege es wohl, dass in
der Schweiz fast niemand wisse, wer
er sei? Er erwigt, ob die Fehlleistun-
gen eines Landes wie die eines Kor-
pers oft nur von kleinen, wichtigen
aber schlecht funktionierenden Teilen
abhidngen, die «das Ganze an irgend-
einer Leistung verhindern konnen, die
sonst von seiner Gesundheit zu erwar-
ten wdre». Vielleicht trifft diese Be-



EXIL IN DER SCHWEIZ

merkung nicht nur auf die konkrete
historische Situation zu, sondern auf
eine besondere Disponiertheit der
Schweiz. Das Organ, das in diesem
Lande seinen Dienst versagt oder das
nur unvollkommen funktioniert, so
dass es vielleicht den gesamten Kul-
turkorper in seinen Leistungen ein-
schriankt, ist am Ende gar nicht die
Kasse (wie eine allzu simple Kultur-
debatte suggerieren mochte), sondern
jenes wache Bewusstsein, das spiirt
und weiss, wer der Fliichtling Robert
Musil, oder allgemein: wer und was
lebendiges, aktuelles, die Zeit bewe-
gendes Schaffen sei.

Der Fall Musil eignet sich vielleicht
nicht besonders gut, um das zu zeigen;
auch da war ein stolzer und zudem
verschlossener Mann, der verbittert
konstatierte, dass die ihm zustehende
Beachtung ausblieb, als er als Emi-
grant in diesem Lande unter unwiirdi-
gen Verhiltnissen eine Zeitlang noch
lebte und arbeitete, ehe ihn der Tod
zum Ruhm befreite. Aber an seinem
Beispiel ist nachzuweisen, wie diinn
gesit die Leute damals waren, die ihn
wirklich kannten, immerhin den Ver-
fasser der «Verwirrungen des Zoglings
Térless» (1906!), des Schauspiels «Die
Schwirmer» (1921), der Erzidhlung
«Drei Frauen» und vieler Essays und
Kritiken, einen Schriftsteller von
hochster Qualitdat. Sein Hauptwerk,
«Der Mann ohne Eigenschaften», war
— obgleich unvollendet — nicht unbe-
kannt. Die Neugier fiir das zeitgenos-
sische Schaffen, das ja in diesem Fall
so «neu» gar nicht mehr war, die Lust
nach der «Musik der Zeit», wie sie in
der Produktion der lebenden Schrift-
steller, Maler und Komponisten zu
vernehmen wire, ist keine heraus-
ragende Eigenschaft der Schweizer.

357

Natiirlich ersparen sie sich damit
manche Enttiuschung und manchen
Irrtum. Aber wenn sie aus ihrer Ab-
stinenz heraus, was nicht selten ist, gar
noch den Besserwisser spielen wollen,
setzen sie sich ins Unrecht. Schopfe-
rische Menschen, Suchende, besonders
auch die Jugend, die noch nicht aufs
Niitzliche und Erprobte eingespurt ist,
sondern das Experiment sucht, die ge-
dankliche Spekulation auch, die neue
Kunst, haben es nicht leicht mit dieser
Mentalitat. Als man fiir Musil den
Versuch erwog, der Unkenntnis iiber
ihn durch einen Vortrag von Carl J.
Burckhardt in Ziirich vor ausgewihl-
tem Publikum etwas abzuhelfen, zwei-
felte der Dichter, dass der Diplomat
und Historiker, dessen Prestige in der
Schweiz gross war, die Aufgabe iiber-
haupt iibernechmen werde. Musil
meinte, Burckhardt setze sich nur fiir
Sachen ein, die gerade fiinf Minuten
vor ihrer Mittagsstunde stiinden, selbst-
verstindlich vor allem fiir Histori-
sches, bei dem «man nicht das ganze
Risiko des Diagnostikers lduft». Hat
er ihm Unrecht getan? Es ist wohl
etwas dran an der Meinung, der
Schweizer, auch der intellektuelle,
neige zu den sicheren Werten. Die
Kunst und die Literatur, die eben erst
entstehen und iiber die noch nicht das
Urteil der Geschichte gefillt ist,
kommen ihm immer ein wenig wie
eine Sache fiir Hasardeure vor, und
das sind wir nicht.

Als Kiinstler und Autoren in gros-
serer Zahl in gefdhrlicher Zeit den
Schutz der Schweiz suchten, kam zu
den materiellen und existentiellen Be-
lastungen, die ohnehin nicht gering
waren, diese Zuriickhaltung gegeniiber
den Schopferischen und den Ideen-
Experimentatoren hinzu. Die «er-



358
Zwungene Symbiose» bewirkte keine
wechselseitige Forderung.

Anton Krdttli.

1'Werner Mittenzwei, Exil in der
Schweiz. Verlag Philipp Reclam jun.,
Leipzig 1978. — 2Rolf Kieser, Erzwun-

Die Immanenz der Transzendenz

EXIL IN DER SCHWEIZ

gene Symbiose. Thomas Mann, Robert
Musil, Georg Kaiser, Bert Brecht im
Schweizer Exil. Verlag Paul Haupt, Bern
und Stuttgart 1984. — 3 Walter Mehring,
Die Nacht des Tyrannen. Roman. Im
Rahmen der Werkausgabe herausgegeben
von Christoph Buchwald. Claassen Ver-
lag, Diisseldorf 1983.

Biicher zur vergleichenden Religionswissenschaft

I.

Das zunehmende, auch populidre In-
teresse der Gegenwart an Archidologie
wie Ethnologie (samt neuerdings an
Ethnosoziologie und Ethnopsycho-
analyse), an Symbolik, Tiefenpsycho-
logie und — all dies umgreifend und
zusammenschliessend — an der Struk-
tur und Geschichte der religiGsen
Ideen spricht sich unter anderm in
der wachsenden Fiille frischer Biicher
zu diesen Themen aus. Die «Sehnsucht
nach dem Ursprung» (so der deutsche
Titel von Mircea Eliades konzentrier-
tem Buch von 1969 iiber das Erlebnis
des Heiligen in der Menschwerdungs-
geschichte, «The Quest»1) bildet hier
den kleinsten gemeinsamen Nenner,
der zudem auch eine Kldrung der
Lage des Menschen verheisst. Die
Symbolik vermag als Summe aus reli-
giosem Erlebnis und psychischer Er-
fahrung, aus Volkerglauben und
archaischer Gegebenheit den Men-
schen in seinem An-sich anndhernd
auszudriicken und ihn gleichzeitig zu
lehren, respektgebietende Bedeutung
zu sehen in den menschlichen Lebens-

ausserungen, im Hoffen und Fiirchten,
in den Ritualen und Sitten. Quest ist
Sinnsuche. Wer eine negativ besetzte
Voreingenommenheit gegen die Quest-
Thematik auslebt, bezeugt noch ge-
rade dadurch deren archetypische Di-
mension, die in einem Paradox auf-
scheint: in der Immanenz der Tran-
szendenz. In den Legenden und Sym-
bolen der Quest — Menschheitslegen-
den, Menschheitssymbole — konkreti-
siert sich ein Archetypus des kollekti-
ven Unbewussten: Als Pneumatiker
bleibe der Mensch durch einen Hauch
(Pneuma) des gottlichen Geistes mit
dem in der Fiille thronenden Gott-
lichen vereint; der blosse Psychiker in-
dessen und vollends der in der Materie
(Hyle) verstrickte Hyliker erlebe die
Gottgeburt nicht.

In der Arbeit mancher und teils tra-
ditionsreicher Verlage steht die Quest-
Thematik im Zentrum oder bildet
mindestens einen Schwerpunkt. Das
gilt allen voran fiir Eugen Diederichs
(Diisseldorf), der sich seit den Anfin-
gen in der Jugendstilzeit (1896) zu
einem der kraftigsten Vermittler Ost-
licher Spiritualitit in das Abendland



RELIGIONSWISSENSCHAFT

hinein entwickelt hat. Auch der nur
wenig jiingere Insel-Verlag ist hier zu
nennen; er hat vor kurzem so einschla-
gige Werke wie eine Studie der ameri-
kanischen Religionshistorikerin Elaine
Pagels iiber die gnostischen Evange-
lien («Versuchung durch Erkenntnis»,
1981) herausgebracht, welche die Mei-
nung vom Ursprung des Christentums
in der Religionswissenschaft wie in der
christlichen Theologie mit frischen
Fragen beunruhigen muss, oder die
Darstellung des Grals als eines Sym-
bols sowohl der Quest als auch des er-
fiillten Lebens von John Matthews
(«Der Gral. Die Suche nach dem Ewi-
gen», 1981), wo vergleichende Reli-
gionswissenschaft, Mythologie, Dich-
tungsgeschichte und Tiefenpsycholo-
gie zusammenwirken. Der schon 1845
gegriindete Verlag Dietrich Reimer
(Berlin) publizierte in letzter Zeit «Die
Metamorphose der Frau. Weiblicher
Schamanismus und Dichtung» von
Wilhelm E. Miihlmann (1981), einen
erweiterten Neudruck des «Taschen-
waorterbuchs der Ethnologie» von
Michel Panoff und Michael Perrin
(1982) sowie die vierte, iiberarbeitete
Auflage der «Grundbegriffe der Eth-
nologies von Josef Franz Thiel (1983).
Die «Theorien iiber primitive Religio-
nen» des englischen Ethnologen Ed-
ward Evan Evans-Pritchard (1902-
1973), der in Oxford Sozialanthropo-
logie lehrte und aufgrund seiner Feld-
forschung in Afrika auch iiber «Hexe-
rei, Orakel und Magie bei den Zande»
schrieb 2, hat der Suhrkamp-Verlag als
Taschenbuch herausgebracht (1981)
sowie «Die Religionen der Vorge-
schichte» des franzosischen Préhisto-
rikers und Paldontologen André Leroi-
Gourhan (1981). Eine andere zentrale
Studie Leroi-Gourhans (eines Kolle-

359

gen von Claude Lévi-Strauss am Col-
lege de France) heisst «Hdohlenkunst
in Frankreich»3; hier deutet er die
steinzeitliche Felskunst aus dem spé-
ten Paldolithikum (im wesentlichen
von 35 000 bis 8000), die er durchaus
nicht auf Jagdzauber einschriankt und
auch keineswegs als Vorwegnahme der
agyptischen und etruskischen Grab-
malerei gelten ldsst. Vom «Worterbuch
der Symbolik» von Manfred Lurker
gibt es bereits eine zweite, erweiterte
Auflage 4. Der Aurum-Verlag schliess-
lich, im «Haus zum Pilgerstab» in
Freiburg im Breisgau daheim, ist vor-
wiegend eine Freistatt fiir Werke, die
sich mit christlicher Spiritualitit und
Esoterik befassen; doch findet auch
andere Transzendenzerfahrung ein
Zuhause, wie etwa die aztekische
Schau von Weltschopfung und Welt-
zerstorung in der Symbolsprache Alt-
mexikos in «Der Gott Federschlange
und sein Reich» von Daisy Rittershaus
(1982).

IL

Evans-Pritchard hielt in seiner 1965
veroffentlichten Untersuchung «Theo-
ries of Primitive Religion» die psycho-
logischen und die soziologischen Lehr-
meinungen als zwei gesonderte Strange
methodisch streng auseinander 3. Seine
Analyse der psychologischen Herlei-
tungen der Religion setzte mit dem
Franzosen de Brosses ein, einem Zeit-
genossen Voltaires; de Brosses hatte
die Religion aus dem Fetischismus
hervorgehen lassen; der Fetischismus
habe sich zum Polytheismus und der
Polytheismus zum Monotheismus ent-
wickelt. De Brosses entgegengesetzt
waren die vor allem in Deutschland
heimischen Naturmythen-Lehren und



360

spiter die Theorie eines Urmonotheis-
mus, deren Vorkimpfer Wilhelm
Schmidt (1868-1954) zusammen mit
seiner Wiener Schule der Volkerkunde
die urspriingliche Verehrung eines
Hochgottes lehrte. Religion als soziale,
objektive, von Individuen unabhin-
gige Gegebenheit ist aber auch ein
Studienthema der Soziologie. Der Le-
ser der «Theorien iiber primitive Re-
ligionen» wundert sich mit Recht, dass
der Name Mircea Eliade im ganzen
Buch kein einziges Mal aufscheint.
Eine Erlebnisform des Heiligen von
archaischer Eindriicklichkeit ist der
Schamanismus. IThm nidhern sich aus-
ser dem Buch von Wilhelm Miihl-
mann® noch manche neue Werke,
etwa «Schamanen. Zauberer, Medizin-
mdnner, Heiler» von Joan Halifax?
oder «Die Schamanen. Jagdhelfer und
Ratgeber, Seelenfahrer, Kiinder und
Heiler» von Hans Findeisen und Heino
Gehrts8. Der Schamane («Asket» und
«Zauberer») weiss Pfade zu den Gei-
stern und zu den Seelen der Abge-
schiedenen. Er sichert so die notwen-
dige Verbindung zur andern Seite hin.
«Jeder Schamane weiss, dass der Tod
alles mit Leben erfiillt.» Der Schamane
sendet die eigene Seeie aus zur Seelen-
reise, ldsst dann die Dimonen wie die
Toten von sich selbst Besitz ergreifen
und iibt in solchem Zustand von Ek-
stase und Besessenheit unter sorgfil-
tigster Wahrung von Ritualen Magie
und Mantik aus. Meist méannlich, triit
der Schamane doch iiberwiegend wie
die Schamanin (die spdatere Hexe) in
Frauenkleidern auf. Wilhelm Miihl-
mann schildert anhand breitester Ma-
terialien aus vielen Kulturen den weib-
lichen Schamanismus und deckt seine
Spur in der Dichtung auf. Neues Licht
fallt so auf Isolde und Cundry, auf

RELIGIONSWISSENSCHAFT

Mephisto als Phorkyade (Faust II),
auf die Lorelei, auf Freyja, auf Eury-
dike und Helena; ein eigener Abschnitt
behandelt Annette von Droste-Hiils-
hoff als mantische Dichterin. Obwohl
als ethnologische Studie konzipiert
und von einem fachwissenschaftlichen
Verlag von weit iiber hundertjahrigem
gesichertem Ruf gedruckt, ist diese
Zusammenschau des weiblichen Scha-
manismus auch fiir interessierte Laien
ein Speicher voll faszinierender Beleh-
rung.

In der Nachbarschaft solcher Erfah-
rung stehen nun auch die Vorgéange in
den zwei Biichern des Italo-Amerika-
ners Vincent Crapanzano «Die Ha-
madsa»® und «Tuhami. Portrdt eines
Marokkaners» 10, «Die Hamadsa» ist
eine ethnopsychiatrische Studie. Sie
untersucht in lebendigster Vergegen-
wirtigung eine marokkanische Sekte,
deren Gottesgewissheit dem Sufismus,
also der islamischen Mystik, zugehort.
Ihr Zentrum ist Meknes, wo Crapan-
zano die Bruderschaft der Hamadsa
als eine durch ihr religioses Bundesge-
fiihl vereinigte therapeutische Gemein-
schaft erlebt hat. Crapanzano schil-
dert ausfiihrlich die Lebensweise der
Eingeweihten in den Dorfern und in
Meknes, bevor er die dort ausgeiibten
Heilmethoden erldutert und die ver-
bliiffenden Heilerfolge (etwa bei Be-
sessenheit durch Selbstzerfleischung)
zu erkldren sich anschickt. Tanz und
Trance, Musik und Ritual, Abreaktion
und Katharsis sind Voraussetzungen
dieser Therapie und damit auch der
Schliissel des Verstindnisses. Die Bru-
derschaft ist nur locker organisiert.
Die Hamadsa kommen meist aus der
Klasse der Ungebildeten. Die Alpha-
betisierung wird gewiss auch dieses in
der Gotteserfahrung griindende thera-



RELIGIONSWISSENSCHAFT 361

peutische Mysterium bald endgiiltig
kaputtmachen.

II1.

Der Name Mircea Eliade ist im Kul-
turbewusstsein der Welt untrennbar
mit gewichtigen Forschungsergebnis-
sen auf den Gebieten Religionsge-
schichte und Religionsphilosophie ver-
bunden. Der gebiirtige Ruméne (1907
in Bukarest geboren) legte bereits mit
seiner Dissertation iiber den Yoga die
allgemeine Richtung seines Lebens-
auftrags vor: «Essai sur les origines de
la mystique indienne» (Paris 1936);
die Materialien hatte Eliade zwei Jahre
hindurch in den Ashrams des Hima-
laya-Gebiets eingesammelt. Eliade
lehrte dann an der Universitiat Buka-
rest Geschichte der indischen Philoso-
phie und allgemeine Religionsge-
schichte, wurde 1938 in politische Haft
genommen und war 1940 Kultur-
attaché an der Ruminischen Botschaft
in London und spéter in Lissabon.
Von 1945 an wohnte Eliade in
Saint-Cloud bei Paris. In diese Zeit
féllt die Niederschrift der ersten
Gruppe fundamentaler Werke, von
denen die meisten auch ins Deutsche
tibersetzt sind: «Traité d’histoire des
religions» (1949), «Le mythe de I’éter-
nel retour» (1949) 11, «Le chamanisme
et les techniques archaiques de I'ex-
tase» (1951)12, «Images et symboles»
(1952), «Le Yoga. Immortalité et
liberté» (1954)13. In «Forgerons et
alchimistes» (1956) 14 zeigt Eliade, in
welcher Weise Hohle, Metallurgie und
Schmiedekunst, Hohle, Mystik und
Alchimie zusammengehoren. Gott-
liche Schmiede galten als Kulturbrin-
ger in mythischer Zeit; in die stillen
Wachstumsgesetze der Natur einge-
weihte Alchimisten verhalfen in der

Abgeschlossenheit ihrer Laboratorien
den unwilligen Elementen zu verwun-
derlichen Hochzeiten. Hierin liegt der
sakrale Charakter von Schmiedekunst
und Alchimie begriindet. Weit und tief
in die Geschichte der religiosen Ideen
der gesamten Menschheit ausgreifend,
erkennt Eliade manche Parallelen des
magischen Denkens und des religidsen
Erlebens, die Schmiede wie Alchimi-
sten aller vier Himmelsrichtungen
praktizieren. Eine eigens fiir eine brei-
tere deutschsprachige Leserschaft ent-
worfene Einfiihrung in seine religions-
wissenschaftlichen Erkenntnisse hat
Eliade 1957 erscheinen lassen: «Das
Heilige und das Profane. Vom Wesen
des Religiosen» 15,

Seit 1956 ist Eliade Professor fiir
Religionswissenschaft in Chicago. Die
bedeutendsten Biicher aus der ameri-
kanischen Epoche tragen die Titel
«Birth and Rebirth» (1958), «Aspects
du mythe» (1963), «From Primitives
to Zen» (1967)16, «La nostalgie des
origines> (1970). Eliades verglei-
chende, auch tiefenpsychologisch
orientierte Erforschung der religidsen
Mythen und Symbole und der Hiero-
phanien fiihrt zum Teil Rudolf Ottos
Arbeit fort, zeigt aber auch Verbin-
dung zu Einsichten von Walter F. Otto.

Das Opus Magnum, die Summe
von Eliades religionswissenschaftlicher
Forschung aus fiinf Jahrzehnten, ist
seine mehrbindige «Histoire des
croyances et des idées religieuses», die
ab 1976 erscheint und trotz der fort-
schreitenden Erblindung und der
Arthritis der Vollendung entgegen-
geht. Der Verlag Herder (Freiburg im
Breisgau) hat sich um die deutsche
Ausgabe dieses Standardwerks hoch-
verdient gemacht; sie heisst «Ge-
schichte der religiosen Ideenx.



362 RELIGIONSWISSENSCHAFT

Band 1 («Von der Steinzeit bis zu
den Mysterien von Eleusis») kam 1978
heraus, Band 2 («Von Gautama
Buddha bis zu den Anfingen des
Christentums») im folgenden Jahr;
von Band 3 («Von Mohammed bis
zum Beginn der Neuzeit») ist soeben
Teil 1 erschienen. Noch steht der
Schlussband (3, 2) aus, der iiber die
Entfaltung des Hinduismus, das mit-
telalterliche China, die japanischen
Religionen, die archaischen und tradi-
tionellen Religionen Amerikas, Afri-
kas und Ozeaniens belehren wird; hier
will Eliade auch «den Versuch einer
Analyse der religiosen Kreativitdt in
den modernen Gesellschaften» unter-
nehmen.

Eliade zeigt, dass sich die Mensch-
heit fiir die Erfahrung des Heiligen
nicht erst in einem langwierigen Evo-
lutionsprozess aufgetan hat, sondern
dass feste Strukturen fiir diese Erfah-
rung im menschlichen Bewusstsein
vorgegeben sind: der Mensch als be-
tendes Wesenl?. Seine «Geschichte
der religiosen Ideen» folgt dem histo-
rischen Wandel der im Menschen an-
gelegten Grunderfahrung des Numi-
nosen, birgt also eine Phinomenologie
des Gottlichen.

Zu dieser «Geschichte der religiosen
Ideen» gibt es noch den Band «Quel-
lentexte»; er beruht auf einer friihern,
oben erwidhnten Publikation Eliades
(«From Primitives to Zen. A Thematic
Sourcebook of the History of Reli-
gions») und vermag das Studium des
Dreibianders zu beleben und zu vertie-
fen. Die «Quellentexte» heben an mit
den schriftlosen Volkern und vereini-
gen sowohl abgelegene als auch «klas-
sische» Dokumente der Erfahrung des
Heiligen.

Mit der «Geschichte der religiosen

Ideen» liegt (wie «Le Figaro» schrieb)
«ein Inventar aller Weisen vor, wie die
Menschen ihre Gotter aufgefasst ha-
ben, um dem Leben und der Welt
einen Sinn zu geben». Nicht um Theo-
logie geht es also, sondern um Theo-
phanie, nicht um die Erforschung des
Verhiltnisses des Menschen zu Gott,
sondern um die Manifestationen des
Heiligen. Religiositit hat soziokultu-
relle Voraussetzungen, verbindet sich
mit den fundamentalen Akten des
Menschen (Zeugung, Arbeit, Ernih-
rung, Heirat, Tod) und folgt histori-
schen Rhythmen und deren Archety-
pen (worunter Eliade, abweichend von
C. G. Jung, beispielhafte Vorbilder
versteht): die Jagerkulturen dem Tier,
die Ackerbaukultur der Fruchtbarkeit,
die Stadtkultur der Macht. Die Struk-
tur religioser Phinomene steht in
einem historischen Zusammenhang.
Es gibt — so Eliade — keine vollstindig
profane Existenz, trotz aller Gotter-
dimmerungen, trotz aller Theologien
ohne Gott. Das ist seine Antwort auf
die Frage, «wie der Mensch die
Schrecken der Geschichte ertrdgt».

Dominik Jost

1 Suhrkamp 1974. — 2 Suhrkamp 1980. —
3 Liibbe 1981. — 4 Kroner 1983. — 5 Suhr-
kamp 1981. — ¢ Reimer 1981. — 7 Insel
1983. — 8 Diederichs 1983. — ? Klett-Cotta
1981. — 10 Klett-Cotta 1983. — 1 «KKosmos
und Geschichte. Der Mythos der ewigen
Wiederkehr», Insel 1984. — 12 «Schama-
nismus und archaische Ekstasetechniky,
Suhrkamp 1975. — 13 «Yoga. Unsterblich-
keit und Freiheit», Insel 1977. -
14 «Schmiede und Alchemisten», Klett-
Cotta 1980. — 15 Rowohlt 1957. — 16 «Ge-
schichte der religiosen Ideen. Quellen-
texte», Herder 1981. — 17 Alister Hardy:
«Der Mensch — das betende Tier. Religio-
sitdit als Faktor der Evolution», Klett-
Cotta 1979.



	Das Buch

