Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Buch

Aufgearbeiteter Mythos

Zu den Tell-Publikationen von Heinz Lippuner und Heinrich Mettler?

«Wie ist's maoglich, vom Sinn und
Geist des Schauspiels eines Auslin-
ders, der die Schweiz nie sah, derart
angesprochen zu werden, dass wir die-
ses Schauspiel nach wie vor als Mythos
der eigenen Staatsgriindung erleben
konnen — auch nachdem wir die Kli-
schees der Rezeptionsgeschichte eini-
germassen durchschaut haben?»

Das Erstaunen, das sich in dieser
Frage artikuliert, ist das Erstaunen
uber eine noch immer wirkmichtige
Konstellation, iiber ein aussergewohn-
liches Phanomen, das sich auch folgen-
dermassen umschreiben ldsst: Wenn
es je einem Ausldnder gelungen ist,
sich in die sogenannten inneren Ange-
legenheiten eines fremden Volkes oder
Landes einzumischen, dann dem deut-
schen Klassiker Friedrich Schiller mit
seinem «Wilhelm Tell» in die inneren
Angelegenheiten oder sogar in die in-
nerste, ureigenste Angelegenheit der
Schweiz, namlich in den Versuch, eine
Antwort auf die Frage nach ihrem
Selbstverstandnis, ihrer nationalen
Identitédt zu finden.

Heinz Lippuner und Heinrich Mett-
ler, Privatdozenten fiir Germanistik
an der Universitit Ziirich, haben es
nicht beim Erstaunen iiber den wohl
einmaligen Fall von geschichts- und
bewusstseinsbildender = Einmischung
bewenden lassen. Zusammen mit «Stu-
denten und Gymnasiallehrern aller

Semester- und Dienstaltersstufen» ha-
ben sie ein zweibdndiges Tell-Kom-
pendium erarbeitet, «das paradoxer-
weise den Zweck hat, dass der Tell
weiterhin ein Vorhaben bleibe». Die
beiden Biande, denen, wie zu erfahren
war, noch ein dritter folgen soll, stel-
len den Versuch einer kritischen Auf-
arbeitung eines Mythos dar, eine Art
Bestandsaufnahme, deren Thema -
mit dem Titel eines Buches von Leszek
Kolakowski formuliert — «die Gegen-
wdrtigkeit des Mythos>» ist.

Mag die Frage, was Mythen sind,
im Einzelfall oft schwer zu beantwor-
ten sein, so ist eines doch gewiss: dass
es sich bei ihnen um etwas handelt,
mit dem man sich immer wieder ein-
mal intensiv und — wie die beiden Pu-
blikationen zeigen — auch extensiv be-
schiftigt, weil sie, die Mythen, die Ge-
miiter beschiftigen. «Mythen haben
einen langen Atem», bemerken einmal
die Herausgeber und Hauptautoren.
Was ihre Arbeit am Tell-Mythos und
seiner Schillerschen Form betrifft, so
umschreiben sie damit aber auch ihre
eigene Kondition als Privatdozenten
und Gymnasiallehrer. Aus dieser be-
ruflichen Situation ergab sich fiir sie
die alle Beitrage bestimmende litera-
turwissenschaftliche und didaktische
Perspektive: «Der Lehrer wird als
Lernender angesprochen, der Litera-
turwissenschaftler auch als Lehrer.»



252

Didaktik und Forschung, Wissen-
schaft und Schule — diese Aspekte,
die letztlich nicht voneinander zu tren-
nen sind, haben ihr Gemeinsames
darin, dass es in der Literaturwissen-
schaft immer um Vermittlung dichte-
rischer Texte an Leser geht. Fiir beide
Biande gilt die grundlegende Auffas-
sung, «dass genaues Verstehen eines
literarischen Textes in seiner Zeitge-
bundenheit — stamme er aus einer ge-
genwartsnahen oder -fernen Epoche —
zur Verstindigung untereinander und
mit sich selbst, in der eigenen und der
gemeinsamen Situation der Gegenwart
beitrigt. Literaturunterricht setzt sich
damit ins Spannungsfeld der Offent-
lichkeit und begreift sich selbst als
eine Form von Offentlichkeit.» Inso-
fern wenden sich die beiden Biicher
«an jedermann, der bereit ist, sich auf
Wilhelm Tell einzulassen, um auf die
Hohe der eigenen Zeit zu kommen,
wie sehr diese Hohe auch als Niede-
rung oder gar als Abgrund eingestuft
werden mag>».

Die Verfasser und mit ihnen alle,
die an den Tell-Seminaren und Tell-
Publikationen nicht nur teilgenom-
men, sondern auch mitgearbeitet und
mitgeschrieben haben, sind von der
These ausgegangen, «es sei der ,Tell
von der Lektiire her neu anzugehenx.
Sicherlich ist dies eine Selbstverstind-
lichkeit. Aber wie oft gerade das
Selbstverstindliche vernachlédssigt
wird, das zeigt die im zweiten Band
ausfiihrlich dokumentierte Auseinan-
dersetzung mit Schillers «Wilhelm
Tell» und mit dem Tell im allgemei-
nen, d.h. mit dem Tell-Mythos und
seinen unterschiedlichsten Verwen-
dungs- oder Nutzungsarten. Tell ist
wirklich ein «fiirwahr reich beladener
Nationalheld» mit internationalem

AUFGEARBEITETER MYTHOS

Ruf oder Image. Ohne ihn wiren Ka-
rikaturisten und Werbeleute um einen
bedeutenden multimedialen Botschaf-
ter darmer. Und auf ihn — mit oder
ohne Armbrust — haben sich im Lauf
der Geschichte schon viele berufen,
die in ihm die Verkorperung einer
Idee oder Ideologie sahen: Protestan-
ten, Katholiken, Revolutionire, Reak-
tiondre, Sozialisten, Faschisten, Bol-
schewiken, Blumenkinder, El-Fatah-
Terroristen, nationalistische Xenopho-
ben und auch die sogenannten Par-
teien der Mitte. Tell, das heisst: einer
fiir alle und fiir jeden der rechte Mann
zur rechten Zeit am rechten Ort. An-
gesichts all dieser ideologischen, natio-
nalen, parteiischen, sektiererischen
oder individuellen Aneignungsver-
suche driangt sich dem Leser der Ein-
druck auf, es ginge in der Tell-Rezep-
tionsgeschichte mehr oder weniger im-
mer um die Frage: Wer griisst wann,
wo und warum wessen Hut? Ausge-
sprochen «wilhelmtellhaft> (Robert
Walser) verhielten sich fast alle, die
sich in der Tell-Diskussion zu Wort
gemeldet haben. Auch Max Frisch er-
weist sich mit seinem «Tell fiir die
Schule» eigentlich als ein Tell, der
den Gruss oder «Gewohnheitsknix»
(Robert Walser) sowohl vor Schillers
«Agitprop-Stiick des deutschen Idea-
lismus»> (Max Frisch) als auch vor
dem, was daraus wurde, verweigert.
Schillers Text, der durch literatur-
wissenschaftliche Arbeit neu erschlos-
sen und «wieder zum Brennpunkt
mannigfacher Problemstellungen»
werden soll, steht besonders im Mit-
telpunkt des ersten Bandes mit seinen
Interpretationen, konzentrierten Text-
analysen, Hinweisen zum Unterricht
und vielfiltigen Materialien, die dem
Leser/Lehrer zur Verfiigung gestellt



AUFGEARBEITETER MYTHOS

werden. Dennoch liegt aber keine
blosse Materialiensammlung zum
Thema «Tell gestern, heute und mor-
gen» vor. Andererseits ist jedoch auch
nicht «ein Rezept oder gar fertig Ge-
kochtes und Zubereitetes» zu erwar-
ten, «das den Schiilern lediglich noch
zu servieren» ware. Das widerspriache
der Pramisse, «<wieder am Text zu ler-
nen» und ihn «als ein eigentliches Re-
servoir an thematischen Ansdtzen» zu
lesen.

Zwar riickt im zweiten Band die
Doppelfrage, «was Wilhelm Tell mit
der Schweiz bzw. die Schweiz mit Wil-
helm Tell zu tun hat», ins Zentrum.
Aber ohne stindige Orientierung am
Text konnte sie nicht beantwortet wer-
den. Ohne Text gibt es keinen Kon-
text. Der Text wird zum Mittelpunkt
eines Verweisungszusammenhangs.
Zum ersten Mal werden Schillers
«produktive Rezeption» von Goethes
dritter Schweizer Reise und die Vor-
formen der Tell-Gestalt in Schillers
Werk detailliert und umfassend darge-
stellt. Auf dem Hintergrund dieser so-
zusagen werkimmanenten Rezeptions-
und Entstehungsgeschichte, zu der
auch der literatur- und geistesge-
schichtliche Horizont gehort, erhilt
dann auch die als produktive Aneig-
nung zu begreifende nationale Rezep-
tion des «Wilhelm Tell» ihre beson-
deren Dimensionen. Dank Schillers
schopferischer Rezeptions- und Ge-
staltungsarbeit fand der Tell-Mythos
seine offentlich-rechtliche, seine kano-
nisch-normative Form. Schillers Text
wurde noch vor der Griindung des
Bundesstaates gleichsam zum dichte-
risch-literarischen Grundgesetz der
Confoederatio Helvetica und spiter
dann zum «<«nationalen Einmaleins»
(Werner Diiggelin). «Das Geschichts-

253

bild eines Dichters kam dem Selbst-
bildnis des Volkes so entgegen, dass
beide Vorstellungen zu einer nationa-
len Ideologie verschmolzen. Die
Schweizer glaubten, Gottfried Keller
zufolge, tatsdchlich ,so zu sein, wie
Schiller das Volk darstellte’.»

Was bleibt, kann man da nur sa-
gen, stiften manchmal doch die Dich-
ter, besonders wenn sie so wirkdsthe-
tisch und adressatenorientiert vorge-
hen wie Schiller und sich auch ein so
aufnahmebereites Publikum suchen
und finden. Schiller ist gegliickt, wo-
von Gottfried Keller triumte, namlich
«mit der Allmacht der Einbildungs-
kraft in die Wirklichkeit eingreifen zu
konnen». Er wollte — so schrieb er in
einem Brief vom 27. Oktober 1803 —
mit dem «Wilhelm Tell» «den Leuten
den Kopf wieder warm machen. Sie
sind auf solche Volksgegenstinde ganz
verteufelt erpicht, und jetzt besonders
ist von der schweizerischen Freiheit
desto mehr die Rede, weil sie aus der
Welt verschwunden ist.» Schiller hat
erreicht, was er wollte, wenn auch
nicht unmittelbar (denn die ersten
Reaktionen von Schweizern auf sein
Drama waren «merkwiirdig lau»), so
doch auf die Dauer. «Wer heute vom
Wilhelm Tell spricht, denkt unweiger-
lich an Schillers Schauspiel.» Seine
energisch verfolgte Vorstellung von
der Erziehung des Menschen durch
die Kunst ist mit dem «Wilhelm Tell»
auf einmalige Weise realisiert worden,
man mag sich dafiir bedanken oder
auch nicht. Diese Dichtung hat «im
vollen Sinn des Wortes» Geschichte
gemacht, macht sie immer noch und
wird sie weiterhin machen. Auch in
Zukunft werden sich die Gemiiter
oder Kopfe am Tell-Mythos erwdarmen
oder erhitzen. Zu Handgreiflichkeiten,



254

wie sie Mani Matter in seiner Tell-
Moritat schildert, muss es jedoch nicht
unbedingt kommen:

«die einte die vo oschterrych
die ndh fiir d’'wach partei

die andre die vo altdorf fiir
de tdll — ei schlegerei

mit helebarde cartonschwdirt
gulisse schloh si dry

dr tdll ligt undrem gessler scho
da mischt dr saal sech y»

AUFGEARBEITETER MYTHOS

1Heinz Lippuner / Heinrich Mettler:
Schillers «Tell» — fiir die Schule neu ge-
sehen. Pidagogischer Verlag Schwann,
Diisseldorf 1980. — Heinrich Mettler /
Heinz Lippuner: «Tell» und die Schweiz
— die Schweiz und «Tell». Ein Schulbei-
spiel fiir die Wirkkraft von Schillers
«Wilhelm Tell», ihre Voraussetzungen
und Folgen. paeda media genossen-
schaftsverlag, Thalwil 1983.

Rainer Hoffmann

«So steht das Kind allein in der Welt. . .»

Zur Neuausgabe des Romans «Der Tod und das Piippchen»

von Cécile Ines Loos?

«Ein Kind kommt in die Welt. In der
Welt geht es in eine Stadt und in der
Stadt in ein Haus. Im Haus findet es
Leute, die es erwarten und die auf sein
Kommen geriistet sind. Mit diesen
Leuten, die auf das Kind warten, muss
es sein Spiel beginnen, und es kann
ihm niemand sagen, wie es anfangen
soll. Das ist alles ein Risiko.»

Mit solch eigentiimlichem Zauber,
mit diesem Wissen um die Schicksal-
haftigkeit menschlichen Beginnens
setzt ein Roman ein, der wie selten
einer in der schweizerischen Literatur
der jiingeren Vergangenheit den Aus-
spruch «habent sua fata libelli» fiir
sich beanspruchen kann. Vorerst steht
nicht einmal seine genaue Entstehungs-
zeit fest; immerhin wird er in der Ab-
teilung «Buch und Schrifttum» der
Schweizerischen Landesausstellung
von 1939 als demnichst zu erwarten-
des Buch angekiindigt. Seine Autorin,

Cécile Ines Loos, hiatte ihn am liebsten
in der Deutschen Verlagsanstalt Stutt-
gart herausgebracht, wo zuvor schon
ihre beiden Romane «Matka Boska»
(1929) und «Die Riitsel der Turandot»
(1931), mit denen sie einen raschen,
aber leider auch kurzlebigen Erfolg
erzielt hat, erschienen waren. Da aber
der Verlag aus nicht ganz nachvoll-
ziehbaren Griinden das Manuskript
ablehnt, tritt dieses eine Odyssee an
und figuriert schliesslich 1939 im Ver-
lag der Schweizer Biicherfreunde, Zii-
rich, einem halb klubmaissig organi-
sierten, halb auf den Buchhandel aus-
gerichteten Unternehmen. Allerdings
gelangt der Roman niemals in einen
tatsachlichen oOffentlichen Verkauf,
worliber sich die Autorin mehrmals
beschwert, zumal sie auch in finanziel-
ler Hinsicht hochst unzulidnglich ent-
schiadigt worden ist. Auch die Bemii-
hungen Martin Hiirlimanns, den Ro-



ZU CECILE INES LOOS

man in seinem Atlantis-Verlag zu ver-
offentlichen, schlagen fehl und schei-
tern an den Machenschaften der St.
Galler Druckerei Zollikofer, an die
das Buch nach der Liquidation des
Verlags der Schweizer Biicherfreunde
tibergegangen ist und iibrigens damit
noch lange nicht den endgiiltigen
Eigentiimer gefunden hat. — Gerade
weil der Roman «Der Tod und das
Piippchen» nicht mehr greifbar gewe-
sen ist, sind die uneigenniitzigen Be-
miithungen des heutigen Herausgebers
Charles Linsmayer — er hat u. a. die
Reihe der Ex Libris «Friihling der Ge-
genwart», jene Edition von Schweizer
Romanen zwischen 1890 und 1950,
sorgfiltig betreut — als grosses Ver-
dienst zu werten. Mit seltener Behut-
samkeit und Sorgfalt ist er den Spuren
der Basler Schriftstellerin nachgegan-
gen, hat ihre biographischen Stationen
einer tragischen Irrfahrt ans Licht ge-
hoben und vor allem ihr Werk einer
heutigen Leserschaft neu zuginglich
gemacht. In der erwidhnten Reihe
«Friihling der Gegenwart» ist denn
auch im Friihling 1983 ihr Roman
«Hinter dem Mond>» erschienen, der
kurz nach dem Buch «Der Tod und
das Piippchen» entstanden sein muss
und erstmals 1942 publiziert wurde.
Beide Werke verarbeiten den autobio-
graphischen Stoff eines Lebens, das in
bedrangender Schwere und Bitterkeit
abgelaufen ist. Nur die Kindheit
scheint da wie ein Stiick des vorweg-
genommenen Paradieses heriiber, und
nicht umsonst beschworen beide Ro-
mane in ihrem ersten Teil diese friihe
gliickhafte Lebensphase.

Obwohl die Autobiographie so sehr
das Handlungsmuster pragt, kann hier
der Lebenslauf der Autorin nur kurz
skizziert werden. 1883 wird Cécile

255

Ines Loos als fiinftes Kind eines Orga-
nisten in Basel geboren, verliert aber
frithzeitig beide Eltern. Eine in Burg-
dorf lebende Freundin der Mutter
nimmt sich des Tochterchens an, stirbt
aber nach einigen Jahren an der Ge-
burt ihres ersten Kindes. Zum zweiten
Mal mutterlos, tritt Cécile Ines Loos
1893 als Zogling ins Waisenhaus der
Viktoria-Stiftung im stadtbernischen
Vorort Wabern ein. Die streng pieti-
stische und iiberdies hartherzige Atmo-
sphiare dieser Anstalt findet spiter
wiederholt ihren literarischen Nieder-
schlag. 1901 absolviert Cécile Ines
Loos das Kindergirtnerinnen-Seminar
der Berner «Neuen Midchenschule»
und ist zwischen 1902 und 1911 als
Erzieherin im In- und Ausland titig.
1911 bringt sie in Mailand ihren einzi-
gen Sohn Leonardo, das Kind einer
nichtehelichen Verbindung, zur Welt.
Dieses Ereignis und dessen Vorge-
schichte stiirzen sie immer wieder in
schwere seelische Krisen, die sie in den
folgenden zehn Jahren hiufig den Ort
wechseln lassen. Ab 1922 lebt sie wie-
der in Basel, widmet sich ab 1925 aus-
schliesslich der schriftstellerischen Té-
tigkeit. Allerdings fiihrt sie fast bis zu
ihrem Tod im Jahr 1959 einen unab-
lassigen Kampf um ihren Lebensunter-
halt; sie wird eine echte «poéte mau-
dite», welche die quidlende Spannung
zwischen einer kriafteheischenden Be-
rufung und zermiirbenden Hilfsarbei-
ten, zwischen dem Ansturm der Phan-
tasie und den unzulidnglichen Alltags-
bedingungen ertragen muss. Ihr Weg
gewinnt in mancher Hinsicht paradig-
matische Ziige, weil er das Modell
einer tragischen Kiinstlerinnenbiogra-
phie abgibt, fiir die wir heute, hundert
Jahre nach der Geburt dieser Autorin,



256

vielleicht gescharftere Sinne mitbrin-
gen.

«Der Tod und das Piippchen» greift
nun die frithen Jahre der Dichterin
heraus. Ihre Hauptfigur ist das Mad-
chen Michaela Tanner, das zu Beginn
des Romans ungefihr vier Jahre zdhlt
und mit seiner Konfirmation und dem
gleichzeitigen Austritt aus der Anstalt
das Buch beschliesst. Als Waise wichst
es in der kinderlosen Familie des ver-
moglichen  Druckereibesitzers von
Travo auf, in der Luft eines grossbiir-
gerlichen Haushalts mit der Herrlich-
keit von Pliischvorhingen, gekriusel-
ten Riischen, dem Samtsofa mit Sei-
denkissen und Quasten, den lauschi-
gen Gartenhduschen und der Hinge-
matte, worin der Hausherr sommers
seine Siesta abhilt. In diesem «Haus
zum Pelikan» wickelt sich der Faden
einer behiiteten Kindheit ab, in Gesell-
schaft einer Tante, des Frauleins Ka-
tarina von Travo, der Magd Anna, vor
allem aber der Zweitmutter, einer in
jeder Beziehung liebenswerten Dame.
Friihzeitig tritt die Puppe ins Leben
des Kindes ein, fast so gross wie das
Kind und daher «ein Kind des Kin-
~des»: Es ist Olga, die Puppe mit dem
Russenkopf, den braunen Locken aus
echten Haaren und dem goldenen
Kamm mit einem blauen Stein — ein
Geschenk der russischen Verwandten
der Hausherrin. Und weil das Kind,
durch frithe Todeserfahrungen ge-
pragt, alles Lebendige vom Verlust be-
droht weiss, schliesst es sich um so
enger an die Puppe an, denn man wird
ithm sagen: «Du hast keinen Vater und
keine Mutter, nicht einmal ein Tant-
chen gehort dir. Das sind alles fremde
Menschen, die gehen eines Tages einen
fremden Weg, weil sie nicht dasselbe
Blut tragen wie du. Diese Bahnen miis-

ZU CECILE INES LOOS

sen sich wieder losen . .. wir sind alle
unseres Lebens nicht mdchtig, nicht
fihig, seinen Gang zu bestimmen.
Aber die Puppe gehort dir. Sie wird
das Einzige sein, was dir gehort. So
lerne dich beizeiten halten an das, was
dir allein und einzig gehort, so bist du
nie verlassen.» Damit klingt das Dop-
pelmotiv Tod/Puppe an, das Cécile
Ines Loos konsequent in ihrem Roman
weiterfiihren wird (schon der Roman
«Hinter dem Mond» hat ihre Bega-
bung fiir die Motivfithrung verraten).
Beide sind fast unaufldslich miteinan-
der verschwistert, wie es ja schon die
poetische Titelgebung des Romans an-
deutet; beide stellen sich doch auch
wieder in Gegensatz zueinander. Denn
so sehr das Leben alles ausspart und
dem Kind nur den Tod und das Piipp-
chen iberldsst, so sehr auch verweist
die Puppe das Mddchen wieder in den
Lebensbezirk zuriick, denn sie ist es,
welche Michaela in der Silvesternacht
vor dem Erfrierungstod im Wald ret-
tet.

Hierhin hat sich das Mddchen in sei-
ner abgrundtiefen Not gefliichtet, um
den Peinigern der Anstalt zu entgehen.
Nach dem Tod der Zweitmutter ist es
seinerzeit wegen einer geringfiigigen
kindlichen Untat und vor allem auf
Betreiben der kiinftigen zweiten Frau
von Travo hin in die Anstalt eingelie-
fert worden, als ein Fall von Ver-
stocktheit, welcher der Besserung be-
diirfe (gleichwohl muss die psycholo-
gische Motivation unzureichend an-
muten, denn es erscheint wenig glaub-
haft, dass Herr von Travo seinen eige-
nen Willen so wenig durchzusetzen
vermochte. Allerdings wies schon der
Roman «Hinter dem Mond>» dhnliche
Schwachstellen auf, wie denn die psy-
chologisch begriindete Entwicklung der



ZU CECILE INES LOOS

Romanfiguren nicht eine Stdrke dieser
Autorin zu sein scheint). Aus einer
Welt der Schlittschuhpartien und Lek-
kereien, der Samtkleidchen und Sei-
dentaschentiicher fillt Michaela dem
Moloch «Anstalt» zu. Blechnidpfe mit
einem unansehnlichen Essen, graue
Hauser, kalte Schlafsdle, grobe An-
staltsrocke, Priigel liber Priigel: das ist
die tagliche Wirklichkeit: «Ausser der
Anstalt gab es nichts mehr. Wenn man
in sie eingetreten war, war man von ihr
aufgefangen wie von einem Ungeheuer
und wurde selber darin Teil dieses Un-
geheuers.» Cécile Ines Loos dussert
hier und an anderen Stellen massive
Kritik am Anstaltswesen ihrer Zeit und
gibt damit ihrem Roman eine deut-
lich sozialkritische Komponente. Ver-
bunden damit ist der religionskritische
Aspekt: das Leiden an der Enge einer
stark normativ gepriagten kirchlichen
Gruppierung, wie sie der Anstalt vor-
gestanden hat. Einmal sagt Michaela
zu einem anderen Kind der Anstalt:
«Weisst du, ich mochte eine neue Kir-
che bauen, mit vielen, vielen Fenstern
und Tiiren.» — Dass aber Michaela die
qualvollen Anstaltsjahre durchsteht,
griindet in der Unversehrbarkeit ihrer
Seele. Zwar hat die Anstalt die jedem
Menschen eigene Geheimnishaftigkeit,
welche die Autorin in ihrem schodnen
Eingangskapitel beim Namen nennt,
zerstoren wollen, indem sie Gleich-
schaltung erzwang. Aber Michaela
lasst sich nicht beirren.

Was man als Verstocktheit riigt, ist
gerade ihre Starke: diese dussere Reak-
tionslosigkeit, welche die Angriffe nie-
mals bis auf den Grund der eigenen
Seele sinken ldsst. Denn das Kind in
seinem Phantasiereichtum hat schon
langst fiir sich eine Antwort gefunden:
Weil es als Waise niemandem gehort,

257

ist es Gott zu eigen, «die verlorenge-
gangene Prinzessin Gottes», und das
Piippchen ist in diesem Bund einge-
schlossen.

Hier spiirt der Leser eine der Auto-
rin eigene Gewissheit heraus. Denn so
sehr sie einerseits dussere Einfliisse als
drastische Pragungen auf ein Men-
schenleben nachzeichnet, so wenig
hingt sie andrerseits einer Milieutheo-
rie nach. Vielmehr ldsst sie sich von
einer Art Schicksalsglauben leiten, ge-
miss dem ein menschliches Wesen
seine Bestimmung aus der Ewigkeit in
die Welt bringt, als ein Geheimnis,
welches das Fassungsvermogen der
Menschen iibersteigt: «So steht das
Kind allein in der Welt, umgeben von
seinen Sternen ...» Cécile Ines Loos
hat sich intensiv mit Astrologie be-
schiftigt und hierin wohl eine Bestiti-
gung ihrer Ansichten gefunden; auch
ihre Religiositit, u. a. beeinflusst von
der buddhistischen Lehre, hatte im
Verlauf eines schwierigen Lebens ganz
eigene Ziige gewonnen und strahlte
Trostlichkeit aus.

Trostlich klingt denn auch dieser
Roman aus, weil er den Glauben an
«das Namenlose und das Wortlose, das
uns leitet», eroffnet. Und all das Er-
schiitternde, welches dieses Buch mit-
teilt, wird letztlich von ihm getragen.
Daneben bedient sich Cécile Ines Loos
auch meisterlich einiger literarischer
Kunstgriffe, um das Erschreckende zu
formen. Da ist ihr deutlicher Sinn fiir
Ironie und trockene Komik, wie er
sich z. B. in den Figurenbeschreibun-
gen der Magd Anna und der Stiefmut-
ter Amelie Kiipfer, einer «femme par-
venue», manifestiert. Da wechselt sie
andrerseits eigentiimlich die Erzihl-
optik; einmal berichtet sie aus der
Sicht des Kindes, ein andermal wieder



258

aus dem Blickpunkt einer gleichsam
tibergeordneten, oft fast aussermensch-
lichen Instanz. Damit schafft sie sich
selbst, aber auch dem Leser Distanz zu
den Ereignissen. Allemal beriihrend
aber bleibt der Ton, den sie immer ein-
halt; er scheint von weither zu kom-
men, aus einem Makrokosmos der
Sterne und ihrer Geheimnisse, und
dringt dann doch ins Allernidchste, die
eigene Seele. So ist dem Leser mit die-
ser Neuausgabe, die Charles Lins-

ZU CECILE INES LOOS

mayer wiederum mit einem kenntnis-
reichen Nachwort versehen hat, ein
kostbares Lebensbuch in die Hand ge-
ben.

Beatrice Eichmann-Leutenegger

1 Cécile Ines Loos, Der Tod und das
Piippchen. Roman. Neu herausgegeben
und mit einem Nachwort versehen von
Charles Linsmayer. — edition kiirz, Kiis-
nacht/Ziirich 1983.

Sehnsucht nach dem «menschlichen Menschen»

Zu einem Band Erzidhlungen von Arthur Hany

Wenn ein formbewusster Lyriker wie
Arthur Hdny als Erzahler auftritt, so
kann man sicher sein, dass er auch als
solcher auf stilkiinstlerisches Niveau
hélt. In einer gleichmaissig sorgfalti-
gen, vielerlei Situationen angemesse-
nen Sprache sind denn auch die vier-
zehn Erzahlungen geschrieben, die
Hiny in dem Band «Ich bleibe auf
Elba» 1 vorlegt. Von einem Teil dieser
Geschichten darf man vermuten, sie
seien freie Variationen iiber person-
lich Erlebtes, andere sind eher erzih-
lerische Veranschaulichungen von
Ideen. Die Liebesgeschichten, vier an
der Zahl, entfernen sich manchmal be-
trichtlich von landldufiger Wirklich-
keit. Thr optimistischer Grundzug hat
in der heutigen Literatur nicht viel
Verwandtes. Der Kandidat der Philo-
sophie zum Beispiel, der von einer ehe-
maligen italienischen Geliebten iiber-
raschend die Nachricht bekommt, sie

habe ein Kind von ihm geboren, und
sich darauf ohne Bedenken und Aus-
fliichte zur Vaterpflicht bekennt, ist
offenbar kein Strindbergianer. Gliick
in der Liebe sei nicht verboten, scheint
Hiany uns sagen zu wollen, lasst aber
seine Liebhaber doch wohl auf allzu
problemlose Weise gliicklich werden.
Deutlicher ist der autobiographische
Einschlag und gewichtiger der Pro-
blemgehalt jener Geschichten, deren
Leitmotive dem Lehrerberuf des Ver-
fassers entstammen. In mancherlei Ab-
wandlung bekunden sie das nostalgi-
sche Unbehagen eines von humanisti-
scher Kultur gepriagten Menschen in
der modernen Zivilisation. Zwar gibt
es noch das Idyll eines Altphilologen,
der bloss von den eigenen Kindern in
der Arbeit gestort wird und spazieren-
gehend davon triumen kann, wie das
Leben sein sollte. Meist aber leiden die
Lehrer und Gelehrten Hinys unter



ZU ARTHUR HANY 259

schlimmeren Stdorungen, sind nur
«diirftig abgeschirmt gegen das Jahr-
hundert», das sie, zur Resignation nei-
gend, als libermichtig-feindselig emp-
finden. An den kranken Holderlin
erinnert ein gescheiterter, bei den
Eltern wohnender Schulmeister, der
sich wirren Geistes mit Ubersetzungen
aus dem Griechischen abmiiht. In
einer andern Erzdhlung erweist sich
die vermeintliche Renovation eines
ehrwiirdigen Akademiegebdudes als
dessen Abbruch - fiir den Lehrer, der
in das surrealistisch sich verfremdende
Geschehen hineingezogen wird, Sinn-
bild des Untergangs der von ihm ver-
tretenen Kultur. Vor dem Triimmer-
sturz fliichtet er in den Kloaken-
schacht und muss sich von einem be-
gleitenden impertinenten Schiiler be-
deuten lassen, so etwas zu erleben tue
ithm gut: «Sie hdtten sonst gemeint, die
Welt sei so wie in den Hirtengedichten
Vergils!» Realistisches Seitenstiick da-
zu ist eine Lateinstunde, in der die
Schiiler teils ungeschickt, teils wider-
borstig einen schwierigen Satz des Li-
vius zu ibersetzen versuchen. Sie
scheitern — und da der Verfasser die
Ubersetzung gleichfalls schuldig bleibt,
konnte man denken, er traue samt-
lichen Lesern, im Widerspruch zu der
geschilderten Schulmisere, iiberdurch-
schnittliche Lateinkenntnisse zu.
Wieder mit dem surrealistischen
Vexierspiegel arbeitet Hiany in der Er-
zahlung «Die Wassermusik». Uber den
Zweifel, dass einem Musiker in den
Untergangsschrecken eines Strassen-
bahnungliicks die Gnade zuteil wird,
im Geist eine angefangene Komposi-

tion zu vollenden, mag dem Leser die
suggestive Sprache hinweghelfen. Von
ihr profitiert das Unwahrscheinliche
auch in der Humoreske «Der Doppel-
giinger», einer drastischen Gegeniiber-
stellung von Hinys eigener gepflegter
Verskunst und ihrer Ubertragung ins
Modisch-Saloppe. Man geniesst diese
Kultursatire um so mehr, als sie in lie-
benswiirdige Selbstironie verpackt ist.
Fiir die beste der vierzehn Erzih-
lungen halte ich aber die, deren Titel
Hiny als Buchtitel gewidhlt hat, «Ich
bleibe auf Elba». Im Unterschied zu
dem bescheiden dahinddmmernden
Ubersetzer aus dem Griechischen hat
der Geistesgestorte auf FElba nicht
einen asthetischen, sondern einen
ethisch-utopischen Ehrgeiz. Er nennt
sich Napoleon den Anderen, will
fiir den kriegerischen Furor des
Ersten Siihne leisten, erldsst menschen-
und tierfreundliche lateinische Edikte,
denen niemand nachlebt, und halt
Ausschau nach dem «menschlichen
Menschen». Als einen solchen erkennt
er — was nichts als logisch ist — den
ferienhalber auf der Insel weilenden
Verfasser, seinen Schopfer, und heisst
ihn willkommen. Damit, dass Arthur
Hiny als Vorkdmpfer eines besseren
Menschentums nicht sich selber, son-
dern einen Narren vorfiihrt, unter-
streicht er seinen Kulturpessimismus,
der mit dem Optimismus der Liebes-
geschichten sonderbar kontrastiert.

Robert Mdichler

1 Arthur Hiny, Ich bleibe auf Elba.
Erzihlungen. Novalis Verlag, Schaffhau-
sen 1983.



260 ZU KONRAD LORENZ

Evolution und «Fortschritt»

Konrad Lorenz: «Der Abbau des Menschlichen» !

1.

Der Mensch 1984 — lasst sich sein Zu-
stand mit der vergleichenden Verhal-
tensforschung bestimmen? Konrad
Lorenz hat die wissenschaftliche Diszi-
plin, die er mit streng empirischen Un-
tersuchungen begriindete, zunehmend
zeitkritisch angewendet. Der Wissen-
schaftler wurde zum Bestsellerautor,
der Beobachter zum Mahner. «Die
acht Todsiinden der zivilisierten
Menschheit» sind bereits vor mehr als
zehn Jahren analysiert worden. Der
offenherzige Versuch, Einsichten der
Ethologie auf gesellschaftspolitische
Tendenzen zu beziehen, provozierte
Missverstindnisse. «Das sogenannte
Bose», 1963 erschienen, unterstelle, so
meinten Kritiker, Kriege seien unver-
meidlich. Der kategoriale Unterschied
zwischen Mensch und Tier, den Lo-
renz, allerdings auf dem Boden des
Darwinismus, herausarbeitet, wurde
iibersehen. Die Gefahr der Ideologisie-
rung war gegeben.

Anderseits exponiert sich Lorenz
auch dort, wo er die Befunde seiner
Wissenschaft mit ihren &kologischen
Konsequenzen ins Politische hinein
verlangert. Als Sprecher der «Gruppe
Okologie» amtierte der Ethologe mit
lakonischer Handfestigkeit («Okologie
ist nichts anderes als gescheite Okono-
mie») und half tatkriaftig mit, dass in
der Volksabstimmung vom Herbst
1978 die Inbetriecbnahme des einzigen
osterreichischen Atomkraftwerks am
Nein scheiterte.

Konrad Lorenz ist achtzig gewor-

den. Man hat ihm vorgeworfen, die
Grenzen seines Fachs ungebiihrlich
(weil fiir manche unbequem) {iber-
schritten zu haben. Dieser Einwand
diirfte auch gegeniiber seinem neuen
Buch «Der Abbau des Menschlichen»
erhoben werden. Er geht daneben.

Wenn Lorenz das Spiel der Krifte
als Grundprinzip der Evolution ver-
steht und deren vermeintliche Finalitdt
verneint, wenn er zum andern die Er-
forschung der Mensch-Tier-Analogien
nicht nur von Zahl und Statistik, son-
dern gleichzeitig von der Intuition
abhidngig macht, so gelten diese beiden
Kategorien auch fiir die biographische
Ganzheit des Achtzigjahrigen.

Schon als Schiiler entdeckte er das
Phinomen der Prigung bei Graugin-
sen. Aus Neugier systematisierte er,
was er beobachtet hatte, und erkannte,
dass Leben nie etwas Abgeschlossenes
sein kann; es «spielt» weiter. Wie spielt
es mit dem Menschen? — «Der Mensch
bleibt bis in sein Alter ein Werden-
der.» Als solcher nimmt Lorenz, bis
ins hohe Alter neugierig, Anteil am
stammesgeschichtlichen und kulturel-
len Entwicklungsgang der heutigen
Menschheit — und zwar iibergreifend
wissenschaftlich und intuitiv subjektiv,
gestiitzt auf die Thesen, dass Natur-
wissenschaft, Philosophie und deren
Praktikabilitit nicht in getrennte
Schubladen gehoren und dass «der
Vorgang des Wissens und das Objekt
des Gewussten» (S. 99) legitimerweise
nicht voneinander zu trennen sind.

So liest sich «Der Abbau des
Menschlichen» als ein exakter Riick-



ZU KONRAD LORENZ 261

griff auf frithere Lorenz-Arbeiten und
als ein temperamentvolles «Weiter-
spielen» von Gedanken und Hypothe-
sen ins Aktuelle hinein — getragen von
der wachsenden Sorge, dass Stammes-
geschichte und Zivilisation bald voll-
standig auseinanderklaffen konnten.

2

«Die Vorstellung, der Mensch sei das
von Anfang an festgelegte Ziel aller
Entwicklung, scheint mir das Para-
digma jenes verblendeten Hochmuts,
der vor dem Fall kommt», formuliert
Lorenz gegen Ende seines neuen
Buchs (S. 285). Dass der Mensch als
kleiner Bestandteil in die Stammesge-
schichte eingebunden ist, wird im Mit-
telteil vergleichend und relativierend
begriindet. Die Phylogenese verlduft
jedoch keineswegs determiniert; un-
entwegt erfinderisch-«intuitiv» nach
arterhaltender Zweckmaissigkeit ta-
stend, spielt sie sich durch die Zeit-
raume, mitunter im Zickzack, mitunter
in Sackgassen endend; damit beginnt
das Buch.

Viel spiter, im Zusammenhang mit
kulturkritischen =~ Ausserungen zum
heutigen passiven Unterhaltungsbe-
diirfnis, heisst es: «Spielen dagegen
(ist) der Inbegriff jener schopferischen
Aktivitit, ohne die wahres Menschen-
tum nicht bestehen kann» (S.228). —
Und zur Ungeplantheit der Phyloge-
nese lesen wir den Satz: «Vor allem
aber krinkt es den Menschen in seinem
Selbstgefiihl, dass er mit allen seinen
Belangen dem kosmischen Geschehen
so absolut gleichgiiltig ist» (S. 21).

In diesem Spannungsfeld stehen die
einzelnen Kapitel. Bleibt Hoffnung fiir
den Menschen? Lorenz bejaht am
Schluss die Frage mit ausgreifenden

Antworten, die sich an der Evolutions-
theorie orientieren.

3.

Die menschliche Kulturentwicklung
kann als Analogie zur Stammesge-
schichte verstanden werden. Auch sie
verlduft ungeplant, und die Selektions-
kriterien, die der Phylogenese partiell
drohen, lassen sich auch hier erken-
nen: die Selektion innerhalb der Arten
bewirkt, dass das «Spiel von allem mit
allem>» (S. 79) sich reduziert auf biolo-
gischen Informationserwerb iiber die
Eigenschaften des artgleichen Kon-
kurrenten, was eine volle Umweltan-
passung verhindert und die Entwick-
lung neuer Lebensformen blockiert. —
Die heutigen industriestaatlichen Kul-
turen mit ihrer massengesellschaft-
lichen Nivellierungstendenz sind in-
nerlich und dusserlich anfillig gewor-
den fiir bloss intraspezifische Selek-
tion; das interspezifische Wechselspiel
ist am Auspendeln; das Ende ist abzu-
sehen.

Kulturelle und stammesgeschicht-
liche Evolution zwingen dariiber hin-
aus zu einem direkten Vergleich: Der
Mensch besitzt ein phylogenetisches
Programm zur Anpassung an seine
Umwelt; die stetige Weiterentwicklung
dieses Inventars aber wird heute hoff-
nungslos iiberrundet durch die um ein
Vielfaches schneller verlaufende kul-
turelle, oder besser: technokratische
Evolution.

Lorenz demonstriert an zahlreichen
Analogie-Beispielen, wie urspriinglich
sinnvolle genetische Eigenschaften des
Menschen unter dem Zugzwang des
«Fortschritts» pervertieren und eine
radikale intraspezifische Selektion her-
aufbeschworen.



262

Eine Uberfunktion der (urspriing-
lich teleonomen, d. h. zweckmissig art-
erhaltenden) Ordnungsliebe fiihrt zum
Ausschliesslichkeitsanspruch des Be-
sitzdenkens — was die gegenseitige
Aggressivitit steigert. Aggressivitit
wird abgebaut durch personliche Be-
kanntschaft. Die heutigen Massenge-
sellschaften aber tendieren auf Ent-
personlichung, gefordert durch die
jetzt ordnungsnotwendige staatliche
Uberorganisation.

Jede Pflanze wichst und altert; aber
sie kennt die Winterruhepause. — Bei
hoheren Tieren ist bereits ein Drang
nach Wettbewerb nachzuweisen; aber
er ist ritualisiert, aus evolutiondren
«Niitzlichkeitserwdgungen» auf Le-
benserhaltung ausgerichtet. — Arbeits-
teilung ist ein normaler organischer
Vorgang; aber die Teile bleiben leben-
dig auf die Ganzheit des Organismus
bezogen.

Wachstumsstreben, Drang nach
Wettbewerb und Spezialisierung ge-
horen zum phylogenetischen Verhal-
tensinventar des Menschen. Aber im
kulturevolutiondren  Schienentempo
des 20. Jahrhunderts wird dieses In-
ventar zum Erreger epidemischer
Krankheiten. Das absolute Diktat des
Wachstums, irriger Glaubenssatz der
Industrie, bewirkt Zerstérung. Die
Konkurrenzgier, ihrer Hemm-Mecha-
nismen entblosst, zerstiickelt alle tra-
dierten Formen menschlicher Zuwen-
dung; auf globaler Ebene tendiert sie
ungewollt nicht auf Selbstbehauptung
einzelner, sondern auf Kkollektiven
Selbstmord aller. Spezialisierung, wie
sie die heutige Technokratie aufzwingt,
heisst nicht Zusammenwirken, son-
dern Isolation, Verzicht auf ganzheit-
liche Einsicht, damit Sinnentleerung
beziehungsweise Uberschitzung des je

ZU KONRAD LORENZ

Eigenen — «was wiederum zu einer ge-
fdhrlichen Verschiebung des Wirklich-
keitsbewusstseins fiihrt» (S.178). Ob-
jekt der Spezialisierung aber ist zu-
allermeist Nicht-Lebendiges; so gras-
siert «eine iibertriebene Vorstellung
davon, was fiir Menschen machbar
ist» (S. 178).

Lorenz ist nicht der erste, der solche
Zivilisationskritik vortriagt. Was seine
Ausserungen dingfest macht, ist der
stammesgeschichtliche und ethologi-
sche Raster. Dieser Raster zeigt aber
auch Ansatzpunkte fiir Hoffnung.

4.

Technomorphes Denken rechnet mit
dem Menschen als einer tabula rasa,
die beliebig beeinflussbar, werbetech-
nisch dressierbar, gleichzuschalten ist.
Dem widerspricht die Evolutionstheo-
rie. Ebenso wie die oben skizzierten
phylogenetischen Inventarbestandteile
gehort zum Menschen die Fahigkeit
zur Gestaltwahrnehmung. Lorenz um-
schreibt sie als das Vermogen, «eine
unglaublich grosse Anzahl von Einzel-
daten und gleichzeitig eine Unzahl der
zwischen diesen bestehenden Bezie-
hungen zu sammeln und auf sehr lange
Zeit zu bewahren» (S.256). In ihrer
Funktionsweise eines hochkomplizier-
ten intuitiven Rechenzentrums liefert
sie Datenmaterial fiir Wertempfindun-
gen, fiir das Empfinden von Harmo-
nien, «deren Komplikation so gross ist,
dass es den Umgang dessen, was wir
verstandesmdissig zu iiberblicken ver-
mogen, um ein Vielfaches iibertrifft»
(S.134). Der Szientismus unseres Jahr-
hunderts — die radikale Abkehr vom
Subjekt des Erkennens, der Glaube an
das nur objektiv Quantifizierbare — hat
die Gestaltwahrnehmung und damit



ZU KONRAD LORENZ

die Qualitdt des ganzheitlichen Erken-
nens verschiittet. Die Folgen solcher
linearen Vereinzelung sind angedeutet
worden.

Lorenz setzt seine Hoffnung auf die
Jugend. Das Wirklichkeitsbewusstsein
des Erwachsenen, der in der techno-
kratischen Kultur aufgewachsen ist,
lasst sich mit dem ethologischen Be-
griff der Pridgung vergleichen: es ist
nur schwer auszulGschen. Anderseits
entsteht vielleicht «dieses verzweifelte
Gefiihl der Sinnlosigkeit bei vielen
jungen Menschen daraus, dass sie nie
zu sehen bekommen, wie s ¢ h 6 n die
organische Schopfung ist. Das Emp-
finden fiir Schonheit und Harmonien
bedarf der Schulung» (S.238). Der
Lernvorgang konnte die Gefahr einer
intraspezifischen Selektion bannen; er
miisste im Geiste des Menschen jene
begrifflichen Komplexe neu begriin-
den, die «in sich geniigende Geschlos-
senheit und Einheitlichkeit» besitzen,
um mit anderen «in Wechselwirkung
Zu treten — nicht viel anders, als dies

263

die verschiedenen Arten der Lebe-
wesen im Verlauf der Evolution getan
haben>» (S. 140).

Der Lernvorgang ruft vielleicht
auch eine neue Anteilnahme am Mit-
menschen wach und iiberlagert damit
den uniformierenden Dirigismus heu-
tiger Industriegesellschaften. Vielleicht
kann so das Unheil rascher genetischer
Veranderungen in Richtung «Unter-
ordnung und Indoktrinierbarkeit»
(S. 207) verhiitet werden.

Im «vielleicht» liegen Hoffnung und
Aufruf: Nur wenn der Mensch zu er-
kennen lernt, dass die Evolution nicht
teleologisch auf ihn zugelaufen und
dass sie weiterhin unvorhersehbar ist,
kann er seine Freiheit und damit die
Verantwortung, auch politische Ver-
antwortung, wahrnehmen.

Roland Stiefel

1Konrad Lorenz, Der Abbau des
Menschlichen. R. Piper & Co. Verlag,
Miinchen 1983.



	Das Buch

