
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 3

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Aufgearbeiteter Mythos

Zu den Teil-Publikationen von Heinz Lippuner und Heinrich Mettler1

«Wie ist's möglich, vom Sinn und
Geist des Schauspiels eines Ausländers,

der die Schweiz nie sah, derart
angesprochen zu werden, dass wir dieses

Schauspiel nach wie vor als Mythos
der eigenen Staatsgründung erleben
können — auch nachdem wir die
Klischees der Rezeptionsgeschichte
einigermassen durchschaut haben?»

Das Erstaunen, das sich in dieser
Frage artikuliert, ist das Erstaunen
über eine noch immer wirkmächtige
Konstellation, über ein aussergewöhn-
liches Phänomen, das sich auch
folgendermassen umschreiben lässt: Wenn
es je einem Ausländer gelungen ist,
sich in die sogenannten inneren
Angelegenheiten eines fremden Volkes oder
Landes einzumischen, dann dem
deutschen Klassiker Friedrich Schiller mit
seinem «Wilhelm Teil» in die inneren
Angelegenheiten oder sogar in die
innerste, ureigenste Angelegenheit der
Schweiz, nämlich in den Versuch, eine
Antwort auf die Frage nach ihrem
Selbstverständnis, ihrer nationalen
Identität zu finden.

Heinz Lippuner und Heinrich Mettler,

Privatdozenten für Germanistik
an der Universität Zürich, haben es

nicht beim Erstaunen über den wohl
einmaligen Fall von geschichts- und
bewusstseinsbildender Einmischung
bewenden lassen. Zusammen mit
«Studenten und Gymnasiallehrern aller

Semester- und Dienstaltersstufen»
haben sie ein zweibändiges Tell-Kom-
pendium erarbeitet, «das paradoxerweise

den Zweck hat, dass der Teil
weiterhin ein Vorhaben bleibe». Die
beiden Bände, denen, wie zu erfahren

war, noch ein dritter folgen soll, stellen

den Versuch einer kritischen
Aufarbeitung eines Mythos dar, eine Art
Bestandsaufnahme, deren Thema -
mit dem Titel eines Buches von Leszek
Kolakowski formuliert - «die
Gegenwärtigkeit des Mythos» ist.

Mag die Frage, was Mythen sind,
im Einzelfall oft schwer zu beantworten

sein, so ist eines doch gewiss: dass

es sich bei ihnen um etwas handelt,
mit dem man sich immer wieder
einmal intensiv und - wie die beiden
Publikationen zeigen - auch extensiv
beschäftigt, weil sie, die Mythen, die
Gemüter beschäftigen. «Mythen haben
einen langen Atem», bemerken einmal
die Herausgeber und Hauptautoren.
Was ihre Arbeit am Teil-Mythos und
seiner Schillerschen Form betrifft, so
umschreiben sie damit aber auch ihre
eigene Kondition als Privatdozenten
und Gymnasiallehrer. Aus dieser
beruflichen Situation ergab sich für sie

die alle Beiträge bestimmende
literaturwissenschaftliche und didaktische
Perspektive: «Der Lehrer wird als
Lernender angesprochen, der
Literaturwissenschaftler auch als Lehrer.»



252 AUFGEARBEITETER MYTHOS

Didaktik und Forschung, Wissenschaft

und Schule - diese Aspekte,
die letztlich nicht voneinander zu trennen

sind, haben ihr Gemeinsames
darin, dass es in der Literaturwissenschaft

immer um Vermittlung
dichterischer Texte an Leser geht. Für beide
Bände gilt die grundlegende Auffassung,

«dass genaues Verstehen eines
literarischen Textes in seiner
Zeitgebundenheit - stamme er aus einer
gegenwartsnahen oder -fernen Epoche -
zur Verständigung untereinander und
mit sich selbst, in der eigenen und der
gemeinsamen Situation der Gegenwart
beiträgt. Literaturunterricht setzt sich
damit ins Spannungsfeld der
Öffentlichkeit und begreift sich selbst als
eine Form von Öffentlichkeit.» Insofern

wenden sich die beiden Bücher
«an jedermann, der bereit ist, sich auf
Wilhelm Teil einzulassen, um auf die
Höhe der eigenen Zeit zu kommen,
wie sehr diese Höhe auch als Niederung

oder gar als Abgrund eingestuft
werden mag».

Die Verfasser und mit ihnen alle,
die an den Teil-Seminaren und Teil-
Publikationen nicht nur teilgenommen,

sondern auch mitgearbeitet und
mitgeschrieben haben, sind von der
These ausgegangen, «es sei der ,TelV
von der Lektüre her neu anzugehen».
Sicherlich ist dies eine Selbstverständlichkeit.

Aber wie oft gerade das
Selbstverständliche vernachlässigt
wird, das zeigt die im zweiten Band
ausführlich dokumentierte
Auseinandersetzung mit Schillers «Wilhelm
Teil» und mit dem Teil im allgemeinen,

d. h. mit dem Teil-Mythos und
seinen unterschiedlichsten Verwen-
dungs- oder Nutzungsarten. Teil ist
wirklich ein «fürwahr reich beladener
Nationalheld» mit internationalem

Ruf oder Image. Ohne ihn wären
Karikaturisten und Werbeleute um einen
bedeutenden multimedialen Botschafter

ärmer. Und auf ihn - mit oder
ohne Armbrust - haben sich im Lauf
der Geschichte schon viele berufen,
die in ihm die Verkörperung einer
Idee oder Ideologie sahen: Protestanten,

Katholiken, Revolutionäre,
Reaktionäre, Sozialisten, Faschisten,
Bolschewiken, Blumenkinder, El-Fatah-
Terroristen, nationalistische Xenopho-
ben und auch die sogenannten
Parteien der Mitte. Teil, das heisst: einer
für alle und für jeden der rechte Mann
zur rechten Zeit am rechten Ort.
Angesichts all dieser ideologischen,
nationalen, parteiischen, sektiererischen
oder individuellen Aneignungsversuche

drängt sich dem Leser der
Eindruck auf, es ginge in der Tell-Rezep-
tionsgeschichte mehr oder weniger
immer um die Frage: Wer grüsst wann,
wo und warum wessen Hut?
Ausgesprochen «wilhelmtellhaft» (Robert
Walser) verhielten sich fast alle, die
sich in der Teil-Diskussion zu Wort
gemeldet haben. Auch Max Frisch
erweist sich mit seinem «Teil für die
Schule» eigentlich als ein Teil, der
den Gruss oder «Gewohnheitsknix»
(Robert Walser) sowohl vor Schillers
«Agitprop-Stück des deutschen
Idealismus» (Max Frisch) als auch vor
dem, was daraus wurde, verweigert.

Schillers Text, der durch
literaturwissenschaftliche Arbeit neu erschlossen

und «wieder zum Brennpunkt
mannigfacher Problemstellungen»
werden soll, steht besonders im
Mittelpunkt des ersten Bandes mit seinen

Interpretationen, konzentrierten
Textanalysen, Hinweisen zum Unterricht
und vielfältigen Materialien, die dem
Leser/Lehrer zur Verfügung gestellt



AUFGEARBEITETER MYTHOS 253

werden. Dennoch liegt aber keine
blosse Materialiensammlung zum
Thema «Teil gestern, heute und morgen»

vor. Andererseits ist jedoch auch
nicht «ein Rezept oder gar fertig
Gekochtes und Zubereitetes» zu erwarten,

«das den Schülern lediglich noch
zu servieren» wäre. Das widerspräche
der Prämisse, «wieder am Text zu
lernen» und ihn «als ein eigentliches
Reservoir an thematischen Ansätzen» zu
lesen.

Zwar rückt im zweiten Band die
Doppelfrage, «was Wilhelm Teil mit
der Schweiz bzw. die Schweiz mit
Wilhelm Teil zu tun hat», ins Zentrum.
Aber ohne ständige Orientierung am
Text könnte sie nicht beantwortet werden.

Ohne Text gibt es keinen Kontext.

Der Text wird zum Mittelpunkt
eines Verweisungszusammenhangs.
Zum ersten Mal werden Schillers
«produktive Rezeption» von Goethes
dritter Schweizer Reise und die
Vorformen der Teil-Gestalt in Schillers
Werk detailliert und umfassend dargestellt.

Auf dem Hintergrund dieser
sozusagen werkimmanenten Rezeptionsund

Entstehungsgeschichte, zu der
auch der literatur- und
geistesgeschichtliche Horizont gehört, erhält
dann auch die als produktive Aneignung

zu begreifende nationale Rezeption

des «Wilhelm Teil» ihre besonderen

Dimensionen. Dank Schillers
schöpferischer Rezeptions- und
Gestaltungsarbeit fand der Teil-Mythos
seine öffentlich-rechtliche, seine
kanonisch-normative Form. Schillers Text
wurde noch vor der Gründung des
Bundesstaates gleichsam zum
dichterisch-literarischen Grundgesetz der
Confoederatio Helvetica und später
dann zum «nationalen Einmaleins»
(Werner Düggelin). «Das Geschichts¬

bild eines Dichters kam dem Selbstbildnis

des Volkes so entgegen, dass

beide Vorstellungen zu einer nationalen

Ideologie verschmolzen. Die
Schweizer glaubten, Gottfried Keller
zufolge, tatsächlich ,so zu sein, wie
Schiller das Volk darstellte'.»

Was bleibt, kann man da nur
sagen, stiften manchmal doch die Dichter,

besonders wenn sie so wirkästhetisch

und adressatenorientiert vorgehen

wie Schiller und sich auch ein so
aufnahmebereites Publikum suchen
und finden. Schiller ist geglückt, wovon

Gottfried Keller träumte, nämlich
«mit der Allmacht der Einbildungskraft

in die Wirklichkeit eingreifen zu
können». Er wollte - so schrieb er in
einem Brief vom 27. Oktober 1803 -
mit dem «Wilhelm Teil» «den Leuten
den Kopf wieder warm machen. Sie

sind auf solche Volksgegenstände ganz
verteufelt erpicht, und jetzt besonders
ist von der schweizerischen Freiheit
desto mehr die Rede, weil sie aus der
Welt verschwunden ist.» Schiller hat
erreicht, was er wollte, wenn auch
nicht unmittelbar (denn die ersten
Reaktionen von Schweizern auf sein
Drama waren «merkwürdig lau»), so

doch auf die Dauer. «Wer heute vom
Wilhelm Teil spricht, denkt unweigerlich

an Schillers Schauspiel.» Seine

energisch verfolgte Vorstellung von
der Erziehung des Menschen durch
die Kunst ist mit dem «Wilhelm Teil»
auf einmalige Weise realisiert worden,
man mag sich dafür bedanken oder
auch nicht. Diese Dichtung hat «im
vollen Sinn des Wortes» Geschichte
gemacht, macht sie immer noch und
wird sie weiterhin machen. Auch in
Zukunft werden sich die Gemüter
oder Köpfe am Teil-Mythos erwärmen
oder erhitzen. Zu Handgreiflichkeiten,



254 AUFGEARBEITETER MYTHOS

wie sie Mani Matter in seiner Tell-
Moritat schildert, muss es jedoch nicht
unbedingt kommen:

«die einte die vo öschterrych
die näh für d'wach partei

die andre die vo altdorf für
de täll - ei schlegerei

mit helebarde cartonschwärt
gulisse schlöh si dry

dr täll ligt undrem gessler scho
da mischt dr saal sech y»

1 Heinz Lippuner / Heinrich Mettler:
Schillers «Teil» - für die Schule neu
gesehen. Pädagogischer Verlag Schwann,
Düsseldorf 1980. - Heinrich Mettler/
Heinz Lippuner: «Teil» und die Schweiz

- die Schweiz und «Teil». Ein Schulbeispiel

für die Wirkkraft von Schillers
«Wilhelm Teil», ihre Voraussetzungen
und Folgen, paeda media genossen-
schaftsverlag, Thalwil 1983.

Rainer Hoffmann

«So steht das Kind allein in der Welt...»
Zur Neuausgabe des Romans «Der Tod und das Püppchen»
von Cécile Ines Loos1

«Ein Kind kommt in die Welt. In der
Welt geht es in eine Stadt und in der
Stadt in ein Haus. Im Haus findet es

Leute, die es erwarten und die auf sein
Kommen gerüstet sind. Mit diesen
Leuten, die auf das Kind warten, muss
es sein Spiel beginnen, und es kann
ihm niemand sagen, wie es anfangen
soll. Das ist alles ein Risiko.»

Mit solch eigentümlichem Zauber,
mit diesem Wissen um die Schicksalhaftigkeit

menschlichen Beginnens
setzt ein Roman ein, der wie selten
einer in der schweizerischen Literatur
der jüngeren Vergangenheit den
Ausspruch «habent sua fata libelli» für
sich beanspruchen kann. Vorerst steht
nicht einmal seine genaue Entstehungszeit

fest; immerhin wird er in der
Abteilung «Buch und Schrifttum» der
Schweizerischen Landesausstellung
von 1939 als demnächst zu erwartendes

Buch angekündigt. Seine Autorin,

Cécile Ines Loos, hätte ihn am liebsten
in der Deutschen Verlagsanstalt Stuttgart

herausgebracht, wo zuvor schon
ihre beiden Romane «Matka Boska»
(1929) und «Die Rätsel der Turandot»
(1931), mit denen sie einen raschen,
aber leider auch kurzlebigen Erfolg
erzielt hat, erschienen waren. Da aber
der Verlag aus nicht ganz
nachvollziehbaren Gründen das Manuskript
ablehnt, tritt dieses eine Odyssee an
und figuriert schliesslich 1939 im Verlag

der Schweizer Bücherfreunde,
Zürich, einem halb klubmässig organisierten,

halb auf den Buchhandel
ausgerichteten Unternehmen. Allerdings
gelangt der Roman niemals in einen
tatsächlichen öffentlichen Verkauf,
worüber sich die Autorin mehrmals
beschwert, zumal sie auch in finanzieller

Hinsicht höchst unzulänglich
entschädigt worden ist. Auch die
Bemühungen Martin Hürlimanns, den Ro-



ZU CÉCILE INES LOOS 255

man in seinem Atlantis-Verlag zu
veröffentlichen, schlagen fehl und scheitern

an den Machenschaften der St.
GaUer Druckerei Zollikofer, an die
das Buch nach der Liquidation des

Verlags der Schweizer Bücherfreunde
übergegangen ist und übrigens damit
noch lange nicht den endgültigen
Eigentümer gefunden hat. - Gerade
weil der Roman «Der Tod und das
Püppchen» nicht mehr greifbar gewesen

ist, sind die uneigennützigen
Bemühungen des heutigen Herausgebers
Charles Linsmayer - er hat u. a. die
Reihe der Ex Libris «Frühling der
Gegenwart», jene Edition von Schweizer
Romanen zwischen 1890 und 1950,
sorgfältig betreut - als grosses
Verdienst zu werten. Mit seltener
Behutsamkeit und Sorgfalt ist er den Spuren
der Basler Schriftstellerin nachgegangen,

hat ihre biographischen Stationen
einer tragischen Irrfahrt ans Licht
gehoben und vor allem ihr Werk einer
heutigen Leserschaft neu zugänglich
gemacht. In der erwähnten Reihe
«Frühling der Gegenwart» ist denn
auch im Frühling 1983 ihr Roman
«Hinter dem Mond» erschienen, der
kurz nach dem Buch «Der Tod und
das Püppchen» entstanden sein muss
und erstmals 1942 publiziert wurde.
Beide Werke verarbeiten den
autobiographischen Stoff eines Lebens, das in
bedrängender Schwere und Bitterkeit
abgelaufen ist. Nur die Kindheit
scheint da wie ein Stück des

vorweggenommenen Paradieses herüber, und
nicht umsonst beschwören beide
Romane in ihrem ersten Teil diese frühe
glückhafte Lebensphase.

Obwohl die Autobiographie so sehr
das Handlungsmuster prägt, kann hier
der Lebenslauf der Autorin nur kurz
skizziert werden. 1883 wird Cécile

Ines Loos als fünftes Kind eines
Organisten in Basel geboren, verliert aber

frühzeitig beide Eltern. Eine in Burgdorf

lebende Freundin der Mutter
nimmt sich des Töchterchens an, stirbt
aber nach einigen Jahren an der
Geburt ihres ersten Kindes. Zum zweiten
Mal mutterlos, tritt Cécile Ines Loos
1893 als Zögling ins Waisenhaus der
Viktoria-Stiftung im stadtbernischen
Vorort Wabern ein. Die streng
pietistische und überdies hartherzige
Atmosphäre dieser Anstalt findet später
wiederholt ihren literarischen Niederschlag.

1901 absolviert Cécile Ines
Loos das Kindergärtnerinnen-Seminar
der Berner «Neuen Mädchenschule»
und ist zwischen 1902 und 1911 als

Erzieherin im In- und Ausland tätig.
1911 bringt sie in Mailand ihren einzigen

Sohn Leonardo, das Kind einer
nichtehelichen Verbindung, zur Welt.
Dieses Ereignis und dessen
Vorgeschichte stürzen sie immer wieder in
schwere seelische Krisen, die sie in den

folgenden zehn Jahren häufig den Ort
wechseln lassen. Ab 1922 lebt sie wieder

in Basel, widmet sich ab 1925
ausschliesslich der schriftstellerischen
Tätigkeit. Allerdings führt sie fast bis zu
ihrem Tod im Jahr 1959 einen
unablässigen Kampf um ihren Lebensunterhalt;

sie wird eine echte «poète
maudite», welche die quälende Spannung
zwischen einer kräfteheischenden
Berufung und zermürbenden Hilfsarbeiten,

zwischen dem Ansturm der Phantasie

und den unzulänglichen
Alltagsbedingungen ertragen muss. Ihr Weg
gewinnt in mancher Hinsicht
paradigmatische Züge, weil er das Modell
einer tragischen Künstlerinnenbiographie

abgibt, für die wir heute, hundert
Jahre nach der Geburt dieser Autorin,



256 ZU CÉCILE INES LOOS

vielleicht geschärftere Sinne mitbringen.

«Der Tod und das Püppchen» greift
nun die frühen Jahre der Dichterin
heraus. Ihre Hauptfigur ist das Mädchen

Michaela Tanner, das zu Beginn
des Romans ungefähr vier Jahre zählt
und mit seiner Konfirmation und dem
gleichzeitigen Austritt aus der Anstalt
das Buch beschliesst. Als Waise wächst
es in der kinderlosen Familie des
vermöglichen Druckereibesitzers von
Travo auf, in der Luft eines grossbürgerlichen

Haushalts mit der Herrlichkeit

von Plüschvorhängen, gekräuselten

Rüschen, dem Samtsofa mit
Seidenkissen und Quasten, den lauschigen

Gartenhäuschen und der Hängematte,

worin der Hausherr sommers
seine Siesta abhält. In diesem «Haus
zum Pelikan» wickelt sich der Faden
einer behüteten Kindheit ab, in Gesellschaft

einer Tante, des Fräuleins
Katarina von Travo, der Magd Anna, vor
allem aber der Zweitmutter, einer in
jeder Beziehung liebenswerten Dame.
Frühzeitig tritt die Puppe ins Leben
des Kindes ein, fast so gross wie das
Kind und daher «ein Kind des
Kindes»: Es ist Olga, die Puppe mit dem
Russenkopf, den braunen Locken aus
echten Haaren und dem goldenen
Kamm mit einem blauen Stein - ein
Geschenk der russischen Verwandten
der Hausherrin. Und weil das Kind,
durch frühe Todeserfahrungen
geprägt, alles Lebendige vom Verlust
bedroht weiss, schliesst es sich um so

enger an die Puppe an, denn man wird
ihm sagen: «Du hast keinen Vater und
keine Mutter, nicht einmal ein Tantchen

gehört dir. Das sind alles fremde
Menschen, die gehen eines Tages einen
fremden Weg, weil sie nicht dasselbe
Blut tragen wie du. Diese Bahnen müs¬

sen sich wieder lösen wir sind alle
unseres Lebens nicht mächtig, nicht
fähig, seinen Gang zu bestimmen.
Aber die Puppe gehört dir. Sie wird
das Einzige sein, was dir gehört. So
lerne dich beizeiten halten an das, was
dir allein und einzig gehört, so bist du
nie verlassen.» Damit klingt das
Doppelmotiv Tod/Puppe an, das Cécile
Ines Loos konsequent in ihrem Roman
weiterführen wird (schon der Roman
«Hinter dem Mond» hat ihre Begabung

für die Motivführung verraten).
Beide sind fast unauflöslich miteinander

verschwistert, wie es ja schon die
poetische Titelgebung des Romans
andeutet; beide stellen sich doch auch
wieder in Gegensatz zueinander. Denn
so sehr das Leben alles ausspart und
dem Kind nur den Tod und das Püppchen

überlässt, so sehr auch verweist
die Puppe das Mädchen wieder in den
Lebensbezirk zurück, denn sie ist es,
welche Michaela in der Silvesternacht
vor dem Erfrierungstod im Wald rettet.

Hierhin hat sich das Mädchen in seiner

abgrundtiefen Not geflüchtet, um
den Peinigern der Anstalt zu entgehen.
Nach dem Tod der Zweitmutter ist es

seinerzeit wegen einer geringfügigen
kindlichen Untat und vor allem auf
Betreiben der künftigen zweiten Frau
von Travo hin in die Anstalt eingeliefert

worden, als ein Fall von
Verstocktheit, welcher der Besserung
bedürfe (gleichwohl muss die psychologische

Motivation unzureichend
anmuten, denn es erscheint wenig glaubhaft,

dass Herr von Travo seinen eigenen

Willen so wenig durchzusetzen
vermochte. Allerdings wies schon der
Roman «Hinter dem Mond» ähnliche
Schwachstellen auf, wie denn die
psychologisch begründete Entwicklung der



ZU CÉCILE INES LOOS 257

Romanfiguren nicht eine Stärke dieser
Autorin zu sein scheint). Aus einer
Welt der Schlittschuhpartien und Lek-
kereien, der Samtkleidchen und
Seidentaschentücher fällt Michaela dem
Moloch «Anstalt» zu. Blechnäpfe mit
einem unansehnlichen Essen, graue
Häuser, kalte Schlafsäle, grobe
Anstaltsröcke, Prügel über Prügel: das ist
die tägliche Wirklichkeit: «Ausser der
Anstalt gab es nichts mehr. Wenn man
in sie eingetreten war, war man von ihr
aufgefangen wie von einem Ungeheuer
und wurde selber darin Teil dieses
Ungeheuers.» Cécile Ines Loos äussert
hier und an anderen Stellen massive
Kritik am Anstaltswesen ihrer Zeit und
gibt damit ihrem Roman eine deutlich

sozialkritische Komponente.
Verbunden damit ist der religionskritische
Aspekt: das Leiden an der Enge einer
stark normativ geprägten kirchlichen
Gruppierung, wie sie der Anstalt
vorgestanden hat. Einmal sagt Michaela
zu einem anderen Kind der Anstalt:
«Weisst du, ich möchte eine neue Kirche

bauen, mit vielen, vielen Fenstern
und Türen.» - Dass aber Michaela die
qualvollen Anstaltsjähre durchsteht,
gründet in der Unversehrbarkeit ihrer
Seele. Zwar hat die Anstalt die jedem
Menschen eigene Geheimnishaftigkeit,
welche die Autorin in ihrem schönen
Eingangskapitel beim Namen nennt,
zerstören wollen, indem sie

Gleichschaltung erzwang. Aber Michaela
lässt sich nicht beirren.

Was man als Verstocktheit rügt, ist
gerade ihre Stärke: diese äussere Reak-
tionslosigkeit, welche die Angriffe
niemals bis auf den Grund der eigenen
Seele sinken lässt. Denn das Kind in
seinem Phantasiereichtum hat schon
längst für sich eine Antwort gefunden:
Weil es als Waise niemandem gehört,

ist es Gott zu eigen, «die verlorengegangene

Prinzessin Gottes», und das

Püppchen ist in diesem Bund
eingeschlossen.

Hier spürt der Leser eine der Autorin

eigene Gewissheit heraus. Denn so
sehr sie einerseits äussere Einflüsse als

drastische Prägungen auf ein
Menschenleben nachzeichnet, so wenig
hängt sie andrerseits einer Milieutheorie

nach. Vielmehr lässt sie sich von
einer Art Schicksalsglauben leiten,
gemäss dem ein menschliches Wesen
seine Bestimmung aus der Ewigkeit in
die Welt bringt, als ein Geheimnis,
welches das Fassungsvermögen der
Menschen übersteigt: «So steht das

Kind allein in der Welt, umgeben von
seinen Sternen .» Cécile Ines Loos
hat sich intensiv mit Astrologie
beschäftigt und hierin wohl eine Bestätigung

ihrer Ansichten gefunden; auch
ihre Religiosität, u. a. beeinflusst von
der buddhistischen Lehre, hatte im
Verlauf eines schwierigen Lebens ganz
eigene Züge gewonnen und strahlte
Tröstlichkeit aus.

Tröstlich klingt denn auch dieser
Roman aus, weil er den Glauben an
«das Namenlose und das Wortlose, das

uns leitet», eröffnet. Und all das

Erschütternde, welches dieses Buch
mitteilt, wird letztlich von ihm getragen.
Daneben bedient sich Cécile Ines Loos
auch meisterlich einiger literarischer
Kunstgriffe, um das Erschreckende zu
formen. Da ist ihr deutlicher Sinn für
Ironie und trockene Komik, wie er
sich z. B. in den Figurenbeschreibungen

der Magd Anna und der Stiefmutter

Amelie Kupfer, einer «femme
parvenue», manifestiert. Da wechselt sie

andrerseits eigentümlich die Erzähloptik;

einmal berichtet sie aus der
Sicht des Kindes, ein andermal wieder



258 ZU CÉCILE INES LOOS

aus dem Blickpunkt einer gleichsam
übergeordneten, oft fast aussermenschlichen

Instanz. Damit schafft sie sich
selbst, aber auch dem Leser Distanz zu
den Ereignissen. Allemal berührend
aber bleibt der Ton, den sie immer
einhält; er scheint von weither zu kommen,

aus einem Makrokosmos der
Sterne und ihrer Geheimnisse, und
dringt dann doch ins Allernächste, die
eigene Seele. So ist dem Leser mit dieser

Neuausgabe, die Charles Lins¬

mayer wiederum mit einem kenntnisreichen

Nachwort versehen hat, ein
kostbares Lebensbuch in die Hand
geben.

Beatrice Eichmann-Leutenegger

1 Cécile Ines Loos, Der Tod und das

Püppchen. Roman. Neu herausgegeben
und mit einem Nachwort versehen von
Charles Linsmayer. - edition kürz, Küs-
nacht/Zürich 1983.

Sehnsucht nach dem «menschlichen Menschen»

Zu einem Band Erzählungen von Arthur Häny

Wenn ein formbewusster Lyriker wie
Arthur Häny als Erzähler auftritt, so
kann man sicher sein, dass er auch als
solcher auf stilkünstlerisches Niveau
hält. In einer gleichmässig sorgfältigen,

vielerlei Situationen angemessenen

Sprache sind denn auch die
vierzehn Erzählungen geschrieben, die
Häny in dem Band «Ich bleibe auf
Elba»1 vorlegt. Von einem Teil dieser
Geschichten darf man vermuten, sie
seien freie Variationen über persönlich

Erlebtes, andere sind eher
erzählerische Veranschaulichungen von
Ideen. Die Liebesgeschichten, vier an
der Zahl, entfernen sich manchmal
beträchtlich von landläufiger Wirklichkeit.

Ihr optimistischer Grundzug hat
in der heutigen Literatur nicht viel
Verwandtes. Der Kandidat der
Philosophie zum Beispiel, der von einer
ehemaligen italienischen Geliebten
überraschend die Nachricht bekommt, sie

habe ein Kind von ihm geboren, und
sich darauf ohne Bedenken und
Ausflüchte zur Vaterpflicht bekennt, ist
offenbar kein Strindbergianer. Glück
in der Liebe sei nicht verboten, scheint
Häny uns sagen zu wollen, lässt aber
seine Liebhaber doch wohl auf allzu
problemlose Weise glücklich werden.

Deutlicher ist der autobiographische
Einschlag und gewichtiger der
Problemgehalt jener Geschichten, deren
Leitmotive dem Lehrerberuf des
Verfassers entstammen. In mancherlei
Abwandlung bekunden sie das nostalgische

Unbehagen eines von humanistischer

Kultur geprägten Menschen in
der modernen Zivilisation. Zwar gibt
es noch das Idyll eines Altphilologen,
der bloss von den eigenen Kindern in
der Arbeit gestört wird und spazierengehend

davon träumen kann, wie das
Leben sein sollte. Meist aber leiden die
Lehrer und Gelehrten Hänys unter



ZU ARTHUR HÄNY 259

schlimmeren Störungen, sind nur
«dürftig abgeschirmt gegen das
Jahrhundert», das sie, zur Resignation
neigend, als übermächtig-feindselig
empfinden. An den kranken Hölderlin
erinnert ein gescheiterter, bei den
Eltern wohnender Schulmeister, der
sich wirren Geistes mit Übersetzungen
aus dem Griechischen abmüht. In
einer andern Erzählung erweist sich
die vermeintliche Renovation eines

ehrwürdigen Akademiegebäudes als
dessen Abbruch - für den Lehrer, der
in das surrealistisch sich verfremdende
Geschehen hineingezogen wird, Sinnbild

des Untergangs der von ihm
vertretenen Kultur. Vor dem Trümmersturz

flüchtet er in den Kloakenschacht

und muss sich von einem
begleitenden impertinenten Schüler
bedeuten lassen, so etwas zu erleben tue
ihm gut: «Sie hätten sonst gemeint, die
Welt sei so wie in den Hirtengedichten
Vergils!» Realistisches Seitenstück dazu

ist eine Lateinstunde, in der die
Schüler teils ungeschickt, teils
widerborstig einen schwierigen Satz des
Livius zu übersetzen versuchen. Sie
scheitern - und da der Verfasser die
Übersetzung gleichfalls schuldig bleibt,
könnte man denken, er traue
sämtlichen Lesern, im Widerspruch zu der
geschilderten Schulmisere,
überdurchschnittliche Lateinkenntnisse zu.

Wieder mit dem surrealistischen
Vexierspiegel arbeitet Häny in der
Erzählung «Die Wassermusik». Über den
Zweifel, dass einem Musiker in den
Untergangsschrecken eines Strassen-
bahnunglücks die Gnade zuteil wird,
im Geist eine angefangene Komposi¬

tion zu vollenden, mag dem Leser die
suggestive Sprache hinweghelfen. Von
ihr profitiert das Unwahrscheinliche
auch in der Humoreske «Der
Doppelgänger», einer drastischen Gegenüberstellung

von Hänys eigener gepflegter
Verskunst und ihrer Übertragung ins

Modisch-Saloppe. Man geniesst diese

Kultursatire um so mehr, als sie in
liebenswürdige Selbstironie verpackt ist.

Für die beste der vierzehn Erzählungen

halte ich aber die, deren Titel
Häny als Buchtitel gewählt hat, «Ich
bleibe auf Elba». Im Unterschied zu
dem bescheiden dahindämmernden
Übersetzer aus dem Griechischen hat
der Geistesgestörte auf Elba nicht
einen ästhetischen, sondern einen

ethisch-utopischen Ehrgeiz. Er nennt
sich Napoleon den Anderen, will
für den kriegerischen Furor des

Ersten Sühne leisten, erlässt menschen-
und tierfreundliche lateinische Edikte,
denen niemand nachlebt, und hält
Ausschau nach dem «menschlichen
Menschen». Als einen solchen erkennt
er - was nichts als logisch ist - den
ferienhalber auf der Insel weilenden
Verfasser, seinen Schöpfer, und heisst
ihn willkommen. Damit, dass Arthur
Häny als Vorkämpfer eines besseren
Menschentums nicht sich selber,
sondern einen Narren vorführt,
unterstreicht er seinen Kulturpessimismus,
der mit dem Optimismus der
Liebesgeschichten sonderbar kontrastiert.

Robert Mächler

'Arthur Häny, Ich bleibe auf Elba.
Erzählungen. Novalis Verlag, Schaffhausen

1983.



260 ZU KONRAD LORENZ

Evolution und «Fortschritt»

Konrad Lorenz : «Der Abbau des Menschlichen» 1

Der Mensch 1984 - lässt sich sein
Zustand mit der vergleichenden
Verhaltensforschung bestimmen? Konrad
Lorenz hat die wissenschaftliche Disziplin,

die er mit streng empirischen
Untersuchungen begründete, zunehmend
zeitkritisch angewendet. Der
Wissenschaftler wurde zum Bestsellerautor,
der Beobachter zum Mahner. «Die
acht Todsünden der zivilisierten
Menschheit» sind bereits vor mehr als
zehn Jahren analysiert worden. Der
offenherzige Versuch, Einsichten der
Ethologie auf gesellschaftspolitische
Tendenzen zu beziehen, provozierte
Missverständnisse. «Das sogenannte
Böse», 1963 erschienen, unterstelle, so
meinten Kritiker, Kriege seien
unvermeidlich. Der kategoriale Unterschied
zwischen Mensch und Tier, den
Lorenz, allerdings auf dem Boden des

Darwinismus, herausarbeitet, wurde
übersehen. Die Gefahr der Ideologisierung

war gegeben.
Anderseits exponiert sich Lorenz

auch dort, wo er die Befunde seiner
Wissenschaft mit ihren ökologischen
Konsequenzen ins Politische hinein
verlängert. Als Sprecher der «Gruppe
Ökologie» amtierte der Ethologe mit
lakonischer Handfestigkeit («Ökologie
ist nichts anderes als gescheite Ökonomie»)

und half tatkräftig mit, dass in
der Volksabstimmung vom Herbst
1978 die Inbetriebnahme des einzigen
österreichischen Atomkraftwerks am
Nein scheiterte.

Konrad Lorenz ist achtzig gewor¬

den. Man hat ihm vorgeworfen, die
Grenzen seines Fachs ungebührlich
(weil für manche unbequem)
überschritten zu haben. Dieser Einwand
dürfte auch gegenüber seinem neuen
Buch «Der Abbau des Menschlichen»
erhoben werden. Er geht daneben.

Wenn Lorenz das Spiel der Kräfte
als Grundprinzip der Evolution
versteht und deren vermeintliche Finalität
verneint, wenn er zum andern die
Erforschung der Mensch-Tier-Analogien
nicht nur von Zahl und Statistik,
sondern gleichzeitig von der Intuition
abhängig macht, so gelten diese beiden
Kategorien auch für die biographische
Ganzheit des Achtzigjährigen.

Schon als Schüler entdeckte er das

Phänomen der Prägung bei Graugänsen.

Aus Neugier systematisierte er,
was er beobachtet hatte, und erkannte,
dass Leben nie etwas Abgeschlossenes
sein kann; es «spielt» weiter. Wie spielt
es mit dem Menschen? - «Der Mensch
bleibt bis in sein Alter ein Werdender.»

Als solcher nimmt Lorenz, bis
ins hohe Alter neugierig, Anteil am
stammesgeschichtlichen und kulturellen

Entwicklungsgang der heutigen
Menschheit - und zwar übergreifend
wissenschaftlich und intuitiv subjektiv,
gestützt auf die Thesen, dass
Naturwissenschaft, Philosophie und deren
Praktikabilität nicht in getrennte
Schubladen gehören und dass «der
Vorgang des Wissens und das Objekt
des Gewussten» (S. 99) legitimerweise
nicht voneinander zu trennen sind.

So liest sich «Der Abbau des

Menschlichen» als ein exakter Rück-



ZU KONRAD LORENZ 261

griff auf frühere Lorenz-Arbeiten und
als ein temperamentvolles «Weiterspielen»

von Gedanken und Hypothesen
ins Aktuelle hinein - getragen von

der wachsenden Sorge, dass
Stammesgeschichte und Zivilisation bald
vollständig auseinanderklaffen könnten.

2.

«Die Vorstellung, der Mensch sei das

von Anfang an festgelegte Ziel aller
Entwicklung, scheint mir das
Paradigma jenes verblendeten Hochmuts,
der vor dem Fall kommt», formuliert
Lorenz gegen Ende seines neuen
Buchs (S. 285). Dass der Mensch als
kleiner Bestandteil in die Stammesgeschichte

eingebunden ist, wird im
Mittelteil vergleichend und relativierend
begründet. Die Phylogenese verläuft
jedoch keineswegs determiniert;
unentwegt erfinderisch-«intuitiv» nach
arterhaltender Zweckmässigkeit
tastend, spielt sie sich durch die
Zeiträume, mitunter im Zickzack, mitunter
in Sackgassen endend; damit beginnt
das Buch.

Viel später, im Zusammenhang mit
kulturkritischen Äusserungen zum
heutigen passiven Unterhaltungsbedürfnis,

heisst es: «Spielen dagegen
(ist) der Inbegriff jener schöpferischen
Aktivität, ohne die wahres Menschentum

nicht bestehen kann» (S. 228). -
Und zur Ungeplantheit der Phylogenese

lesen wir den Satz: «Vor allem
aber kränkt es den Menschen in seinem
Selbstgefühl, dass er mit allen seinen
Belangen dem kosmischen Geschehen
so absolut gleichgültig ist» (S. 21).

In diesem Spannungsfeld stehen die
einzelnen Kapitel. Bleibt Hoffnung für
den Menschen? Lorenz bejaht am
Schluss die Frage mit ausgreifenden

Antworten, die sich an der Evolutionstheorie

orientieren.

3.

Die menschliche Kulturentwicklung
kann als Analogie zur Stammesgeschichte

verstanden werden. Auch sie

verläuft ungeplant, und die Selektionskriterien,

die der Phylogenese partiell
drohen, lassen sich auch hier erkennen:

die Selektion innerhalb der Arten
bewirkt, dass das «Spiel von allem mit
allem» (S. 79) sich reduziert auf
biologischen Informationserwerb über die
Eigenschaften des artgleichen
Konkurrenten, was eine volle Umweltanpassung

verhindert und die Entwicklung

neuer Lebensformen blockiert. -
Die heutigen industriestaatlichen
Kulturen mit ihrer massengesellschaftlichen

Nivellierungstendenz sind
innerlich und äusserlich anfällig geworden

für bloss intraspezifische Selektion;

das interspezifische Wechselspiel
ist am Auspendeln; das Ende ist
abzusehen.

Kulturelle und stammesgeschichtliche

Evolution zwingen darüber hinaus

zu einem direkten Vergleich: Der
Mensch besitzt ein phylogenetisches
Programm zur Anpassung an seine

Umwelt; die stetige Weiterentwicklung
dieses Inventars aber wird heute
hoffnungslos überrundet durch die um ein
Vielfaches schneller verlaufende
kulturelle, oder besser: technokratische
Evolution.

Lorenz demonstriert an zahlreichen
Analogie-Beispielen, wie ursprünglich
sinnvolle genetische Eigenschaften des

Menschen unter dem Zugzwang des

«Fortschritts» pervertieren und eine
radikale intraspezifische Selektion
heraufbeschwören.



262 ZU KONRAD LORENZ

Eine Überfunktion der (ursprünglich

teleonomen, d. h. zweckmässig
arterhaltenden) Ordnungsliebe führt zum
Ausschliesslichkeitsanspruch des
Besitzdenkens - was die gegenseitige
Aggressivität steigert. Aggressivität
wird abgebaut durch persönliche
Bekanntschaft. Die heutigen
Massengesellschaften aber tendieren auf
Entpersönlichung, gefördert durch die
jetzt ordnungsnotwendige staatliche
Überorganisation.

Jede Pflanze wächst und altert; aber
sie kennt die Winterruhepause. - Bei
höheren Tieren ist bereits ein Drang
nach Wettbewerb nachzuweisen; aber
er ist ritualisiert, aus evolutionären
«Nützlichkeitserwägungen» auf
Lebenserhaltung ausgerichtet. - Arbeitsteilung

ist ein normaler organischer
Vorgang; aber die Teile bleiben lebendig

auf die Ganzheit des Organismus
bezogen.

Wachstumsstreben, Drang nach
Wettbewerb und Spezialisierung
gehören zum phylogenetischen
Verhaltensinventar des Menschen. Aber im
kulturevolutionären Schienentempo
des 20. Jahrhunderts wird dieses
Inventar zum Erreger epidemischer
Krankheiten. Das absolute Diktat des

Wachstums, irriger Glaubenssatz der
Industrie, bewirkt Zerstörung. Die
Konkurrenzgier, ihrer Hemm-Mecha-
nismen entblösst, zerstückelt alle
tradierten Formen menschlicher Zuwendung;

auf globaler Ebene tendiert sie

ungewollt nicht auf Selbstbehauptung
einzelner, sondern auf kollektiven
Selbstmord aller. Spezialisierung, wie
sie die heutige Technokratie aufzwingt,
heisst nicht Zusammenwirken,
sondern Isolation, Verzicht auf ganzheitliche

Einsicht, damit Sinnentleerung
beziehungsweise Überschätzung des je

Eigenen - «was wiederum zu einer
gefährlichen Verschiebung des Wirklich-
keitsbewusstseins führt» (S. 178).
Objekt der Spezialisierung aber ist
zuallermeist Nicht-Lebendiges; so grassiert

«eine übertriebene Vorstellung
davon, was für Menschen machbar
ist» (S. 178).

Lorenz ist nicht der erste, der solche
Zivilisationskritik vorträgt. Was seine

Äusserungen dingfest macht, ist der
stammesgeschichtliche und ethologi-
sche Raster. Dieser Raster zeigt aber
auch Ansatzpunkte für Hoffnung.

Technomorphes Denken rechnet mit
dem Menschen als einer tabula rasa,
die beliebig beeinflussbar, werbetechnisch

dressierbar, gleichzuschalten ist.
Dem widerspricht die Evolutionstheorie.

Ebenso wie die oben skizzierten
phylogenetischen Inventarbestandteile
gehört zum Menschen die Fähigkeit
zur Gestaltwahrnehmung. Lorenz
umschreibt sie als das Vermögen, «eine
unglaublich grosse Anzahl von Einzeldaten

und gleichzeitig eine Unzahl der
zwischen diesen bestehenden
Beziehungen zu sammeln und auf sehr lange
Zeit zu bewahren» (S. 256). In ihrer
Funktionsweise eines hochkomplizierten

intuitiven Rechenzentrums liefert
sie Datenmaterial für Wertempfindungen,

für das Empfinden von Harmonien,

«deren Komplikation so gross ist,
dass es den Umgang dessen, was wir
verstandesmässig zu überblicken
vermögen, um ein Vielfaches übertrifft»
(S. 134). Der Szientismus unseres
Jahrhunderts - die radikale Abkehr vom
Subjekt des Erkennens, der Glaube an
das nur objektiv Quantifizierbare - hat
die Gestaltwahrnehmung und damit



ZU KONRAD LORENZ 263

die Qualität des ganzheitlichen Erkennens

verschüttet. Die Folgen solcher
linearen Vereinzelung sind angedeutet
worden.

Lorenz setzt seine Hoffnung auf die
Jugend. Das Wirklichkeitsbewusstsein
des Erwachsenen, der in der
technokratischen Kultur aufgewachsen ist,
lässt sich mit dem ethologischen
Begriff der Prägung vergleichen: es ist
nur schwer auszulöschen. Anderseits
entsteht vielleicht «dieses verzweifelte
Gefühl der Sinnlosigkeit bei vielen
jungen Menschen daraus, dass sie nie
zu sehen bekommen, wie schön die
organische Schöpfung ist. Das
Empfinden für Schönheit und Harmonien
bedarf der Schulung» (S. 238). Der
Lernvorgang könnte die Gefahr einer
intraspezifischen Selektion bannen; er
müsste im Geiste des Menschen jene
begrifflichen Komplexe neu begründen,

die «in sich genügende Geschlossenheit

und Einheitlichkeit» besitzen,
um mit anderen «in Wechselwirkung
zu treten — nicht viel anders, als dies

die verschiedenen Arten der
Lebewesen im Verlauf der Evolution getan
haben» (S. 140).

Der Lernvorgang ruft vielleicht
auch eine neue Anteilnahme am
Mitmenschen wach und überlagert damit
den uniformierenden Dirigismus
heutiger Industriegesellschaften. Vielleicht
kann so das Unheil rascher genetischer
Veränderungen in Richtung
«Unterordnung und Indoktrinierbarkeit»
(S. 207) verhütet werden.

Im «vielleicht» liegen Hoffnung und
Aufruf: Nur wenn der Mensch zu
erkennen lernt, dass die Evolution nicht
teleologisch auf ihn zugelaufen und
dass sie weiterhin unvorhersehbar ist,
kann er seine Freiheit und damit die
Verantwortung, auch politische
Verantwortung, wahrnehmen.

Roland Stiefel

1 Konrad Lorenz, Der Abbau des

Menschlichen. R. Piper & Co. Verlag,
München 1983.


	Das Buch

