
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 3

Artikel: Wiederbegegnung mit Tomasi di Lampedusas "Der Leopard"

Autor: Güntert, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Georges Güntert

Wiederbegegnung mit Tornasi di Lampedusas
«Der Leopard»

Als Der Leopard im November 1958, ein Jahr nach dem Tod des Autors
erschien, wurde er sogleich zum Bestseller und damit zu einem der grössten literarischen
Ereignisse der Nachkriegszeit. Italiens Kritiker zeigten sich entweder sehr begeistert
oder aber äusserst misstrauisch. Einige von ihnen begegneten dem Roman mit geradezu

snobistischer Herablassung und hielten ihn - in Sprache, Art und Ton - für überholt,

ln der Kontroverse, die bald nach der Veröffentlichung entbrannte, standen sich
zunächst Giorgio Bassani als Herausgeber und Elio Vittorini (damals Verlagslektor
bel Einaudi) gegenüber. Diesen traf die Hauptschuld am verzögerten Erscheinen des

Buches. Dem Roman, so schrieb Vittorini damals, gelinge es keineswegs, eine Epoche
darzustellen, begnüge er sich doch damit, die psychologischen Reaktionen eines
einzelnen auf die politisch-sozialen Veränderungen des Risorgimento zu schildern. In
ähnlich negativem Sinne sollten sich andere berühmte Literaten (Contini, Ungaretti)
äussern, ganz zu schweigen von der marxistischen Kritik, die dem Gattopardo
Einseitigkeit in der Darstellung, politische Inkompetenz und übertriebenen Subjektivismus

vorwarf. Durch solche stark ideologisch gefärbte Vorurteile litt das Ansehen
des Romans, und es erstaunt einen, dass sich dieser im Bewusstsein der Leserschaft
dennoch seinen festen Platz sichern konnte. Gewiss hat Viscontis unvergessliche
Verfilmung zur Berühmtheit des Romans beigetragen. Doch erweist sich Lampedusas
literarische Leistung heute, nach 25 Jahren, ebenso lebenskräftig und überzeugend wie
damals.

Schon bei der ersten Lektüre des Romans // Gattopardo stellt sich heraus,

dass das lange Anfangskapitel als eine Art Roman im Roman konzipiert

wurde. Wie ein in sich abgeschlossener Mikrokosmos enthält es im
Grunde genommen alle wichtigen Aussagen, die in den nachfolgenden
sieben Kapiteln nur noch ausgeführt und verdeutlicht werden. So ist hier
von der alles überragenden Gestalt des Prinzen Salina die Rede, von seinen

geistigen Interessen, der Astronomie ; von seinen körperlichen Schwächen
und ausserehelichen Beziehungen, die letztlich ein Zeichen seiner
unbezwingbaren Vitalität sind. Auch äussert Don Fabrizio hier schon seine

politischen Ideen, etwa wenn er sich Gedanken macht über das Schicksal
der Seinen in der sich ankündigenden «demokratischen» Zeit. Gleichzeitig
wird uns die Familie des Prinzen vorgestellt : die autoritäre, ihrem Gatten
gegenüber bald tränenselige, bald hysterische Principessa Madre, die nachts
das Kreuz schlägt, wenn ihr Mann sie in die Arme nimmt. Die Söhne dann,



236 «DER LEOPARD»

die ausser dem von zu Hause ausgerissenen Zweitgeborenen mit dem
klugen, lebenstüchtigen Vater wenig gemeinsam haben. Besonders deutlich
wird der Gegensatz zwischen dem Erstgeborenen Paolo, dem Nichtsnutz
und Pferdenarr einerseits, und anderseits dem wendigen, weltgewandten
Neffen Tancredi Falconeri, dem die Zuneigung des Prinzen sicher ist.
Unter den Töchtern ragt nur Concetta hervor, die das Standesbewusstsein,
nicht aber die Wendigkeit und Vitalität des Leoparden geerbt hat. Von ihr
heisst es jetzt schon, sie habe eine Schwäche für Tancredi. «Das Mädchen
hat offenbar ein bisschen was für den Schelm übrig», (denkt der Prinz).
«Es wäre ein schönes Paar ; aber ich fürchte, Tancredi muss höher hinauf ;

ich meine, tiefer hinab» (S. 50)J ; womit bereits auf die Liebe zu Angelica
Sedara hingewiesen wird - der Dorfschönen von Donnafugata, die
Tancredi nicht nur ihrer Schönheit, sondern auch ihres Geldes wegen zur Frau
nimmt. Auch Padre Pirrone, der Jesuitenpater, der als geistlicher Berater
und Gesellschafter des Prinzen zusammen mit diesem die traditionelle
Allianz von Klerus und Adel verkörpert, hat im ersten Kapitel bereits
mehrere Auftritte. Schliesslich werden die Beziehungen des Prinzen zu
Vorgesetzten (dem Bourbonenkönig von Neapel) und Untergebenen
(Verwaltern, Pächtern, Bedienten) dargestellt. Erwähnen wir noch den treuen
Hund Bendicò, von dem ganz am Schluss des Buches nochmals die Rede
sein wird.

Zeitlich betrachtet, beschreibt das erste Kapitel in 12 Segmenten den
Tagesablauf im Palaste Salina, angefangen mit dem abendlichen Rosenkranz,

der jeweils kurz vor dem Diner vor versammelter Familie gebetet
wird - eine Szene, die sich einen Tag später, am Ende desselben Kapitels,
pünktlich wiederholt. Das Bild des Kreislaufs, des Zyklischen, das auch
im Rosenkranzgebet erscheint, ist hier nicht ohne Bedeutung.
Naturordnung und religiös-soziale Gewohnheiten scheinen noch übereinzustimmen.

Die hier aufgezeigte Lebensform ist im Lauf der Dinge fest
verankert, scheint unverrückbar, hat Jahrhunderte überdauert. Und doch hat
sich während der 24 Stunden, die uns beschrieben werden, viel Neues
ereignet. Garibaldis Truppen sind bei Marsala gelandet. Sie rücken auf
Palermo vor und liefern den Königlichen erste Gefechte. Diese Nachricht
erreicht den Prinzen am Abend des zweiten Tages, am 13. Mai 1860.
Rechtzeitig hat sich Tancredi an diesem Morgen den Aufständischen
angeschlossen - nicht zuletzt, um die Interessen des Hauses Salina zu
wahren. Dennoch verläuft der Tag im Palast wie gewohnt.

Veränderung und Permanenz: darum geht es offensichtlich in diesem
Roman. Die Geschichte ist im Begriff, eine anscheinend unverrückbare
Gesellschaftsordnung ins Wanken zu bringen. Don Fabrizio weiss, dass die
Stunde seines Geschlechts geschlagen hat und dass nun ein Prozess der



«DER LEOPARD» 237

Veränderung einsetzt, den er nicht aufzuhalten vermag. Trotzdem zieht er
es vor, an den herkömmlichen Lebensgewohnheiten festzuhalten. Die
Familie wird nicht fliehen : das abendliche Rosenkranzgebet findet statt.

Zyklisch, ja symmetrisch, ist auch die Disposition des ersten Kapitels.
Betrachten wir die 12 Segmente aus der Nähe, so erkennen wir unschwer
ihre wohl durchdachte, spiegelsymmetrische Anordnung. Segment 1 und 12

beginnen und enden mit der abendlichen Rosenkranzfeier, einer Zeremonie,
bei der der Prinz als geistlicher und weltlicher Herrscher seines Hauses
auftritt. Nicht Padre Pirrone, er selbst betet vor. Die Erzählung hebt an mit
den Worten des letzten Ave Marias: «Nunc et in hora mortis nostrae.
Amen.» Darin ist vom Leben und Sterben, vom Jetzt und der letzten Stunde
die Rede - wie hernach im ganzen Roman. Finden wir am Anfang das

Ave, so beschliesst ein Salve Regina, das vor der Abendandacht gebetet
wird, das Kapitel. Doch ist die Wiederholung derselben Zeremonie nicht
die einzige Übereinstimmung zwischen dem ersten und dem letzten
Segment. Zu Beginn, gleich nach dem Gebet, wird uns die ganze Familie Salina
vorgeführt, wobei das Auge des Erzählers besonders lang auf der Gestalt
des Prinzen verweilt. Am Schluss, im Segment 12, finden wir den Prinzen
zunächst allein, wie er im Rokokosaal auf die andern Familienmitglieder
wartet, die sich dann wie gewohnt um ihn versammeln.

Im 2. Segment sehen wir den Prinzen in Begleitung seines treuen Hundes
Bendicò in den Garten hinuntersteigen, wo vor einem Monat das erste
Zeichen der hereinbrechenden Wirren entdeckt wurde: der verwesende
Leichnam eines Soldaten. Er lag inmitten der blühenden, üppig duftenden
Flora, wurde aber auf Anweisung des Prinzen sogleich entfernt. Der
makabre Fund brachte ihn damals auf düstere Gedanken über die politische
Gegenwart, wobei sich seine Position von der des angstgeplagten Schwagers
Malvica klar unterschied. Dieselbe Gegenüberstellung finden wir
spiegelsymmetrisch im Segment 11, nur dass hier der Prinz seinem ängstlichen,
politisch unklugen Sohn Paolo gegenübersteht. Paolo und Malvica halten
zu den Bourbonen und sind von der Untergangsstimmung sichtlich geprägt.
Der Prinz hält sich eher an Tancredis subtilere Politik der Anpassung, weil
diese ihm klüger erscheint. Der Soldat im Garten ist ein Vorzeichen des

Todes - des Untergangs einer grossen Familie und einer Epoche. In
diesem Sinn weist er besonders auch auf den frühen Tod des

Erstgeborenen Paolo Salina hin : die beiden - der Soldat und Paolo - werden
im Kapitel VII zusammen genannt. Auch die Segmente 4 und 9 erweisen
sich als parallel, und dies schon auf den ersten Blick: hier das Abendessen,
an dem der Prinz wieder einmal so gereizt ist, dass er zum Entsetzen der
Principessa die Pferde anspannen lässt, um zu seiner Geliebten ins nächtliche

Palermo zu fahren ; dort das Mittagessen, wo wir den Leoparden trotz



238 «DER LEOPARD»

der nahenden Katastrophe bei bester Laune finden. Ebenfalls
spiegelbildlich sind die Teile 5 und 8. Darin stehen sich - etwas abstrakter
ausgedrückt - die Lust mit ihren Zwängen und die Freiheit der Erkenntnis,
Sinnesgenuss und intellektuelle Befriedigung als Kontraste, aber auch als

Entsprechung gegenüber. Einmal sehen wir den Prinzen in Begleitung
Padre Pirrones ins nächtliche Palermo fahren, dann treffen wir die beiden
wieder zusammen im Observatorium, in ihre wissenschaftlichen Betrachtungen

vertieft. Schliesslich bleiben die direkt an der Symmetrieachse
gelegenen Segmente 6 und 7. Beide haben politischen Charakter. Zunächst
kommt es zu einer Auseinandersetzung des Prinzen mit Tancredi, die nur
scheinbar auf Gegensätzen beruht - in Wirklichkeit sind er und sein

Neffe ein und derselben Meinung. Dann folgt die Unterredung mit dem

Rechnungsführer Ferrara und dem Aufseher Russo. Beide gehören zur
aufsteigenden Klasse, die es seit langem gewohnt ist, sich auf Kosten der
Vorgesetzten - oder der Untergebenen - zu bereichern. Aus solchen
Leuten, denkt der Prinz, wird sich die neue Gesellschaft zusammensetzen.
Don Ciccio Ferrara, «ein trockener kleiner Mann, der die enttäuschte,
habgierige Seele eines Liberalen hinter beruhigenden Brillengläsern und makellosen

kleinen Halsbinden verbarg», ist an diesem ereignisreichen Tag
besonders munter — er wittert Morgenluft. Noch jovialer gibt sich Russo,
«der vollkommene Ausdruck eines Standes im Aufstieg». Er gibt Don
Fabrizio zu verstehen, dass er als Onkel und Vormund eines Tancredi
natürlich nichts zu fürchten habe, was den Prinzen Salina begreiflicherweise
erbost.

Die Spiegelsymmetrie des ersten Kapitels erweist sich als perfekt. Fassen
wir zusammen :

1 Rosenkranz - Familie - Prinz 12 Prinz - Familie - Rosenkranz
2 Garten/Soldat (Paolo) - Adel und 11 Gegensatz Vater/Sohn (Paolo wie

Aktualität (Malvica) Malvica!)
3 Audienz beim König 10 Audienz beim Prinzen
4 Abendessen 9 Mittagessen
5 Sinnliche Genüsse 8 Intellektuelle Genüsse

6 Politik - Prinz/Tancredi/'Garibaldi 7 Politik - Prinz/Neue Klasse der
Verwalter

Bisher war von den zeitlichen Strukturen, die sich auf die Disposition der
Teile auswirken, die Rede. Auch die räumliche Gestaltung des ersten
Kapitels verdient aber eine nähere Untersuchung. Zunächst stellen wir
einen Gegensatz zwischen höher und tiefer gelegenen Räumlichkeiten der



«DER LEOPARD» 239

Villa Salina fest. Zuoberst befindet sich die Sternwarte, das Observatorium,
der Ort eines höheren, universalen Wissens, das dem Prinzen, einem
weltberühmten Astronomen, sehr viel bedeutet. Wenn er sich seiner intellektuellen

Arbeit widmet, hat er das Gefühl, den Ereignissen entrückt zu sein.

Zuunterst erstreckt sich der Garten, ein Bild der üppigen, unbeherrschten
Sinnlichkeit, einer Natur, die die Kultur überwuchert. Dazwischen liegen
die Verwaltungs- und Diensträume, wo die materiellen Grundlagen des

Hauses verwaltet und verwertet werden. Einen Stock höher finden wir die

Repräsentations-Räume (den Essaal, den Rokoko-Saal) und den privaten
Bereich des Prinzen (Schlafgemach und Arbeitsraum). Diese Disposition
steht metonymisch für die Persönlichkeit des Prinzen, der bald seiner

«Neigung zu abstrakten Ideen», bald seinen sinnlichen Trieben nachgeht
und zwischen beiden Extremen hin- und hergerissen ist. Zeitweise gelingt es

ihm, das Leben aus erhabener Distanz zu betrachten, dann aber treibt es

ihn wieder mitten hinein, ja hinunter zum Hafenviertel Palermos, wo
Mariannina auf ihn wartet. Seine Hauptaufgabe besteht jedoch im
Repräsentieren - sei es als Familienvorstand, sei es als Herr seines Hauses.

Der Garten ist ein Bild der Sinnlichkeit, aber auch des Todes. Schönheit
und Indolenz verbinden sich hier und erschaffen eine Atmosphäre der
Fülle und des Überschwangs, die, von schweren Düften überlagert, den
Besucher unausweichlich in ihren Bann zieht. Dieser Park ist als «pars pro
toto» zu verstehen : - so ist Sizilien : «Er (Don Fabrizio) ging - [.. ] -
die wenigen Stufen in den Garten hinunter. Diesen umschlossen drei
Mauern und eine Seite der Villa - eine Abgeschlossenheit, die einen fried-
hofmässigen Eindruck hervorrief ; er wurde noch verstärkt durch die
parallel laufenden kleinen Dämme, die die Bewässerungsrinnen begrenzten
und wie Grabhügel magerer Riesen erschienen. Auf dem rötlichen Ton
wuchsen die Pflanzen dicht und wirr durcheinander: die Blumen trieben
hervor, wo Gott wollte, und die Myrten-Einfriedungen schienen
hierhergepflanzt, mehr um den Schritt zu hindern, als ihn zu lenken. Im Hintergrund

stellte eine mit gelb-schwarzen Flechten gesprenkelte Flora resigniert
ihre mehr als hundertjährigen Reize zur Schau ; zwei Bänke an den Seiten

trugen gesteppte, gerollte Kissen, gleichfalls aus grauem Marmor; und in
ein Ende brachte das Gold eines Akazienbaumes seine unzeitige Heiterkeit.
Jede Scholle, so schien es dem Fürsten, strömte ein Verlangen nach Schönheit

aus, das rasch von der Trägheit gedämpft wurde.» (S. 12.)
Der Weg ins nächtliche Palermo führt - durch blühende Orangengärten

- ebenfalls nach unten. Die Stadt erscheint beim Einnachten als

Ort der Sinnlichkeit und des Fanatismus : «Die Strasse fiel jetzt leicht ab
und man sah Palermo ganz nahe, nun schon völlig im Dunkel. Seine niederen,

eng zusammengedrängten Häuser wurden erdrückt von den über-



240 «DER LEOPARD»

mächtigen Massen der Klöster. Deren gab es Dutzende, alle ungeheuer
gross, oft in Gruppen von zweien oder dreien beieinander, Klöster für
Männer und Klöster für Frauen, reiche Klöster und arme Klöster,
vornehme Klöster und plebejische Klöster, Klöster von Jesuiten, Benediktinern,

Franziskanern, Kapuzinern, Karmelitern, Liguorianern, Augustinern

Armselige Kuppeln mit unbestimmten Umrissen, leergesogenen
Brüsten ähnlich, erhoben sich darüber ; aber es waren eben die Klöster, die
der Stadt ihre Düsternis und ihre Eigenart, ihren Schmuck, und dem Gefühl
zugleich etwas wie Tod mitteilten, etwas, das nicht einmal das rasende
sizilianisches Licht jemals hatte auflösen können. Zu jener Stunde zumal -
es war nahezu ganz finster geworden - beherrschten sie das Bild völlig.
Und eben gegen sie richteten sich in Wirklichkeit die auf den Bergen
brennenden Feuer, angefacht übrigens von Menschen, die denen, die in
den Klöstern lebten, recht ähnlich waren, fanatisch wie sie, verschlossen
wie sie, wie sie gierig nach Macht, und das heisst im üblichen Sinne : nach
Freiheit.» (S. 26.) Die sinnlichen Formen der Kuppeln, weiblichen Brüsten
ähnlich; ihre mächtige, alles niederdrückende Schwere, die düstere Enge
klösterlicher Mauern - es ist ein Bild der Unfreiheit und der Intoleranz,
die eine naturgegebene Sinnlichkeit zu unterdrücken sucht und dabei selbst
in Machtgier und Herrschsucht ausartet. Freiheit, so sinnt Don Fabrizio vor
sich hin, wird in dieser Welt immer einen schweren Stand haben. Auch die
neuen Herren würden sie früher oder später unterdrücken.

Man vergleiche nun diesen nächtlichen Anblick Palermos mit jenem
anderen, den der Prinz am nächsten Morgen von seinem Observatorium aus
geniesst. Von hier aus erscheint alles wie verwandelt - schwerelos,
lichterfüllt, friedlich. «Er öffnete eines der Fenster. Die Landschaft zeigte dem,
der sie von dem kleinen Turm aus betrachtete, all ihre Schönheiten. Unter
dem Ferment der starken Sonne schien jedes Ding ohne Gewicht : das Meer
tief unten war ein Fleck von reiner Farbe, die Berge, die in der Nacht zum
Fürchten voller Gefahren zu sein schienen, glichen zusammengeballten
Dämpfen, die im Begriff sind, sich aufzulösen, und selbst das finstere
Palermo breitete sich besänftigt um die Klöster wie eine Herde zu Füssen ihrer
Hirten.» (S. 45.) Nicht nur die nähere Umgebung erscheint vom Observatorium

aus in wohltuender Distanz. Auch die fernen Gestirne können,
obschon zu dieser Tagesstunde kaum sichtbar, von hier aus jederzeit verfolgt
werden. Neben den regelmässig kreisenden Planeten und den Fixsternen
(von denen es heisst, dass «auch sie nicht stillstehen») sieht man hin und
wieder Kometen, deren Bahn anders - langgestreckt - verläuft. Doch
selbst die Bahn eines Kometen lässt sich vorausberechnen. Dessen scheinbar

plötzliches Auftreten erweist sich aus der Sicht des Astronomen keineswegs

als unheilvolles Vorzeichen einer Katastrophe (gemeint ist hier offen-



«DER LEOPARD» 241

bar die Revolution), sondern nur als besonderer Moment im Ablauf eines
voraussehbaren Vorganges. Und dieses Wissen wirkt beruhigend.

Jenseits von Lebenslust und Lebensangst gibt es diese höhere Form des

Wissens, die uns an der Gesetzmässigkeit universalen Geschehens teilhaben
lässt. Sie ist dem Astronomen wie dem Historiker eigen, sofern dieser die
Wirren seiner Zeit zu durchschauen und aus angemessener Entfernung zu
beurteilen vermag. Don Fabrizio ist beides, Wissenschaftler und Humanist.
Seine Überlegungen zu den Vorgängen im Weltall lassen sich auf die
geschichtlichen Prozesse übertragen. Die Betrachtung der kommenden
Ereignisse von der Sternwarte seines Denkens aus gibt ihm endlich wieder
Zuversicht. «Mögen hier unten die Hunde wie Bendicò ihre Beute
verfolgen, mag das Hackmesser des Kochs das Fleisch unschuldiger, kleiner
Tiere zerteilen ; in der Höhe dieses Observatoriums fliessen die Prahlereien
des einen, der Blutdurst des andern in eine ruhige Harmonie zusammen.
Das wahre Problem besteht hierin: dieses Leben des Geistes weiterleben
zu können in seinen erhabensten, dem Tode ähnlichsten Augenblicken.»
(S. 49.) Das Wissen befreit von der Lebensangst : es trennt uns aber auch
vom unmittelbaren Leben. Daher ist diese Art Betrachtung dem Tode
vergleichbar.

Freiheit der Erkenntnis und Sinnenfreude: in diesem Spannungsfeld
bewegt sich nicht nur Don Fabrizio, die Hauptperson des Romans, sondern
auch der Leser, der sich das Geschehen genüsslich vor Augen führt und
dabei zu vielerlei Überlegungen angeregt wird. Dem Leser wird eine Fülle
von Sinneseindrücken geboten; er hat aber zugleich die Möglichkeit, deren
Stellenwert und Bedeutung zu erkennen. Die Welt, in die er hineinversetzt
wird, erscheint ihm als «geordnete Unordnung». Was von der dargestellten
Realität gesagt wird, gilt - mutatis mutandis - auch für das sie
darstellende Buch, unseren Roman. Wie diese ist er eine Komposition von
verwirrendem Reichtum und oft berauschender Sinnenfreude. Man denke nur
an die Beschreibung des glanzvollen Balles im Palazzo Ponteleone, an die
vielen Empfänge, Diners und religiösen Zeremonien, in ihrem Prunk und
Glanz den allegorischen Deckenmalereien des Rokoko-Saals nicht
unähnlich. In dieser gemalten, überhöhten Darstellung des Lebens sind es die
antiken Gottheiten, die den Ruhm des Hauses Salina verkünden. Die
mächtigsten unter ihnen, der blitzeschleudernde Jupiter, der finsterblickende
Mars und die liebevoll schmachtende Venus beschirmen das Wappen des

Leoparden anscheinend mit Vergnügen, während von der Seite der bärtige
Vulkan neidisch und bedrohlich herüberblickt. Vulkanus, so heisst es
einmal, sehe dem Revolutionär Garibaldi ähnlich, doch dieser - so viel weiss
Don Fabrizio zum voraus - wird schliesslich siegen.

Dank seinem höheren Wissen liest Don Fabrizio in der Zukunft, und die



242 «DER LEOPARD»

Geschichte der folgenden Kapitel gibt ihm recht. Dies wiederum bewirkt,
dass seine Gedankengänge dem Leser, der ja die historische Entwicklung
kennt, als zutreffend und wahr erscheinen. // Gattopardo bietet sich uns
zunächst einmal als historischer Roman dar, mit einer Hauptfigur, die über
ein prophetisches Wissen verfügt. Wo diese - oder eine der anderen
Personen - die Zukunft nicht erraten kann, hilft der Erzähler mit mancherlei
Anspielungen und Voraussagen nach, so dass wir das Geschehen nie bloss
aus unmittelbarer Nähe, sondern immer auch aus der reflektierenden
Distanz zu sehen bekommen.

Auffallend ist, dass der Erzähler zu Beginn des Romans als solcher kaum
hervortritt und dass die Welt fast durchwegs aus der Sicht Don Fabrizios
betrachtet und gedeutet wird. Im Laufe der Erzählung macht sich die
Präsenz eines Erzählers immer deutlicher bemerkbar. Dieser flicht nun in den
Bericht kritische, auf die Zukunft Siziliens verweisende Bemerkungen ein
und kommentiert die Ereignisse in weiser Voraussicht.

Nun will aber // Gattopardo - ähnlich den Romanen Stendhals2 -
nicht nur als historischer Roman betrachtet werden. Wenn das Buch nur
die Epoche um 1860 aus der Sicht eines Zeitgenossen darstellen wollte,
wozu brauchte es dann diesen stilistischen Aufwand, wozu die sinnliche,
bilder- und klangreiche Sprache? Ist II Gattopardo vielleicht, wie manche
Kritiker meinen, ein ästhetisierender Roman, der die Eleganz der Sprache
um ihrer selbst willen sucht? Nach all dem, was wir gesagt haben, erscheint
die Sinnenfreude auf der sprachlichen Ebene nicht als dekoratives Element.
Die Sprache selbst trägt wesentlich zur Aussage bei. Sie vermittelt nicht nur
Bedeutungen, sie ist selbst Trägerin der affektiven, ästhetischen Werte.
Es lässt sich also folgende Parallele ziehen : Was dem Protagonisten, Don
Fabrizio, Wollust und Klarsicht, Sinnlichkeit und Einblick in höhere
Zusammenhänge bedeuten, wird für den Leser einerseits zur ästhetischen
Erfahrung, zur Lust am Wohlklang der Sprache und an deren Bildern,
anderseits zum literarischen Erkennen, dann nämlich, wenn er den Text
überschaut und in seinen Zusammenhängen begreift. Die Dialektik von
Sinnenfreude und Erkenntnis wird also auch im eigentlich literarischen
Bereich relevant. // Gattopardo, als Kunstwerk verstanden, vermittelt so
eine doppelte Erfahrung: der Roman wendet sich sowohl an die
Einbildungskraft der Sinne als auch an den interpretierenden Verstand.

Was nun das erste Kapitel betrifft, von dem wir ausgegangen sind,
können wir abschliessend folgendes festhalten: wird der Leser, indem er
den Text analysiert und auf seine Relationen hin untersucht, zum
Interpreten, so erkennt er in der zunächst verwirrenden Vielfalt der Erscheinungen

die einheitliche Gesamtkonzeption, d.h. den symmetrischen Aufbau
der zwölf Episoden sowie die räumlichen und zeitlichen Strukturen, die



«DER LEOPARD» 243

letztlich der Dialektik zwischen hoch und tief, zwischen Veränderung und
Permanenz entsprechen. Wenn aber die scheinbar zufällige «Un-ordnung»
sich als Ordnung erweist, so heisst dies, dass es im Text - über der Hauptperson

und auch über dem Erzähler - noch eine oberste Instanz geben

muss, die dieses Wissen um die Gesamtstrukturierung besitzt: es ist der

Text selbst, als organisiertes Ganzes, das in dieser Form vom Autor
geschaffen wurde und die endgültige Aussage enthält.

Lassen wir nun solche vielleicht allzu technischen Bemerkungen und
wenden wir uns ein letztes Mal dem Anfangskapitel zu. Es ist nicht das erste

Mal, dass dessen zyklisch-symmetrische Grundstruktur erkannt worden ist.

Der amerikanische Italianist Richard Lansing hat diese in seinem 1978
veröffentlichten Artikel über die Bedeutungsstruktur von Lampedusas Roman
in ähnlicher Weise aufgezeigt3. Lansing fragt sich aber im Anschluss an
seine Ausführungen, warum wohl die zyklische Form in der Folge nicht
wieder aufgenommen werde. Die Frage muss anders gestellt werden.
Gerade die Tatsache, dass nur der Anfang die zyklisch-repetitive Lebensweise
auch formal reflektiert, nicht aber die folgenden Kapitel, ist für die
Bedeutung unseres Romans kennzeichnend. Dieser war ja von Anfang an so

konzipiert, dass das erste Kapitel, in dem die «gute alte Zeit»
heraufbeschworen wird, noch vor der Landung Garibaldis spielen sollte, die

folgenden aber Jahre und Jahrzehnte danach - das letzte sogar 50 Jahre

später4. Nun gehört das letzte Kapitel zu jenen, die zuerst geschrieben
wurden. Die zeitliche Struktur des Romans war also von Anbeginn in dieser
Weise angelegt. Das erstaunt uns nicht, da wir ja wissen, dass der Roman
nicht nur eine Revolution beschreibt, die wenig verändert, sondern auch

vom Ende einer Epoche und eines grossen Adelsgeschlechts berichtet. Die
zyklische Ordnung ist also unwiederholbar. Don Fabrizio ist der letzte

Leopard ; er hat keinen Nachfolger, der diesen Namen verdient.

Ein Vergleich zwischen dem ersten und dem letzten Kapitel, das 50 Jahre

später spielt, drängt sich auf. Don Fabrizio ist längst tot. Immerhin hat er
so lange gelebt, dass er den Tod seines Erstgeborenen noch miterleben
musste. In der Villa Salina sind drei unverheiratete Töchter
zurückgeblieben: die stolze, unnahbare Concetta, die den Verrat Tancredis nie
überwunden hat, und ihre Schwestern Carolina und Caterina, von denen
die letztere gelähmt ist. Diese beiden sind ganz der Religion und dem
Klerus ergeben. In der Villa, wo sie eine Privatkapelle einrichten liessen,
herrscht ein eifriges Kommen und Gehen von Prälaten, Beichtigern und
Reliquienhändlern. Wegen falscher Reliquien und geradezu anzüglicher



244 «DER LEOPARD»

Heiligenbilder kommt es zum Streit mit der Kurie, die im Haus Salina -
nach dem Tod des Prinzen - zur höchsten Autorität aufgerückt ist.
Concetta, obschon innerlich empört über diese Einmischung, kann gegen den
wachsenden Einfluss der Kirche nichts unternehmen.

Auch Concetta hat ihre Reliquien - es sind Erinnerungen. Da gibt es

zunächst vier grüne, fest verschlossene Kisten, die ihre Aussteuer bergen :

Dutzende von Tag- und Nachthemden, Kissenbezügen und Bettüchern, die,
vor 50 Jahren sorgsam hergestellt und beiseitegelegt, nun allmählich
vergilben und zerfallen. Dann die Gemälde der vielen Verstorbenen, die
Photographien der Freunde, die Aquarelle, auf denen Häuser und Örtlichkeiten

zu sehen sind, die früher einmal im Besitz der Salina waren und dann
abgetauscht, verkauft oder verschachert wurden. Zum Inventar trauriger
Erinnerungen gehört ferner das Fell des treuen Bendicò. Nur Concetta ist
es zu verdanken, wenn es noch nicht weggeworfen wurde. Eines Tages nun
muss sie erfahren, dass gerade jene Erinnerungen, die sie am treuesten
hütete, ihren Wahrheitsgehalt verloren haben - oder ihn vielleicht gar nie
besassen. Concetta hat ihre stolze, abweisende Haltung auf solchen
Gemütszuständen aufgebaut - nun erkennt sie, Jahre danach, deren Fragwürdigkeit.

Das Leben hat sie übergangen. Schönheit und Reichtum, die es andern
ermöglichten weiterzuleben - auch sie hatte diese in reichlichem Masse
besessen. Doch fehlte ihr die Wendigkeit, die Begabung, sich zu verändern
und sich den neuen Gegebenheiten anzupassen.

Anders Tancredi und Angelica : er ein Neffe des Leoparden, ein Malvica
wie Don Fabrizios Gemahlin ; sie die Tochter eines habgierigen, aber
steinreichen Emporkömmlings. Ihre Verbindung zeigt, was von der alten
Gesellschaft lebensfähig ist und in der neuen zu überleben vermag. Die
Kapitel II bis IV, dann wiederum das Kapitel VI (in welchem der Ball im
Palast Ponteleone zelebriert wird, eine Gelegenheit also, bei der sich die
alte und die neue Gesellschaft treffen) sind vor allem diesem Paar
gewidmet. Es verkörpert Intelligenz, Schönheit und Reichtum - aber nur
dies : moralische Grösse geht ihm ab.

Tancredi und Angelica (zwei uritalienische Namen, der eine stammt von
Tasso, der andere von Ariost) sind sozusagen die Stammeseltern der neuen
Gesellschaft des Risorgimento. Sie haben sich in Donnafugata kennengelernt,

im Lehen des Prinzen Salina. Dort verbringt die Familie jeweils
ihre Sommerfrische - auch im Spätsommer des Jahres 1860, wenige
Monate nur nach der Eroberung der Insel durch Garibaldi. Beim ersten
Hinschauen erhält der Prinz den Eindruck, in Donnafugata habe sich nichts
verändert. Wie immer wird seine Familie feierlich empfangen. Stürmisch
läuten die Glocken der Dorfkirche zum festlichen Te Deum. Bald aber
muss Don Fabrizio feststellen, dass der eigentliche Herr im Dorf nicht mehr



«DER LEOPARD» 245

er selbst ist, sondern Angelicas Vater, Don Calogero, der zukünftige
Bürgermeister und Onorevole. Die Allianz zwischen dem Neffen Don Fabrizios
und der schönen, ehrgeizigen Angelica ist für die historische Entwicklung
bezeichnend. Die Familie Salina überlebt, indem sie sich anpasst und auf
gewisse Privilegien verzichtet. Das geht nicht ohne Verrat an den eigenen
Idealen - Concetta sträubt sich dagegen, zu ihrem eigenen Nachteil. Zwar
könnte der Prinz Salina auch im Königreich Italien neue Ehrenämter
bekleiden. Von einem Abgeordneten aus dem Piémont wird ihm sogar ein
Sessel im Senat angeboten. Don Fabrizio lehnt aber dankend ab und schlägt
für diesen Posten Don Calogero vor.

Concetta ist nicht die einzige, die sich gegen dieses Anpassen sträubt.
Auch unter den Untergebenen des Prinzen gibt es welche, die den
Kompromiss der Familie missbilligen, weil sie ihn nicht verstehen. Zu ihnen
gehört Don Ciccio Tumeo, der Organist und Jagdbegleiter des Prinzen.
Dass ein Neffe Don Fabrizios die bildschöne Tochter des Don Calogero
begehrt und sie vielleicht auch zu verführen versucht, so viel leuchtet ihm
ein. Dass aber eine Heirat zwischen den beiden erwogen wird, das geht über
Don Ciccios Verstand. Don Ciccio, der Sohn eines Jagdhüters in königlichen

Diensten, hat nur dank der Hilfe Isabellas IL sein Musikstudium
absolvieren können. Dafür glaubt er sich den Bourbonen auf immer
verpflichtet. Als loyaler Untertan hat er in der konsultativen Abstimmung
gegen das Königreich Italien gestimmt. Doch das offizielle Ergebnis in
Donnafugata lautete - gemäss den Worten Don Calogeros - einstimmig
Ja. Die Wahlresultate wurden also gefälscht. Den neuen Herren, das steht
nun fest, wird es niemals gelingen, das Regime und seine Einrichtungen
glaubwürdig zu machen. Machtmissbrauch und politische Rhetorik, der
kaum Taten folgen, wird es auch im «befreiten», geeinten Italien geben.
Man braucht nur die Salongespräche im VI. Kapitel - während des Balls -
zu verfolgen, um zu sehen, wie sehr die neue Gesellschaft der alten gleicht.

Mehr und mehr spürt der Prinz, dass er zwar die gefährliche Klippe des

Umschwungs mit eleganter Geschicklichkeit umfahren und hinter sich
gelassen hat, dass aber die neue Zeit für ihn - für den Leoparden - nur
noch den Tod übrig hat. Er fühlt, wie er älter und schwächer wird. Der
Gedanke an den Tod hat ihn, den kontemplativen Astronomen, zwar oft
begleitet. Er war damals zugegen, als der Prinz im Garten auf den Leichnam

des Soldaten gestossen war und er überraschte ihn wieder auf der Jagd,
beim Anblick eines verendenden wilden Kaninchens. Sicher nimmt diese
Szene nicht bloss den Tod des Leoparden voraus, denn dafür wäre das Bild
des Kaninchens doch wenig geeignet. Das mit dem Tod ringende Tier
verkörpert vielmehr den Willen eines jeden Geschöpfes, auch des unbedeutendsten,

dem grausamen Gesetz zu entrinnen. Ein kurzes, heftiges Sich-



246 «DER LEOPARD»

Aufbäumen gegen die unbarmherzige Ordnung, die Leben schafft, um es

wieder zu zerstören - das wird hier spürbar.
Mit dem Tod «kokettiert» Don Fabrizio, um den Ausdruck Tancredis

zu gebrauchen, sogar während des glanzvollen Balles, und dies ist wiederum
kein Zufall. Er selbst hat Angelica, indem er mit ihr einen unvergesslichen
Walzer tanzt, in die neue Gesellschaft eingeführt. Er hat es fertiggebracht,
dass die Tochter eines ungebildeten Bauern in den Salons von Palermo
aufgenommen und sogar beneidet wird. Jetzt ist seine Aufgabe erfüllt -
er kann abtreten. Das siebente Kapitel - es ist zeitlich das letzte, das
Lampedusa verfasste - ist ganz dem Tod des Leoparden gewidmet. Der Tod
enthüllt sich ihm in Gestalt einer schönen Frau. Venus, deren Reiz er so oft
in den Sternen betrachtet hatte, tritt nun nahe an ihn heran.

Von einem Kapitel haben wir bisher kaum gesprochen, dem fünften. Es
wurde nachträglich eingesetzt, was einige Kritiker dazu veranlasst hat, es

als überflüssig zu bezeichnen. Im fünften Kapitel hat Padre Pirrone, der
Jesuit im Hause Salina, seinen grossen Auftritt. Analog zur Handlung des

vorherigen Kapitels, geht es hier einerseits um Politik, anderseits um eine
Heirat. Padre Pirrone übernimmt in seinem Heimatdorf, wo er als Autorität
gilt, die Aufgaben, die der Prinz gegenüber Tancredi und Angelica, dann
auch gegenüber dem piemontesischen Gesandten zu erfüllen hat. Der Pater
stammt aus ärmlichen Verhältnissen. Sein Vater war Aufseher zweier
Lehensgüter gewesen und hatte trotz aller Gefahr die schwierige Aufgabe
schlecht und recht gemeistert. Der Roman gibt zu verstehen, dass aus dieser
Schicht der Landbesitzer und Verwalter die Mafia zu entstehen im Begriffe
ist, und schon deshalb ist dieses Kapitel bedeutsam. Es führt uns in die
mittleren und untersten Schichten des sizilianischen Volkes, in eine Welt
der Gewalt, in der man nur durch Schweigen überlebt. Padre Pirrone tritt
also - wie vorher der Prinz Salina - als Heiratsvermittler auf, indem er
seine eigene Nichte, die von einem Verwandten entehrt wurde, gegen den
Abtausch von ein paar Mandelbäumen glücklich unter die Haube bringt.
Die einen geben, die andern nehmen. Mit der Heirat gibt der Verführer
der geschändeten Braut die Ehre zurück und bekommt dafür eine Mitgift,
den Mandelhain, den seine Familie vor Zeiten in einem Streit an eben jene
Verwandten verloren hatte. «Mit Liebe, mit Leidenschaft» - so denkt der
Pater - «hatte die Sache nichts zu tun. Es war lediglich eine Schweinerei,
die eine andere Schweinerei rächte.» (S. 243.) Der Ehehandel kommt
schliesslich zustande, die Familien versöhnen sich.

So banal diese Geschichte tönt, sie ist die ironische Entsprechung zum
Ehevertrag, den kurz zuvor der Prinz Salina und Don Calogero Sedara
zusammen vereinbart haben. Tancredi gibt Angelica Adel und Namen, sie

bringt ihm eine Mitgift, mit der er sich in der neuen Zeit behaupten kann.



«DER LEOPARD» 247

Gewiss ist Tancredi in die schöne Angelica verliebt - ihre unaufhörlichen
Liebesspiele im labyrinthischen Palast von Donnafugata sind ein Beweis
dafür. Aber viel edler sind die Motive nicht, die den Fürsten zu diesem

Ehevertrag verleitet haben.
Schwieriger noch ist die zweite Aufgabe, die Padre Pirrone in seinem

Heimatdorf lösen muss. Er muss seinen Freunden, den armen und ärmsten

Dorfbewohnern, das widersprüchliche Verhalten seines Herrn gegenüber
der neuen Regierung klarmachen - er, der selbst Mühe hat, die komplizierten

Schachzüge des Prinzen zu verstehen. Gesprächsführer der
Dorfbewohner ist der Kräutersammler Don Pietrino, einer der mit der weiten
Natur vertraut ist und darin die Ordnung Gottes erkennt. Ihn hatte man
aufs Gemeindeamt gerufen, um ihm zu sagen, er habe von nun an für seine

Arzneikräuter eine Abgabe zu bezahlen. «Aber wenn ich doch diese

Sennesblätter, diesen Kreuzkümmel, diese vom Herrgott geschaffenen
Heilkräuter mit eigenen Händen auf den Bergen sammle, ob es regnet oder klar
ist, in den vorgeschriebenen Tagen und Nächten! Ich trockne sie in der
Sonne, die allen gehört, ich zerreibe sie selber zu Pulver in dem Mörser,
den schon mein Grossvater benutzt hat Was geht das die vom Amt an ?»

(S. 230.) Don Pietrino kennt zwar die von Gott geschaffene Natur, er
versteht es aber nicht, sich der neuen Gesellschaft unterzuordnen. Ihm
versucht Padre Pirrone das diplomatische Verhalten seines Herrn
klarzumachen - umsonst. Pietrino, vom Wortschwall des Priesters überwältigt,
versinkt in tiefen Schlaf.

Auch hier lassen sich Parallelen zum vorherigen Kapitel, aber auch zum
ganzen Buch herstellen. Das fünfte Kapitel ist nichts anderes als eine
ironische «mise en abyme», eine Spiegelung des gesamten narrativen
Inhalts. Dem Kräutermann, der über die Natur zur universalen Ordnung eine
unmittelbare Beziehung hat und mit der gegenwärtigen Staatsform nichts
anzufangen weiss, entspricht auf der anderen Seite der Astronom, der das

Momentane relativiert, weil er sich im Universalen auskennt. Don Fabrizio,
der Wissenschaftler und Historiker, und Don Pietrino, der Dorfapotheker,
entsprechen sich - aber als Gegensätze. Beide haben zum Allgemeinen,
nicht zum Besonderen ein inniges Verhältnis - mit dem wichtigen Unterschied

allerdings, dass Don Fabrizio zu handeln versteht und auch das

Momentane in seinen Griff bekommt. Beiden will Padre Pirrone auch
seinen Standpunkt klarmachen, mit beiden ist er ja befreundet. Er ist der
Vertreter der Kirche als Institution, die überleben will und sich anpassen
wird. Der Kräutermann denkt und fühlt im ursprünglichen Sinne religiös -
mit der Neuzeit kann er sich nicht befreunden. Don Fabrizio schliesslich
verkörpert das höhere Wissen, mit dem er sich auch in der Zukunft zurechtfindet.



248 «DER LEOPARD»

Abschliessend können wir sagen: die Tatsache, dass das fünfte Kapitel
keineswegs als überflüssiges Einschiebsel betrachtet werden darf, sondern
im Gegenteil zum ganzen Roman eine enge, wenn auch ironische Beziehung
unterhält, zeigt, dass der im Werk als Gestaltungskraft wirkende Formwille
die Materie vollends durchdringt. Gewiss ist // Gattopardo nach und nach

entstanden, gewiss wurde dieses fünfte Kapitel später eingefügt, doch eine

Gesamtkonzeption war - durch die Verknüpfung des ersten und des

letzten Teils - von Anfang an vorhanden.
Der Roman zeigt einerseits die Veränderung in der Zeit, vor allem als

Verlust : das Altern und Sterben des Prinzen Salina, das Aussterben seiner

Familie, die nur indirekt in den Nachkommen Tancredis (der keine
Leoparden zeugen wird) weiterlebt. Anderseits belegt das Buch durch viele
Beispiele eine bedenkliche Permanenz der Zustände, die weitgehend als

naturbedingt dargestellt werden. Sizilien verändert sich unter der neuen
Regierung wenig. Die Revolution, so wie sie sich etabliert hat, verliert ihre
Schärfe ; Garibaldi sagt sich von den radikalsten Elementen los und wird
selbst bald ersetzt werden. Die Grundübel der Gesellschaft werden nicht
ausgerottet, sie scheinen sich im Gegenteil zu vertiefen. Nur die oberste
Schicht hat sich teilweise erneuert, in den unteren Schichten bleibt alles
beim alten. Genau das und noch viel mehr versucht Don Fabrizio dem

piemontesischen Abgeordneten, Graf Chevalley, klar zu machen. Er meint,
Sizilien wolle sich gar nicht verändern, es wolle in seinem Schlaf nicht
gestört werden. «In Sizilien ist es nicht von Wichtigkeit, ob man übel oder
ob man gut tut : die Sünde, die wir Sizilianer nie verzeihen, ist einfach die,
überhaupt etwas zu ,tun'.» (S. 209-211.)

In den späten fünfziger Jahren hat man diese Äusserungen plötzlich wieder

als aktuell empfunden. Nicht alle Kritiker dachten freilich so, ein grosser
Teil der Fortschrittsgläubigen war sogar empört. Giorgio Bassani aber
meinte, Il Gattopardo sei gerade in dem Augenblick an die Öffentlichkeit
getreten, da vielen seiner Landsleute bewusst geworden sei, dass die Rhetorik

der Nachkriegsjahre allmählich hohl klang und der wirklichen
Geistesverfassung der Italiener längst nicht mehr entsprach. Ganz Italien, nicht
bloss Sizilien, kranke an dem Übel, von dem Don Fabrizio Chevalley gegenüber

spricht. Der Norden habe nicht den Süden aktiviert, Indolenz und
politische Resigniertheit des Südens (und das damit verbundene Übel der
Korruption) hätten sich längst in die Hauptstadt und nach Norden
verlagert. Dass das gerade 1958 ausgesprochen worden sei, erscheine ihm nicht
als Zufall. Der Roman // Gattopardo handle zwar vom Risorgimento, er
meine aber auch die zweite Epoche der Erneuerung Italiens, die
Nachkriegszeit5.

Man kann dieser Deutung beipflichten oder nicht, eines steht fest:



«DER LEOPARD» 249

// Gattopardo ist mehr als ein historischer Roman. Die zum Schicksal von
Concetta geäusserten Gedanken über den Wahrheitsgehalt unserer Gefühle
und Erinnerungen, ja unserer eigenen Geschichte, zeigen, dass es dem

Autor nicht darum geht, eine vergangene Epoche wirklichkeitsgetreu zu
rekonstruieren. Viele Einwände der Kritiker, die dem Roman eine objektive

Darstellung der Zustände absprechen, müssen schon deshalb
zurückgewiesen werden.

Es wäre vielmehr zu fragen, wie Lampedusa selber andere Romane las.

Von Stendhals Werken sagt er beispielsweise, dass ihre Qualität vor allem
auf ihrer Vielseitigkeit beruhe. Le Rouge et le Noir könne durchaus als
Dokument einer Zeit gelesen werden : wenige Texte gäben so gut Aufschluss
über die Sensibilität der nachnapoleonischen Epoche. Daneben seien aber
auch andere Aspekte zu beachten: der «lyrische» zum Beispiel, die
Darstellung des Helden, der Ich-Person, die wiederum teilweise einer
Selbstdarstellung des Autors gleichkomme. Julien Sorel erscheine ihm als eine

mögliche Darstellung Stendhals, wogegen Fabrizio del Dongo eher so sei,
wie Stendhal hätte sein wollen. Neben der Ich-Person und Hauptfigur seien

freilich noch andere Figuren da - jede ein Universum für sich, was den

psychologischen Instinkt des Autors vor grosse Aufgaben stelle. Zudem
gehe es bei Stendhal immer auch um ethische und ästhetische Fragen, etwa
um die Suche nach geistigen Genüssen ; la recherche du plaisir, deren letztes
Abbild das Werk selber sei. Im Stil zeige sich der Wille des Dichters, dem
Leser solche geistig-sinnliche Genüsse zu verschaffen, und damit sind wir
wiederum bei unserem Roman angelangt6.

1 Wir zitieren von nun an nach der Gattopardo. I Racconti. Lampedusa,
deutschen Ausgabe: Giuseppe Tornasi di Firenze, La Nuova Italia, 1974, Anmer-
Lampedusa, Der Leopard, Piper, Mün- kung 5. Das achte Kapitel war von An-
chen 1959. - 2 Giuseppe Tornasi di Lam- fang an vorgesehen. Hingegen wurden
pedusa, Lezioni su Stendhal, «Paragone», die Kapitel V und VII später eingesetzt.
4 (1959) 3-12. - 3 Richard Lansing, The Vor allem das fünfte wird von der italie-
structure of the Meaning in Lampedusa's nischen Kritik als überflüssiges Ein-
«II Gattopardo», «Publications of the schiebsei betrachtet. - 5 Giorgio Bassani,
Modern Language Association of Ame- Due interviste, in Le parole preparate,
rica», 93 (1978).-"Über die Entstehungs- Torino, Einaudi, 1966. - «Giuseppe To-
geschichte des Romans vgl. Elio Vittorini, masi di Lampedusa, Lezioni su Stendhal,
Scrivo i libri ma penso ad altro, nachzu- cit., 4-10.
lesen bei Giuseppe Paolo Samonà, Il


	Wiederbegegnung mit Tomasi di Lampedusas "Der Leopard"

