
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 64 (1984)

Heft: 2

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

«Zuviel Abendland, verdächtig»

Zu Alice Vollenweiders Italien-Buch

Dass Alice Vollenweider früher oder
später ihr Italien-Reisebuch vorlegen
würde, war wohl seit langem allen
klar, die regelmässig ihre Artikel über
italienische Literatur lesen, sich in ihre
Übersetzungen italienischer Schriftsteller

vertiefen, ihre Berichte über
Italiens Land und Leute verfolgen und
nicht zuletzt die Rezepte geniessen,
welche die versierte Literaturkritikerin
als in die südliche Küche verliebte
Food-Journalistin gelegentlich
veröffentlicht. Jetzt ist das Buch da: mit
stimmungsvollen Photographien von
Heinz Baumann, Vincenzo Castella,
Rob Gnant, Ernst Scheidegger, Mark
E. Smith und Peter Zimmermann
illustriert, bietet es sich unter dem Titel
Ich werfe eine Münze in den Brunnen 1

(eine Anspielung an den obligatorischen

Münzenwurf, den der Trevi-
Brunnen vom Romreisenden fordert)
als eine sehr persönliche und gerade
deshalb um so fesselndere Art und
Weise dar, durch Italien zu reisen.
Italien, dieses förmlich von abendländischer

Kultur gesättigte Land, dessen

Hauptstadt Günther Eich eben darum
nicht wiedersehen will: «Ich werfe
keine Münze in den Brunnen, ich will
nicht wiederkommen. Zuviel Abendland,

verdächtig», heisst es in seinem
Gedicht «Fussnote zu Rom».

«Reisen in Italien» mit Alice
Vollenweider heisst nun aber gerade nicht,
sich nostalgisch und bildungsbeflissen
auf die Suche nach dem verlorenen

Abendland begeben. Dafür sind die
Stationen, an denen man Halt macht,
zu ungewöhnlich und disparat -
mindestens auf den ersten Blick. Venedigs
San-Marco-Kirche kommt da zwar
vor, obgleich im Schneetreiben, aber
auch Mailands Obst- und
Gemüse-Engrosmarkt, der grösste des

Landes; man gelangt zwar nach
Parma, wo die Correggio-Fresken zu
bewundern sind, nach Modena, der
reichsten Stadt Italiens mit ihrer vom
Bildhauer Wiligelmus im zwölften
Jahrhundert geschmückten Domfassade,

nach Lucca, wo Ilaria del
Carretto, von Jacopo della Quercia als

Tote gemeisselt, im Dom friedlich auf
ihrem Marmorkissen zu schlafen
scheint. Aber man wird eben auch auf
den Friedhof von Genua geführt, wo
fleissige Hausfrauen neben tüchtigen
Unternehmern ruhen und wo sich
ebenfalls Platz für Caterina Campo-
donico fand, jene Hausiererin, die -
wie Alice Vollenweider nicht ungerührt

berichtet - ihr Leben lang an
Wallfahrtsorten Haselnüsse und
gebratene Marroni verkaufte, um das
Geld für ihr irdisches Weiterleben
nach dem Tod aufzubringen - wenn
auch bloss als Statue. Führt Alice
Vollenweider ihren Leser zwar durch
Alessandro Farneses prunkvoll und
programmatisch entworfene Schlossanlage

von Caprarola im nördlichen
Latium, so durchstreift sie mit ihm
auch das geschichtsträchtige römische



164 ZU ALICE VOLLENWEIDER

Ghetto; sie schildert Mailands dem
Normaltouristen völlig unbekannte
Wasserstrassen, ein verzweigtes Kanalnetz,

auf dem einst auch die Marmorblöcke

für den Dombau transportiert
wurden; schliesslich lernt man mit ihr
das moderne Rom kennen, eine
stellenweise geradezu wohnliche Stadt, in
der heute die meisten italienischen
Schriftsteller sich wieder niedergelassen

haben. Alice Vollenweiders Streifzug

durch Italien lässt kein Bildungsitalien

im überlieferten Sinne erstehen,
obschon Leonardo und Verdi darin
vorkommen, Puccini und Correggio,
Wiligelmus und Benedetto Antelami,
der Humanist Annibale Caro und die
Maler Taddeo CriveUi und Franco
Rossi, unter deren Leitung während
der zweiten Hälfte des fünfzehnten
Jahrhunderts in Ferrara die mit über
zweitausend Miniaturen illustrierte
Bibel des Herzogs Borso d'Esté
entstand.

Ob der Bewunderung für den
Porträtisten Parmigianino vergisst Alice
Vollenweider freilich den Parmigiano
nicht, jenen Käse, mit dem neben dem
Schinken die Feinschmecker weltweit
den Namen der Geburtsstadt Toscaninis

und Ildebrando Pizzettis genüsslich

verbinden. Es ist geradezu einer
der Kunstgriffe dieser Schriftstellerin,
dass sie es vorzüglich versteht, die
Orte, durch die sie ihre Leser kundig
führt, jeweils auch als Stätten
einheimischer Gastronomie vorzustellen. Bildet

nämlich beispielsweise in Städten
wie Parma, Modena und Reggio
Emilia, einer Gegend, aus der seit eh
und je viele der bekanntesten italienischen

Opernstars stammen, Musik ein
wahrhaft unerschöpfliches Gesprächsthema,

so gilt dies eben auch fürs
Essen. Und die Spezialitäten, für die

sie sich begeistert, schildert Alice
Vollenweider immer derart plastisch, dass

wohl manch einer ihrer Leser den
Kunstband jäh weglegt, mit dessen

Hilfe er sich allenfalls die romanischen
Skulpturen Antelamis in Erinnerung
zu rufen versucht, und eiligst zum
Kochlöffel greift, um sich in der Küche

an die Zubereitung von so delikaten

Gerichten zu wagen, wie etwa jene
«tortelli di zucca», deren Rezept Alice
Vollenweider - wie so manches
andere - förmlich kochbuchreif einflicht.

«Ich werfe eine Münze in den Brunnen»

will kein Reiseführer sein. Dafür
ist das Buch viel zu impressionistisch
angelegt. Es besteht nämlich aus fast
planlos aufgereihten Berichten, die wie
Mussorgskijs «Bilder einer Ausstellung»

durch eine Art von überleitenden

«promenades» miteinander
verbunden bleiben: Zwischentexte, aus
denen man beispielsweise erfährt, dass

es in der Mailänder Innenstadt die
schönsten Bars von ganz Italien gibt,
dass man seit ein paar Jahren vom
1. Mai bis zum 1. Oktober zwischen
Padua und Venedig auf dem villengesäumten

Brenta-Fluss die Fahrt
wiederholen kann, die Goethe am 28.
September 1786 machte, dass Crossair den
Italienfreund in knapp zwei Stunden
bei einer fröhlichen Zwischenlandung
in Agno von Zürich nach Venedig
fliegt, dass Bernardo Bertoluccis Film
«Prima della rivoluzione» in Parma
spielt, dass der Schriftsteller Luigi
Malerba 1927 in Berceto geboren wurde,
dass es in der Gegend von Lucca das
beste Olivenöl zu kaufen gibt, dass der
unaufhaltsame Aufstieg der Feinkostfirma

Fini 1912 in Modena mit ein

paar Tischen begann, die der junge
Telesforo Fini im Hinterzimmer seiner
«salumeria» aufstellte, dass die fran-



ZU ALICE VOLLENWEIDER 165

zösische Küche eigentlich dadurch
entstand, dass 1533 Caterina de' Medici

aus Anlass ihrer Heirat mit Heinrich

IL von Frankreich fünfzehn
florentinische Köche ins kulinarisch
ziemlich rückständige Paris mitnahm.

Von persönlichen Vorlieben geprägt
- und daher bewusst unsystematisch -
bietet sich Alice Vollenweiders Italien-
Buch dar. Mithin ganz im Geiste
Stendhals, dessen Schilderung der
säulengeschmückten Mailänder Innenhöfe

aus «Rome, Naples et Florence»
sich da zitiert findet. Und wenn der

leidenschaftliche Reisende aus
Grenoble einmal in seinem Tagebuch
notierte, beim Reisen gehe es ihm stets

darum, «de bien faire mon métier de

voyageur», so darf Alice Vollenweider
getrost bescheinigt werden, dass sie ihr
Handwerk als genau beobachtende
und ungemein vielseitig informierte
Italien-Reisende meisterhaft versteht.

Kurt Ringger

1 Alice Vollenweider, Ich werfe eine
Münze in den Brunnen. Reisen in Italien,
Verlag Huber, Frauenfeld 1983.

Für die Erhaltung «heimatlicher Substanz»

Zu Daniel Lukas Bäschlin, «Wehrwille und grüne Kraft»1

Die Vorstellung sei ihm entsetzlich, er
könnte einmal in einer Buchhandlung
einen Band «Trost bei Dürrenmatt»
ausgestellt sehen - man erinnert die
Bemerkung des damals noch jungen
Dramatikers. Es ist, im Falle Dürrenmatts,

nicht so weit gekommen, und -
es sei zugegeben - auch «Trost
bei Orwell» habe ich noch nicht
gefunden; denkbar wäre eher ein Reader
«Angst mit Orwell». Ob übrigens der
Unterschied zwischen Angst und Trost
wirklich so riesig wäre, kann man sich
fragen. Es muss neuerdings eine Lust
der Angst, eine Lust des Entsetzens
geben; anders wäre die Hypertrophie
der Katastrophenfilme, die Unzahl der
Orwell-Publikationen nicht zu erklären.

Die Angst aber, mit der sich so

gute Geschäfte machen lassen, dürfte
wenig mehr als ein Nervenkitzel sein,
angenehm im Einerlei des Tages und
erst noch von einer gewissen Aktualität

gestützt.

In der letzten Nummer der Schweizer

Monatshefte hat François Bondy
den bedenkenswerten Vorschlag
gemacht, man möchte während des Jahres

1984 den nachgerade misshandelten

Namen Orwell nur mehr brauchen,

wenn er sich auf den Autor
selbst beziehe. Er schlägt dies sozusagen

zum Schutze Orwells vor - ich
möchte andersherum und im Sinne
einer verbindlichen Zeitkritik für die
Dauer des selben Jahres den Verzicht
auf die schwarze Utopie schlechthin
postulieren. Es gibt Zeiten und gibt
Länder, in denen die negative Utopie
so gut wie die Satire notwendig sind
als der einzige Freiraum kritischen
Denkens. In einer Zeit wie der unseren
könnte beides, durch Übergebrauch
und Gewöhnung, zu einer bequemen
Möglichkeit werden, die realen Gefahren

hinter Horrorvisionen zu verstekken.

Mit dem «Grossen Bruder» lässt
sich offenbar leben so gut wie mit dem



166 ZU DANIEL LUKAS BÄSCHLIN

Weissen Hai, und unspektakulärere,
aber desto dringendere Probleme der
Zeit drohen in einem wollüstigen
Entsetzen unterzugehen.

Genug der satirischen Bemerkungen
- dafür, ernsthaft und nachdrücklich,
der Hinweis auf ein Buch, das ernsthaft,

nachdenklich, ohne Satire und
ohne negative Utopie auf unsere Zeit
eingeht, klar und streng, doch nicht
lieblos und nicht ohne kleine Zeichen
der Hoffnung. Ich meine die zweite
Publikation des Bieler Gymnasiallehrers

Daniel Bäschlin, seines Zeichens
Mathematiker und Philosoph: «Wehrwille

und Grüne Kraft», ein Sachbuch
des Zytglogge Verlags und wohl
zusammen mit dem ersten Werk Bäsch-
lins und dem Bericht «Generale hungern

nie» von August R. Lindt, das
beste Sachbuch des kleinen Verlags.
Ich vermute allerdings: auch dasjenige
mit der kleinsten Verkaufszahl -
leider, so füge ich bei, und hoffentlich
nur vorläufig. Dabei ist es ein durchaus

zeitgemässes Buch, enthält,
vereinfachend gesagt, eine eigenwillige
«Philosophie der Grünen», und steht
doch, wie kaum ein anderes Buch, in
Gefahr, zwischen Stuhl und Bank zu
geraten. Das hat seinen Grund wohl
schon im Titel, der im vollen Wortlaut
heisst: «Wehrwille und grüne Kraft.
Die Verteidigung der heimatlichen
Substanz.» War der Verlag von allen
«guten Geistern» der Werbestrategie
(d. h. von den schlechten Geistern
wirtschaftlicher Überlegungen) verlassen,

als er dem Eigensinn des Autors
diesen Titel durchgehen liess? Soviel
Mut und Konsequenz müsste das
Publikum eigentlich honorieren durch
eifrige und aufmerksame Lektüre des

Buches! Die Begriffe des Titels scheinen

der Mottenkiste entnommen, dem

Wortschatz der geistigen Landesverteidigung

nämlich: mit dem Wort «Heimat»

etwa tut heute fast jeder sich
schwer, und «Wehrwille» erinnert fatal

an die «Wehrkraft» unseligen
Angedenkens. Der Autor freilich lässt
keinen Zweifel, wie er die Wörter
verstanden haben will. Gleich zu Beginn
umschreibt er den Wehrwillen, den er
meint, als eine Landesverteidigung
eigener Art, «sich dafür einzusetzen,
dass das eigene Land verteidigenswert
und - als Folge davon - dann auch im
militärischen Sinn die Wehr wert ist».
Dies eigene Land ist für ihn aber nicht
ein Gärtchen des nationalen Egoismus,
sondern ein «Repräsentant von Erde
überhaupt».

Mit diesen Sätzen ist der Rahmen
des Buches andeutend umrissen. Während

die Landesverteidigung im
herkömmlichen militärischen Sinn davon
ausgeht, es sei ein Territorium Schweiz
als solches zu verteidigen, ohne strenge
Frage nach dessen Zustand und nach
der Lebendigkeit der immanenten
Werte, und Vaterlandsliebe stelle sich
von selbst ein, insistiert Bäschlin darauf,

das Land sei nur dann
verteidigenswert und könne nur dann einen in
einer psychischen Tiefenschicht
wurzelnden Wehrwillen erzeugen und
tragen, wenn darin das, was er als
«heimatliche Substanz» umschreibt, noch
wirklich vorhanden sei. Sein Buch
umkreist diesen Begriff, füllt ihn mit
Inhalt, grenzt ihn ab gegen das, was ihn
gefährdet. Gefährdet wird diese
«heimatliche Substanz» mehr von inneren
Feinden als von äusseren: von den
«Chaoten der Bodenspekulation»
beispielsweise oder von einer Architektur,
die durch «seelischen Schwund»
auffällt. Der bei Bäschlin neu umschriebene,

der eigentliche Wehrwille dient



ZU DANIEL LUKAS BÄSCHLIN 167

ausschliesslich dem Schutz und dem
Neuaufbau dieser heimatlichen
Substanz, und als seine Vertreter sieht der
Autor nicht die etablierten Mächte,
nicht die Stützen der Gesellschaft,
sondern das, was er in einem sehr offenen
Begriff die «grüne Kraft» nennt,
bestimmt von neuen Impulsen im
Bauernstand, bei den Kleinbauern
etwa wie auch von den sogenannt
alternativen Kräften. Dies aber betont
der Autor immer wieder, nachdrücklich,

ja inständig: dass gerade in den
der Subversion verdächtigten Gruppen
jene Kräfte am Werk sind, die am
stärksten dafür eintreten, die Erde als
eine menschenwürdige «Wohnstätte»
zu erhalten, und er begründet die
Notwendigkeit eines sinnvollen Zivildienstes

unter anderem damit, dass der
Wiederaufbau des zerfallenden «Oikos»
(die griechische Vokabel, die dem
Begriff Ökologie zugrundeliegt, bedeutet
«Haus, Wohnstätte») den Einsatz vieler
Kräfte fordere: «Bedenkt man indessen,

zu welchen Wiederherstellungsarbeiten

die Bewahrung ,heimatlicher
Substanz' herausfordert, so gilt: Der
Zivildienst müsste gegründet werden,
auch wenn es keine Militärdienstverweigerer

gäbe.»

Bei Sätzen wie diesen mag man sich
daran erinnern, dass Ludwig Hohl
wiederholt dargelegt hat, das Neue
komme notwendig von den
«Rändern», von Aussenseitern, Randgruppen,

es dringe von dort in die Mitte,
die ihrerseits unfruchtbar und ohne
Anregung von aussen zu keiner Neuerung

fähig sei. Bei Bäschlin ist dies
«Neue» allerdings eher das wiederentdeckte

Alte (darin spiegelt sich der
Stimmungs- und Denkwandel der letzten

Jahre), genauer: der wiedergewon¬

nene, in der technokratischen Perfektion

verschüttete Sinn.
Hier wäre die Bemerkung möglich,

«Wehrwille und grüne Kraft» zeige
keine neue Sicht der Zeit, und dies
wäre in einem sehr oberflächlichen
Sinn sogar richtig. Aber wenn das
Buch sich wirklich im Fahrwasser des

Üblichen und Vertrauten bewegte,
müsste einem um seine Publizität nicht
bange sein: denn nichts findet leichter
Absatz, als was in der vertrauten Sprache

die vertrauten Vorstellungen der
einen oder anderen Seite vertritt.
Davon aber kann bei Bäschlin keine Rede
sein. Man merkt: der da schreibt,
bewegt sich nicht in der Arena des

öffentlichen Lebens, auch nicht in
einem geschlossenen politischen Zirkel;

er sitzt nicht an einem Schaltpult
im Medienbereich, sondern seitab, in
der Studierstube des Philosophen.
Dass die dort herrschende Stille nichts
mit der allzeit gern belächelten Weltferne

zu tun hat, sondern die Fakten,
Ängste und Impulse der Zeit durchaus
einlässt, beweist das Buch auf fast
jeder Zeile: der Autor zeigt konkret auf,
was für Arbeiten im geforderten
Zivildienst geleistet werden könnten, er ist
orientiert über die Eigendynamik des

Kapitals wie über die Zahlen des
Wettrüstens. Seine Leistung ist aber nicht
die Information, sondern die
Zusammenschau und Vertiefung der einzelnen

Elemente, ihre Verbindung mit
den Grunderfahrungen des Menschen:
seinem Bedürfnis nach Geborgenheit,
seinem Umgang mit der Freiheit. Dabei

argumentiert Bäschlin auf eine
beeindruckende, ja verblüffende Art
jenseits des Trends, informiert-und doch
ohne nach links und rechts zu schauen.
Über Heimat schreibt er, als hätte es

die einschlägigen Äusserungen von



168 ZU DANIEL LUKAS BÄSCHLIN

Frisch, Muschg und vielen anderen nie
gegeben, und er gewinnt, unvoreingenommen

und konsequent denkend, dem
Begriff eine neue und gute Verwendbarkeit

zurück, wenn er sagt: «Heimat
wird sentimental, wenn sie zur absoluten

Geborgenheit überfordert wird.
Ihre Geborgenheit ist vorläufig, von
Ungewissheiten durchsetzt.»

Dabei sind Denken und Sprache
nicht zu trennen: Bäschlin sucht alte
Werte neu zu umschreiben, sie in der
Gegenwart lebendig zu machen - und
er sucht gleichzeitig alte Wörter von
der Belastung zu befreien, welche
ihnen langer Gebrauch und
Missbrauch auferlegt haben. Die provozierende

Wortwahl des Titels ist kein
Taschenspielertrick, sondern Signal
für die Absicht, Wörter wieder und
neu zu brauchen, ohne die wir nicht
auskommen können. «Heimat» ist ein
solches Wort, «Freiheit» ein anderes
(ob es freilich dem Autor gelingt, dem
Begriff «Wehrwille» einen neuen Sinn
zu geben, wage ich zu bezweifeln).
Indem er so gegen den Strich der Zeit
redet, redet er auch gegen ein
weitverbreitetes Vorurteil, man dürfe dieses

und jenes Wort nicht mehr (nie
mehr?) verwenden, und damit gegen
den «seelischen Schwund» der Sprache.

Er selber schreibt weder brillant
noch geläufig im üblichen Sinn; seine
Sprache ist langsam, sogar schwerfällig,

oft mit einem leicht altmodischen
Timbre versehen (wer sonst wagt es,

von «seelischem Schwund» zu reden
oder das Wort «Oikos», behutsam
umschrieben, zu brauchen?); sie
scheint unzeitgemäss und erfasst doch
die Zeit.

Es versteht sich von selbst, dass sich
ein Autor dieser Art zwischen alle
Stühle setzt - und Bäschlin tut nichts,

dies zu vermeiden, im Gegenteil. So

unpolemisch und sachlich seine Sprache

ist, sie lässt an Klarheit nichts zu
wünschen übrig, so etwa, wenn er leise
und eher im Ton des Understatements
über Alternative, Friedensbewegung,
und über unsere Angst vor der Subversion

redet in Sätzen wie diesen:

«. Was da gegen innere und äussere

Bedrängnis - meist unter dem
Namen sogenannter Alternativer — an
Wehrwille heranwächst, ist eine Kraft,
eine Lebensbejahung, die Gehör
verdient. Doch besteht die Gefahr, dass

sich diese Kraft wegen der ungebrochenen

Harthörigkeit, auf die sie

stösst, in Verzweiflung und Resignation

umwandelt.»
Doch umgekehrt wird der Autor

linke Ideologen und Entlarver verstimmen,

wenn er, zurückhaltend freilich
und ohne Pathos, an der Lebendigkeit
freiheitlicher Traditionen festhält:

«Westliche Industrienationen stehen
in der Welt an vorderster Front. Aber
nicht wegen ihres extrem fortschrittlichen

Standards in allen Sektoren des

Lebens und des Todes. Sondern weil
infolge gewachsener und nicht einfach
unterbrochener Überlieferung Bruchstücke

demokratischen Verhaltens und
freier Auseinandersetzung erhalten
geblieben sind. Dieses Lebendige ist zwar
immer wieder bedroht, aber doch bis

zur Stunde da und wirksam.»
Das sind Sätze der zögernden,

eingeschränkten Hoffnung, die sich
jenseits des (das Wort sei ein einziges und
letztes Mal gebraucht) «Orwellismus»
dieser Jahre bewegen.

Elsbeth Pulver

1 Daniel Lukas Bäschlin, Wehrwille und
grüne Kraft. Die Verteidigung der
heimatlichen Substanz. Zytglogge, Bern 1983.



ÜBER CONRAD FERDINAND MEYER 169

Der liebe, arme Conrad

Conrad Ferdinand Meyers dichterische Produktivität in neuem Licht

Das Leben sei kein «heiteres Geistesspiel»,

es handle sich «nicht um die
Poesie-, sondern um die trockene
Prosa, den tiefen, oft so bittern Ernst
der wirklichen Dinge», so lässt sich im
Jahr 1852 eine Mutter im Brief an
ihren 27jährigen Sohn vernehmen. Die
Mutter: Elisabeth Meyer, geb. Ulrich;
der Sohn: Conrad Ferdinand Meyer,
eben wegen schwerster Depression von
Zürich in die Irrenanstalt von Préfar-
gier gekommen. Und weiter mahnt die
Mutter: «Beten, arbeiten, lieber Conrad,

ist ein guter Wahlspruch.» Seine
Dichterpläne solle er aufgeben und
«einen andern Leitstern suchen» als
den der Poesie, Gott nicht mehr länger
den Tag abstehlen in Müssiggang und
Grössenwahn; denn nichts anderes sei
des Sohnes Traum vom Dichtertum
als eine Auflehnung wider Gott und
also eine schwere Sünde. So sah es die
pietistisch fromme, überstrenge Mutter,

deren Gott blinde Ergebenheit und
Selbstaufgabe zugunsten der Nächsten
forderte. Ihr Sohn jedoch konnte nicht
anders als sich in einem letzten
Aufbäumen seines Selbstgefühls zurückzuziehen

in die dunkle Isolation hinter
verschlossenen Fensterläden, in die
Isolation auch seiner Depressionen;
für die Mutter und die bürgerliche
Zürcher Gesellschaft war er fortan der
«arme Conrad».

Der Konflikt zwischen Mutter und
Sohn, dieses Drama eines begabten
Kindes aus dem 19. Jahrhundert,
nimmt eine zentrale Stelle in Karl
Fehrs grossangelegter Monographie
ein1. Der Konflikt spiegelt nicht nur

die individuelle Problematik eines jungen

Menschen, der sich zum Künstler
berufen fühlt, sondern auch eine
allgemeine: das Aufeinanderprallen
anerkannter gesellschaftlicher Ansprüche
(und deren Erfüllung im Dienste der
Gemeinschaft, wie sie sich in der
Familie Meyer etwa als karitatives
Engagement und im Ausüben öffentlicher
Ämter manifestierte) und persönlicher
Neigungen, wie sie sich im jungen
Conrad Ferdinand Meyer nach lustlos
betriebenem Studium der Rechte und
nach fehlgeschlagenen zeichnerischen
Versuchen immer mehr in Richtung
SchriftsteUerei bemerkbar machten.

So bedeutend der Mutter-Sohn-
Konflikt im Leben und, in vielfältigen
Brechungen, auch im dichterischen
Schaffen Meyers war, so differenziert
schildert ihn Karl Fehr, stets bemüht,
einer einst heiteren Frau, die durch
den frühen Tod ihres Gatten selbst den
«Todesstoss» (Tagebucheintragung
Elisabeth Meyer-Ulrichs) erhalten
hatte, gerecht zu werden. Und was der
Biograph durch einfühlsame Darstellung

zunehmender Verdüsterung eines

Gemüts, das im «Begriffsdreieck
Sünde, Schuld, Demut» gefangen ist,
an Verständnis für die psychische
Grundstruktur auch des Sohnes weckt,
das benützt der Literaturwissenschafter

und Interpret als Grundlage für
das Verständnis von Meyers Dichtkunst.

Besonders überzeugend wird so
eine Reihe von Gedichten aus der
Mutter-Sohn-Konstellation heraus und
aufgrund «inwendiger Figurationen
und Mutterdeutungen» Meyers inter-



170 ÜBER CONRAD FERDINAND MEYER

pretiert (etwa «Die sterbende Meduse»
oder «Hesperos»). Nie aber wird einem
Gedicht durch eine psychologische
Deutung zugrundeliegender Motive
und Motivationen des Dichters Zwang
angetan; Fehr übt immer Zurückhaltung

als Biograph, wo er als Interpret
dem Wandel und der Sublimation von
Meyers Mutterbild nachgeht.

Nicht weniger bedeutsam aber als
die Gestalt der Mutter erweist sich die
des Vaters und dessen früher Tod für
den Sohn. Ferdinand Meyer (1799-
1840), gemässigter Liberaler, engagiert
in öffentlichen Diensten (Mitglied des

Zürcher Regierungsrates), Geschichtslehrer

am Kantonalen Gymnasium
und Verfasser historischer
Untersuchungen, hat vor allem C. F. Meyers
historische Dichtungen massgeblich
beeinflusst. So finden sich Figuren und
Schauplätze aus dem Werk des Vaters
wieder im Werk des Sohnes, wie auch
Motive und Orte wiederkehren, denen
Conrad als 13jähriger auf einer
gemeinsamen Alpenreise mit dem Vater
begegnet ist. Fehr sieht in den
Dichtungen C. F. Meyers nicht nur den
Sohn einer pietistisch überstrengen
Mutter am Werk, sondern auch jenen
eines lebensbejahenden, tatenfreudigen

Vaters; einen Sohn, «stets auf der
Fahrt nach dem entschwundenen
Genius des Vaters» und nach den glücklichen

Tagen der Jugendjahre im Kreis
der Familie.

Nicht weniger ausführlich und
einfühlsam geht Fehr den Beziehungen
C. F. Meyers zu seiner geliebten
Schwester Betsy nach, mit der der
Dichter während zweier Jahrzehnte in
geschwisterlicher Symbiose
zusammengelebt hat und die, selbst literarisch

und künstlerisch begabt, den
Glauben ihres Bruders an seine dich¬

terische Berufung ein Leben lang
geteilt und sein Schaffen selbstlos unterstützt

hat. Und unmissverständlich,
aber ohne jede verurteilende Geste,
schildert der Biograph schliesslich die

verhängnisvolle Rolle, welche die Gattin

Meyers, Luise Meyer-Ziegler
(1837-1915), als moralisierender
Vormund und als eifersüchtige Rivalin der
Schwester ihres Gatten gespielt hat.
Ihr Charakterbild und die Schilderung
von Meyers Ehetragödie macht deutlich,

wie es 1893 abermals zu einem
Ausbruch der Depression, zum Verlust

des Selbstgefühls und zu den

aggressiven Ausbrüchen eines alternden

Mannes kommen konnte, der in
seiner Gattin erneut jenen bevormundenden

mütterlichen Ansprüchen
begegnete, die ihn als jungen Mann ins
Irrenhaus gebracht hatten.

Neben Mutter und Vater, Schwester
und Gattin war es vor allem Cécile
Borrel, die Schwester des leitenden
Arztes der Anstalt von Préfargier, die
C. F. Meyers Leben und Schaffen
nachhaltig beeinflusste. Ihr kommt eine

wichtige Rolle in Meyers Heilungspro-
zess zu, da sie als teilnehmende
Gesprächspartnerin und persönliche
Freundin den «armen Conrad» dazu
veranlasste, sich zu öffnen und im
Gespräch über sich und seine Probleme
Klarheit zu erlangen. Fehr arbeitet
nicht nur die Bedeutung der Briefe
Meyers an Cécile Borrel heraus, die
ihnen als Spiegel einer geistig-seelischen

Entwicklung zukommt, sondern
weist auch auf die literarischen Qualitäten

von Meyers Briefen hin.
So dient denn im ganzen Buch die

Arbeit des Biographen immer auch
dem Interpreten von Meyers Dichtung,

einer höchst kunstvollen, artistischen

Umsetzung persönlichsten Erle-



ÜBER CONRAD FERDINAND MEYER 171

bens ins Gedicht, in Novelle und
Roman. Dass der einst so umsorgte «liebe
Conrad», der von einer bürgerlichen
Gesellschaft so bemitleidete «arme
Conrad» schliesslich seine von der
Mutter und einer zwinglianisch
bilderfeindlichen Umwelt eingeimpfte Kunst-
und Sinnenfeindlichkeit überwinden
konnte und zur Sinnenfreude als einem
geradezu religiösen Erlebnis fand,
verdankte er seinem Rom-Erlebnis und
vor allem der Begegnung mit dem
Werke Michelangelo Buonarottis. In
Rom erfuhr Meyer die Kunst als
Offenbarung Gottes, die (katholische)
Religiosität als vital und lebensbejahend,

und in Michelangelo sah er
eine neue Einheit verwirklicht
zwischen «antikem Welt- und Formgefühl
und christlicher Innerlichkeit», wie
Karl Fehr es formuliert. Künstlerisches

Tun nicht mehr als Gotteslästerung,

sondern als Ausdruck von
Religiosität, von innerem Bezug des
Menschen zum Absoluten: damit verlor für
den «armen Conrad» der eigene Drang
zum künstlerischen Schaffen alles
Anrüchige, und der Weg war frei zu einer
Dichtung, die hinter dem Vorwand
historisierenden Erzählens und formaler

Artistik letztlich nichts anderem

diente als der Verarbeitung persönlichen

Leidens, das ihm auf seinem

Weg zur Dichtung widerfahren war.
Dichtung also als «Produkt»

seelischen Erlebens und psychischer
Konstellationen? Ja, auch das; aber mehr
noch: als Umsetzung solch persönlicher

Erlebnissphären in Sprache und
Bilder, die über das konkrete Einzelne
hinausweisen und auch ein Jahrhundert

nach ihrem Entstehen Allgemeingültiges

zu vermitteln imstande sind.
Dass Karl Fehr nicht nur ausführlich
über das Warum des Auf- und Niedergangs

von C. F. Meyers «dichterischer
Produktivität» berichtet, sondern vor
allem als tiefsinniger Interpret über
das Wie der dichterischen Umsetzung
Rechenschaft ablegt, das macht seine

Monographie nicht nur zu einem
spannenden Stück Lebens- und
Literaturgeschichte, sondern zu einer
mustergültigen Lektion in der Kunst des In-
terpretierens.

Hardy Ruoss

1 Karl Fehr: Conrad Ferdinand Meyer.
Auf- und Niedergang seiner dichterischen
Produktivität im Spannungsfeld von
Erbanlagen und Umwelt. Francke Verlag,
Bern und München 1983.

Hinweise

Appenzeller Witz
und arkadische Schweiz-Idyllik

Peter Faessler, dessen Aufsatz über
J. G. Ebel in diesem Heft erscheint,
ist Autor des im Nebelspalter-Verlag,
Rorschach, erschienenen Text- und
Bildbandes, der «Ursprung und Weg

eines helvetischen Charakterbildes»
nachzeichnet. Dabei muss sogleich
betont werden, dass es sich da nicht
um eine Dokumentation über den

«Appenzellerwitz» handelt, sondern
vielmehr um eine kultur-und
literaturhistorische Studie, die namentlich dem
18. Jahrhundert gilt. Es klingt fast



172 HINWEISE

überraschend, wenn man liest, dass
Johann Jakob Bodmer, der sich mit
seinem Freund Laurenz Zellweger im
Appenzellerland zu treffen pflegte,
und Salomon Gessner, der Idyllendichter,

im AppenzeUischen das
schweizerische Arkadien erblickten, in
den originellen Einwohnern des Ländchens

aber die klugen und witzigen
Hirten oder Schäfer, mit denen Gessner

seine Idyllen bevölkerte. Faessler
ist eine beziehungsreiche, dem Verlag
eine stilvolle Darstellung gelungen.

Wittgenstein in Bildern

Eine von Wittgensteins Lehren ist, das
dem Denken und dem Sein Gemeinsame

könne nicht ausgesagt, sondern
nur geschaut werden. Dass der
Verfasser des «Tractatus Logico-Philoso-
phicus», Professor der Philosophie in
Cambridge, Schüler und Freund
Russells, einer der reichsten Familien
Österreichs entstammte, wusste man
und weiss man erst recht seit Thomas
Bernhards Erzählung «Wittgensteins
Neffe». Aber «anzuschauen» war von
dem strengen Denker eigentlich bis
jetzt nicht viel. Jetzt liegt ein prachtvoller

Bildband vor, eine der gross-
formatigen Bildbiographien, die nach
einem bewährten Struktur-Schema
gestaltet sind: Photographische
Dokumente, Faksimiles, Zeichnungen und
Gegenstände sind begleitet von Texten,

die aus Schriften des Dargestellten,

aus Tagebüchern, aber auch aus
Briefen und Aufzeichnungen von
Menschen, die seinen Lebensweg
kreuzten, gezogen sind. In unserem
Fall handelt es sich um
Familienerinnerungen einer Schwester, um
Teile des Briefwechsels mit Freunden

und Kollegen. Es gibt eine charakterisierende

Einleitung von B. F. McGui-
ness, und es gibt im Anhang eine
ausführliche Chronik zu Leben und Werk
sowie Übersetzungen und zusätzliche
Legenden zum Bildteil. Aber dieser ist
das Wichtigste an dem Buch, weil es

fast sensationell ist, die Welt Wittgensteins

und seine Erscheinung, wie sie

sich im Ablauf seines Lebens von der
Kindheit bis zum Tod gewandelt hat,
so reich dokumentiert auf einmal vor
sich zu haben. Auffallend ist da vor
allem der Weg aus der grossbürgerlichen

Umgebung in die Denkklause,
in die strenge und einfache Welt in
Cambridge und in Norwegen, wo
Wittgenstein ein einfaches Haus in
den Wäldern besass. Die Kindheit im
luxuriösen Palais, in der Sommerfrische

auf der Hochreith, die
kostbaren Innendekorationen der Wittgen-
steinschen Besitzungen, der Umgang
mit berühmten Künstlern, die da ein
und aus gingen (Brahms, der junge
Pablo Casals; Maurice Ravel schrieb
für Ludwigs Bruder Paul, den
Pianisten, der im Krieg einen Arm
verloren hatte, sein «Konzert für die
linke Hand»), die Bilder im «Roten
Salon» an der Alleegasse in Wien,
Gustav Klimt, der die Schwester porträtiert

hat, - das alles kontrastiert zu
den Örtlichkeiten und dem Lebensstil,
zu denen Ludwig Wittgenstein unterwegs

war. Er ist 1889 geboren und
1951 gestorben. Die letzten Photos,
auf denen man ihn zusammen mit
Georg Henrik von Wright sieht,
seinem Nachfolger auf dem Lehrstuhl
in Cambridge, lassen nicht mehr
erkennen, dass dieser Mann aus der
Geldaristokratie Österreichs stammt.
Er gleicht eher einem weltlichen
Mönch, er trägt Sandalen und Woll-



HINWEISE 173

socken, bequeme Hosen und ein
schwarzes Pullishirt. Noch einmal
kommt einem Thomas Bernhard in
den Sinn, der Roman «Die Korrektur»,

auch die Erinnerungen an den
Neffen Paul. Und ferner bedenkt man
die Zeit und die Kultur, aus der dieser
kaum Begriffene, dieser Schwierige
hervorging (oder vielmehr austrat):
der Zusammenbruch der
Donaumonarchie (der Erste Weltkrieg ist mit
Erinnerungsbildern dokumentiert)

ficht ihn nicht an, aber unmittelbar
nach dem Krieg tritt er sein ganzes
grosses Vermögen an die Geschwister
ab und sorgt dafür, dass diese Schenkung

endgültig sei. «Sie begehen also
finanziellen Selbstmord», soll der Notar

zu ihm gesagt haben. Herausgeber
des einzigartigen Bandes «Wittgenstein.

Sein Leben in Bildern und Texten»

sind Michael Nedo und Michele
Ranchetti (Suhrkamp Verlag, Frankfurt

am Main).

AM PARADEPLATZ

Luxemburger^
Eine Kreation

von Sprüngli

Hauplhahnhof Zürich Shop-Mlle Stade Ihoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt Airport-Shopping Kloten

su'.

mmt.

Ist Ihr Haushalt genügend
versichert?

Unsere Mitarbeiter sind gerne
bereit, Sie prompt

und unverbindlich zu beraten.

Schweizerische Mobiliar
\ferstchenmgsgesellschaft

...macht Menschen sicher


	Das Buch

