
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 12

Artikel: Jenseits des Bedürfnisprinzips : der Narzissmus und das Unverfügbare

Autor: Holzhey, Alice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164046

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164046
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alice Holzhey

Jenseits des Bedürfnisprinzips

Der Narzissmus und das Unverfügbare

In einem weit verbreiteten anthropologischen Ansatz wird der Mensch als
Bedürfniswesen verstanden. Dass der Mensch bedürftig ist, wird niemand
bestreiten wollen. Bedürftig: nicht autark, für sich selbst angewiesen auf
anderes. Seit Aristoteles hat die Psychologie vom Begehren gesprochen als
einem dynamischen Prinzip des Seelenlebens, das den bedürftigen
Menschen zu Anderem hinstreben lässt. Im 19. Jahrhundert ist das Begehren
substanzialisiert und biologisiert worden zu sog. Bedürfnissen. Der Mensch
wird von nun an verstanden als Bedürfniswesen, dessen Streben danach
geht, seine Bedürfnisse zu befriedigen. Wenn der Mensch sich als Bedürfniswesen

versteht, dann wird sein gesamtes Weltverhältnis eindimensional
durch seine Bedürfnisse und das Streben nach deren Befriedigung
bestimmt, dann wird alles, was ist, zum geeigneten oder ungeeigneten Objekt
von Bedürfnisbefriedigung. Dieses Weltverhältnis findet sich bei Nietzsche
charakterisiert: «Unsere Bedürfnisse sind es, die die Welt auslegen; unsere
Triebe und deren Für und Wider.»1 Damit ist das Bedürfnisprinzip zur
Herrschaft gelangt, unter welchem die ganze Welt auf den Menschen und
seine Bedürfnisse hin zentriert ist.

Der Mensch als Bedürfniswesen, dem es um die Befriedigung seiner
Bedürfnisse geht - auf dem Boden dieses erstaunlich unangefochtenen
Konsenses finden heftige Auseinandersetzungen statt. In
philosophischanthropologischer Perspektive stellt sich die Frage, ob es zum Wesen des

Menschen in seiner Mangelnatur gehört, sich die Befriedigung von Bedürfnissen

versagen, «Triebe» unterdrücken zu müssen, oder ob das nur in der
bisherigen Geschichte auf Grund ökonomischen Mangels notwendig
gewesen sei. Die letztere, bekanntlich marxistische Auffassung galt und gilt
als progressiv, weil sie den Lauf der Geschichte als Fortschritt zu immer
mehr Bedürfnisbefriedigung für immer mehr Menschen begreifen kann,
erstere gilt als konservativ, weil sie die «Trieb»-Unterdrückung und die mit
ihr verbundene Herrschaft von Menschen über Menschen als zur Condition
humaine gehörig betrachtet und vor der Illusion eines zukünftigen
Paradieses auf Erden warnt. Während in marxistischer Perspektive die Auf-



998 JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS

hebung von Bedürfnisunterdrückung nur das Resultat gesellschaftlichwirtschaftlicher

Veränderungen sein kann, gibt es heute genügend
psychotherapeutische und pseudoreligiöse Richtungen, die dem Einzelnen hier
und jetzt die Befreiung zu einem Leben «nach seinen Bedürfnissen»
versprechen.

Innerhalb der psychologischen Diskussion ist Streit darüber, ob im Sinne
Freuds alle Bedürfnisse rückführbar sind auf die biologischen
Grundbedürfnisse nach Selbst- und Arterhaltung, also nach Nahrung und Sexualität,

oder ob es auch spezifisch menschliche Grundbedürfnisse gibt, wie zum
Beispiel Zuneigung, Selbstachtung und Selbstverwirklichung, denen man
nicht gerecht wird, wenn man sie aus biologischen Bedürfnissen ableitet
(sog. humanistische Psychologie, vor allem Maslow).

Politisch kann es sich keine Partei leisten, den Wählern Verzicht zu
predigen. Links und fortschrittlich gilt hier, von der Allgemeinheit
beziehungsweise dem Staat im Namen sozialer Gerechtigkeit eine möglichst
weitgehende Befriedigung der wichtigen Bedürfnisse aller zu verlangen, als
rechts und konservativ gilt die liberale Auffassung, der Einzelne habe sich
durch eigene Leistung, selbstverantwortlich, die Befriedigung seiner
Bedürfnisse selbst zu erarbeiten. Alle diese gegensätzlichen Auffassungen und
Positionen stehen unter der Herrschaft des Bedürfnisprinzips: Parteinahme
für die eine oder andere Seite erfolgt unter der Voraussetzung, der Mensch
sei ein Bedürfniswesen, dem es um die Befriedigung seiner Bedürfnisse
geht.

Weil heute diese Voraussetzung so selbstverständlich gemacht wird -
nicht nur in der Theorie, sondern im Alltag von jedermann -, stiftet sie

Realität. Wo «man» sich als Bedürfniswesen versteht, ist man es auch,
erscheint die Welt nur noch in der Perspektive möglicher
Bedürfnisbefriedigung. Dabei ist im Regelfall vergessen, dass wir es mit einer
geschichtlich gewordenen, geschichtlich bedingten Auslegung des Menschen
zu tun haben und nicht mit einer «überzeitlichen» Einsicht in die menschliche

Natur.
Nietzsches These sprach 1880 noch keine Selbstverständlichkeit aus; sie

war eine Provokation. Sie widersprach der traditionellen Auffassung,
wonach sittlich-moralische Wertvorstellungen Welt auslegen. Der Satz ist
getragen von einem ideologiekritisch-emanzipatorischen Impetus gegen die
Heuchelei, die verlogene Moral des 19. Jahrhunderts.

Dieselbe aufklärend-entlarvende Intention findet sich bei Marx und
Freud, wenn sie die Bedürfnisse des Menschen, Freud die Triebe, ins
Zentrum stellen. Die Kritik von Marx an Sittlichkeit und Religion als
Herrschaftsinstrumenten der Mächtigen, mit denen die Arbeiter bedürfnislos
gehalten und zu eigener Bedürfnisbefriedigung ausgebeutet werden, zielt



JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS 999

auf den Entwurf eines menschenwürdigen Lebens gemäss der Parole

«... jedem nach seinen Bedürfnissen» 2.

Neurosewandel

Und wenn Freud die Bedürfnisse, vorab die sexuellen, in ihren mannigfachen

Formen zum «Eigentlichen» des Menschen erklärte, dann machte er
sich zum Anwalt viktorianisch verpönter Lebensvollzüge. Der Patient in
Freuds Sprechzimmer verstand sich gerade noch nicht von seinen (sexuellen)

Bedürfnissen her, er stand vielmehr unter rigiden Moralvorstellungen,
die ihn zwangen, wichtige Seiten seiner selbst zu unterdrücken. Freud
konnte also mit Recht die in der Psychoanalyse gewonnene Einsicht in die
eigenen Bedürfnisse mit Selbsterkenntnis gleichsetzen, den Prozess des Be-
wusstwerdens eigener Wünsche als «Erziehung zur Wahrheit» bezeichnen.

Die heutige Situation ist nicht zuletzt dank marxistischer und
psychoanalytischer Aufklärung nicht mehr diejenige von Marx und Freud. Jene

Personen, die heute ins Sprechzimmer des Psychotherapeuten gelangen,
leiden zwar, aber nur noch selten an jenen typischen neurotischen
Symptomen, die im Sinne Freuds als Resultat von Triebunterdrückung zu
interpretieren wären. Man spricht von einem Neurosewandel; ich werde darauf
zurückkommen, denn dieser Wandel hat möglicherweise damit zu tun, dass

das Bedürfnisprinzip, für dessen Etablierung Marx und Freud gekämpft
haben, zur Herrschaft gelangt ist. Nur noch selten wird heute individuelles
Verhalten moralisch legitimiert; an die Stelle moralischer Begründung tritt
meist der Nachweis von «wahren», «echten», «eigentlichen» Bedürfnissen.
Das Bedürfnisprinzip, einst zur Hinterfragung von Ideologie wichtig, hat
also längst die emanzipatorische Kraft verloren und ist selber zur Ideologie
geworden. Es ist also Zeit, ihm gegenüber skeptisch zu werden. Ein erster
Schritt ist, das eigentümliche Weltverhältnis des Menschen, der sich als
Bedürfniswesen versteht, deutlich vor Augen zu führen.

«Die Bedürfnisse sind es, die die Welt auslegen ...», sagt Nietzsche.
Welt ist ausgelegt als das Insgesamt von Bedürfnisobjekten. Ich nehme
Interesse an etwas, weil es die Befriedigung eines meiner Bedürfnisse
verspricht. Als Bedürfniswesen bin ich letztlich nur an mir selbst interessiert.
Jedes Verhalten zu etwas ist im Grunde ein Selbstverhältnis. Der Bezug zur
Welt ist ein notwendiger Umweg zu mir selbst, weil ich zur Befriedigung
meiner Bedürfnisse auf anderes, eben auf die Welt angewiesen bin. Ein
Interesse an einer Sache um dieser Sache selbst willen zu nehmen, das nicht
einem Eigeninteresse entspringt, ist im Rahmen des Bedürfnisprinzips nicht
denkbar.



1000 JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS

Zwei Beispiele: Von der Arbeit als blossem Mittel zum Gelderwerb wird
heute vermehrt die sinnvolle Tätigkeit unterschieden; dass Arbeit auch
sinnvoll sein soll, vermehrt gefordert. Im Rahmen des Bedürfnisdenkens
ist es nicht die Arbeit, die an sich wertvoll, wichtig ist als Aufgabe, so dass
sie den Einsatz des Arbeitenden, die Hingabe an die Sache beanspruchen
könnte, sondern der Sinn oder Wert der Arbeit bemisst sich daran, ob und
wieviel Befriedigung der Arbeiter dabei empfindet. Sinn reduziert sich auf
empfundene Befriedigung, zum Beispiel, Befriedigung des Bedürfnisses
nach Bestätigung oder Selbstverwirklichung.

Dasselbe gilt für die mitmenschlichen Beziehungen. Konsequenterweise
geht es in der Liebe zu einem andern Menschen um die Befriedigung eines
Liebesbedürfnisses - der /die Geliebte ist zum Objekt von
Bedürfnisbefriedigung reduziert. Die psychoanalytische Sprache spricht von den

Bezugspersonen eines Menschen ganz selbstverständlich als von Objekten;
von Sexualobjekten einerseits und von narzisstischen Objekten andererseits,
wo es um die Befriedigung des narzisstischen Bedürfnisses nach
Anerkennung und Bewunderung geht.

Im Rahmen des Bedürfnisprinzips gewinnt also alles, was uns begegnet,
Menschen, Dinge, Sachverhalte, den Status von blossen Objekten. Was sie

bedeuten, was sie selbst sind, liegt nicht in ihnen selbst beschlossen, so dass

wir ihre Bedeutung von ihnen selbst her vernehmen würden, sondern wird
ihnen von unseren Bedürfnissen zugeschrieben; das Bedürfnissubjekt
entwirft die Welt nach seinen Bedürfnissen Dieses Weltverhältnis ist also
im Ansatz schon «eigenmächtig» und «possessiv» (Boss).

Die moralische Klage über den Mangel an Respekt und Achtung geht an
der Sache vorbei, weil auf dem Boden des Bedürfnisprinzips kein Platz
mehr ist für Respekt und Achtung; wo wir sie dennoch antreffen, zeugen sie

von der Möglichkeit eines anderen Welt- und Selbstverständnisses. Wo die
Bedeutung von allem, was uns begegnet, von der jeweiligen Bedürfnislage
abhängt, wir die Dinge und Menschen also auf Grund wechselnder Bedürfnisse

so oder anders verstehen, ist Welt im Ganzen beliebig verfügbar,
Mittel zur bestmöglichen Befriedigung von Bedürfnissen. Es ist nun auch
alles austauschbar. Wo der Sinn einer Arbeit sich daran bemisst, ob sie mir
Befriedigung gibt oder nicht, kann es prinzipiell immer auch eine andere
Arbeit sein, die mir dasselbe Mass oder sogar noch ein höheres Mass an
Befriedigung gewährt.

Dasselbe gilt für die mitmenschlichen Beziehungen: auch hier hängt
Grad und Dauer des Engagements von der empfundenen Befriedigung ab,
und es gilt heute für selbstverständlich, dass eine «nicht mehr befriedigende
Beziehung» aufzulösen ist. Und auch hier ist die heute oft gehörte Klage
über mangelnde Frustrationstoleranz fehl am Platze : im Rahmen des Be-



JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS 1001

dürfnisprinzips erscheint es als sinnlos, in einer Situation zu verharren, die
meine Bedürfnisse nicht befriedigt.

Verlorene Natur

Nun: die wachsende Herrschaft des Bedürfnisprinzips hat die wachsende

Zerstörung der Natur mit sich gebracht. Und viele sind heute angesichts
dieser Zerstörung mit Angst, Trauer und Wut erfüllt. Worüber sind diese,
sind wir traurig und wütend? Nur über das Knappwerden der Natur als
Ressource Oder auch darüber, dass Natur zur blossen Ressource der
Befriedigung menschlicher Bedürfnisse degradiert worden ist? Der Kampf für
die Erhaltung unberührter Landschaften, für die Rettung vom Aussterben
bedrohter Pflanzen und Tiere usw. entspringt der Angst und Trauer
darüber, dass uns ein Verhältnis zur Natur verloren zu gehen droht, in
welchem uns Natur als «intakte», als «unberührte» entgegentritt. Es scheint
sich hier ein eigentümliches Bedürfnis zu melden, das sich ins übliche
Bedürfnisschema nicht einordnen lässt, nämlich ein Bedürfnis nach Natur,
die nicht «für uns» ist, sondern «für sich», nicht verfügbares Objekt,
sondern unverfügbar, das schlechthin Andere, uns Umgreifende und damit
auch Geheimnisvolle.

Das Bedürfnis nach intakter Natur ist also nicht ein Bedürfnis neben
anderen, denn es macht nichts zum Objekt seiner Befriedigung. Ich habe
eingangs vom menschlichen Bedürftigsein gesprochen und darüber, dass
heute dieses Bedürftigsein nur noch in den Bedürfnissen, die befriedigt
werden wollen, erscheint. Im sogenannten Bedürfnis nach intakter Natur
meldet sich das elementare menschliche Bedürftigsein, das heisst das

Angewiesensein auf Natur als das unaufhebbar Andere - ein Phänomen,
das unter der Herrschaft des Bedürfnisprinzips verleugnet wird. Es meldet
sich das alte philosophische Wissen, dass der Mensch als Kulturwesen einer
Natur bedarf, die nicht angeeignet ist, die von sich her aufgeht, vergleichbar
dem Blühen eines Baumes.

Eine eigentümliche Verlagerung des Interesses findet innerhalb der
Psychoanalyse statt : von den Trieben und Triebkonflikten weg zur Selbst-
und Identitätsproblematik. Diese Interessenverschiebung hat mit dem
erwähnten Neurosewandel zu tun. Die altbewährte Konflikts- und
Verdrängungstheorie versagt an den neuen Neuroseformen, weil nicht unbewältigte
und unbewusste Konflikte das Problem sind, sondern eine tieferliegende
Störung, die den selbsthaften Bezug zur Welt betrifft. Die psychoanalytische
Theorie verbleibt in der Erklärung dieser sogenannten narzisstischen
Störungen ganz im Banne des Bedürfnisdenkens: es sind doch wieder



1002 JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS

unbefriedigte Bedürfnisse, die krank machen, nur diesmal nicht sexuelle

Bedürfnisse, sondern die bei Freud noch kaum beachteten narzisstischen
Bedürfnisse nach Anerkennung und Bewunderung. Mangelhafte narzissti-
sche Bestätigung in bestimmten Phasen der frühen Kindheit verhindert nach

psychoanalytischer Auffassung die gesunde Entwicklung des Selbstseinkönnens.

Diese Hypothese lässt die Frage unbeantwortet, warum heute diese
Formen des Leidens zunehmen. Sie lässt sich auch meiner Meinung nach
innerhalb des Bedürfnisdenkens nicht beantworten, ich bringe vielmehr die
Zunahme von Störungen im Selbstbereich mit der zunehmenden Herrschaft
des Bedürfnisprinzips in Zusammenhang. Das würde heissen, dass die
abnehmende Fähigkeit, sich selbst zu finden, der zunehmenden Reduktion
von allem, was ist, zu Bedürfnisbefriedigungsobjekten entspräche. Was die
Psychoanalyse als Selbstpathologie und Identitätsstörungen in der heutigen
Narzissmus-Diskussion abhandelt, wäre also nur die extreme Ausformung
des vom Bedürfnisprinzip geleiteten Selbst- und Weltverhältnisses.

Sich befinden, sich finden

Von Ludwig Binswanger stammt die Äusserung, wer sich nicht befinden
könne, könne sich nicht finden 3. Sich befinden heisst soviel wie sich
aufhalten, wohnen, zugehörigsein zu einem grösseren Ganzen, eingelassen sein
in es - als Voraussetzung dafür, sich selbst zu finden. Binswanger selbst
bezieht sich auf Schizophrene und deren Unfähigkeit, sich befinden zu
können. Dabei wird selbstverständlich vorausgesetzt, dass Welt von sich
her die Möglichkeit gewährt, in ihr wohnen zu können. Kann man aber in
einer Welt von Objekten möglicher Bedürfnisbefriedigung noch wohnen?
Kaum, nur in einer Welt von Menschen und Dingen und unter ihnen kann
ich mich befinden, mich aufhalten, heimisch sein. Objekte sind, wie das Wort
sagt, nicht «für sich», sondern dem menschlichen Subjekt entgegengeworfen,

bieten sich dem Subjekt an zu möglicher Verwendung. Gerade weil
Menschen und Dinge zu Objekten reduziert sind, rücken sie einerseits in die
Ferne des Beliebigen, Auswechselbaren und Gleichgültigen, andererseits in
die Nähe; ihre Präsenz wird für das Subjekt aufdringlich, sie springen ihm
in die Augen, sie reizen es, sie verführen es. Es ist nicht zufällig heute
soviel von Reizüberflutung die Rede; wir leben in einer Welt blosser Reize,
insofern uns alles als Objekt möglicher Bedürfnisbefriedigung reizt und
damit eine eigentümliche Macht über uns gewinnt. Wo nimmt das Subjekt
Stand und Halt, um den Reizobjekten nicht willenlos zu verfallen, nicht
zum blossen Spielball der Reize zu werden Wer sich nicht befinden kann,
kann sich nicht finden. Wenn dem Bedürfnissubjekt jene Welt mangelt, in



JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS 1003

der es sich befinden könnte, fehlt ihm nach Binswanger die Voraussetzung,
dem Andrang der Reizobjekte als es selbst standhalten zu können. Der
Macht der Objekte und der Gefahr eigener Selbstauflösung kann das

Bedürfnissubjekt nur begegnen, indem es sich selber der Objekte bemächtigt.
Nur im kontrollierenden Verfügen über das Begegnende wird eine prekäre
Weise von Selbstsein möglich. Die «geringe Frustrationstoleranz» ist nur
auf diesem Hintergrund verständlich : Erweist sich in einer Beziehung das

Bezugsobjekt als nicht verfügbar, ist dies für das Bedürfnissubjekt unerträglich,

und zwar nur ganz oberflächlich deswegen, weil es auf die Befriedigung

eines Bedürfnisses verzichten muss, vielmehr weil es auf sich selbst

zurückgeworfen wird und sich so als halt- und standlos, als unbefindlich
erfährt. Wo immer sich ein begehrtes Objekt der Verfügung versagt, ist das

Subjekt bedroht, erlebt es sich als ohnmächtig und nichtig. Um Angst und
Ohnmacht entgehen zu können, antwortet es häufig mit massloser Wut. Die
Psychoanalytiker nennen sie «narzisstisch» - im Unterschied zu einer
sogenannten reifen Aggression. Die Vermutung ist naheliegend, dass diese
narzisstische Wut mit der wachsenden Herrschaft des Bedürfnisprinzips
zugenommen hat. Was der Bemächtigung Grenzen setzt, sich als «Anderes»
und «Unverfügbares» abgrenzt, muss zerstört werden.

Die Hoffnung, Konkurrenzkampf und Neid als Merkmale der Beziehungen

von Bedürfnissubjekten seien an die Bedingung von Mangel geknüpft,
wachsende ökonomische Bereitstellung der Mittel zur Bedürfnisbefriedigung,

kurz wachsender Wohlstand werde Konkurrenz und Neid beseitigen
und zu einem friedlichen, freien Zusammenleben führen, drückt nur
psychologische Kurzsichtigkeit aus.

Medard Boss bestimmt das Miteinandersein als ein «sich aufhalten bei
denselben Dingen einer gemeinsamen Welt»4. Der Satz befremdet
zunächst, weil es so unüblich ist, den Aufenthalt bei den Dingen überhaupt
in Zusammenhang zu bringen mit Beziehungen von Menschen untereinander,

geschweige denn, wie Boss es tut, diesem Aufenthalt bei den Dingen
entscheidende Bedeutung für die mitmenschlichen Beziehungen
zuzuerkennen. Was aber für das Selbstverhältnis des Einzelnen gilt - wer sich
nicht befindet, kann sich auch nicht finden -, gilt analog für die
mitmenschlichen Beziehungen: Wer sich nicht bei denselben Dingen einer
gemeinsamen Welt aufhält, kann sich nicht in eine freie und offene Nähe zum
Mitmenschen einlassen. Das Bedürfnisdenken, das die Dinge zu Objekten
reduziert, schafft eine pathologische Nähe zum Mitmenschen - wie auch
eine pathologische Ferne zu ihm. Die pathologische Nähe manifestiert sich
im süchtigen Angewiesensein auf Anerkennung, Bestätigung und
Bewunderung. Die pathologische Ferne manifestiert sich in wachsendem
Misstrauen. Ich möchte auf beides nur kurz eingehen.



1004 JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS

Das «gute» Leben

Anerkennung und Bewunderung werden so wichtig, weil nur sie dem
Einzelnen noch das Gefühl von Sinn und Rechtfertigung seines Daseins
vermitteln. Das Grundgefühl, als der, der man ist, «recht» zu sein - die
unabdingbare Basis des gesunden Selbstvertrauens - entspringt dem gelungenen

Sichbefinden- und Zugehörigseinkönnen mit den Anderen bei den

Dingen einer gemeinsamen Welt. Aber nicht nur diese Quelle versiegt in
einer Welt von Bedürfnisobjekten. Die andere Quelle von Sinn ist die
Ausrichtung auf ein «gutes Leben» als Praxis sittlichen Handelns. Nachdem die
Normen und Gebote sittlichen Handelns ihre verbindliche Geltung
weitgehend verloren haben und das gute Leben nur noch als das Resultat
erfolgreicher Bedürfnisbefriedigung verstanden wird, garantiert nur noch
der Erfolg in den Augen der Anderen ein gelungenes und sinnvolles Leben.
Kein Wunder, dass die narzisstischen Bedürfnisse vorrangig werden und
eine enorme Abhängigkeit vom Mitmenschen als Lieferanten narzisstischer
Befriedigung bewirken. Die durch die Auflösung normativer Schranken

gewonnene Freiheit, nach seinen eigenen Bedürfnissen leben zu können,
verkehrt sich in die Unfreiheit, so zu leben, dass es den momentanen und
schnell wechselnden Moden entspricht.

Der Andere als Lieferant von Bestätigung und Anerkennung ist ja nur
verfügbar, wenn ich seinen Vorstellungen eines gelungenen, erfolgreichen
Lebens entspreche. - Stand bei der Suche nach dem «guten Leben» als

Leben unter Normen sittlichen Handelns noch die Schuldproblematik im
Vordergrund, so heute die Scham. Wie ich in den Augen der Anderen
dastehe, was sie von mir denken, ersetzt die moralische Frage, ob ich gut oder
schlecht gehandelt habe, ob ich schuldig geworden bin. Das Vorherrschen
exzessiver Scham bei häufiger Unfähigkeit, überhaupt noch Schuldgefühle
zu empfinden, gehört zu den auffälligen Symptomen des erwähnten
Neurosewandels. Und doch ist die Scham nicht als ein Krankheitssymptom zu
werten, als eine falsche Hemmung, die wegkuriert werden müsste. Ich
schäme mich, wenn der beobachtende Blick des Anderen mich zum Objekt
degradiert und auf mögliche Schwächen hin taxiert. Die Scham ist eine

wichtige Schutzfunktion des gefährdeten Selbst.
Dasselbe gilt für das wachsende Misstrauen. Wo man sich gegenseitig so

sehr als Anerkennungslieferanten braucht, wachsen Angst und Misstrauen,
eben «nur» als Anerkennungslieferant gebraucht zu werden. Wo wir in
einer Beziehung nur die Funktion haben, die narzisstischen Bedürfnisse
des Anderen zu befriedigen, fühlen wir uns missbraucht. An die Stelle der
Angst vor materieller Ausbeutung tritt die Angst vor narzisstischer
Ausbeutung. So erklärt sich der Erfolg der Bücher von Alice Miller. Viele Leser



JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS 1005

vermögen sich mit dem «begabten Kind» zu identifizieren, das von der
Mutter nicht geliebt und akzeptiert wird, wie es ist, sondern nur bestimmter
Eigenschaften wegen, die der Mutter Anerkennung einbringen. Jeder

Liebesbeziehung, nicht nur der Mutter-Kind-Beziehung, können narzisstische

Bedürfnisse zu Grunde liegen. Die dargestellte Anerkennungsproblematik

rechtfertigt das Misstrauen bezüglich der Motive für die
Annäherung eines anderen Menschen, und dieses Misstrauen macht unfähig,
sich noch in eine tiefere Beziehung einzulassen.

Aushalten der Angst

Es ist klar geworden : Umdenken hat zu tun mit der Befreiung von
Menschen und Dingen aus dem Objektstatus, mit der Offenheit für das, was
Menschen und Dinge von sich selbst her sind. Umdenken ist nur möglich
als Loskommen vom Bedürfnisdenken. Aber eben so klar dürfte geworden
sein, als wie bedrohlich der Weg des Umdenkens empfunden werden muss.
Umdenken geschieht auch in einer psychoanalytischen Behandlung, und
von dort her weiss jeder, der selber einmal in Analyse war, dass sie Angst
macht und dass diese Angst Widerstände auf den Plan ruft, die oft über
längere Zeit hinweg unüberwindlich scheinen, dass aber die Überwindung
der Widerstände nur im Zulassen und Aushalten der Angst möglich wird.
Zwar gibt es vermehrt Menschen, die einerseits ihr Angewiesensein auf
eine intakte Natur erfahren und andererseits ihr Bedürfnis nach Liebe, die
sie in ihrem So-sein respektiert. Aber es ist nicht zufällig, dass jene, die
eine intakte Natur erhalten möchten, diese Aufgabe meist als eine
gesamtgesellschaftliche verstehen und die Ohnmacht des Einzelnen postulieren.
Darin mag sich die Angst verbergen, die das Bedürfnissubjekt überfällt,
wenn es sich vor die Möglichkeit gestellt sieht, vom Verfügen über Objekte
abzulassen - eben die Angst, dabei als Bedürfnissubjekt unterzugehen. Da
aber das Loslassen des Verfügungsanspruchs mit dem Sich-einlassen auf
das Begegnende einhergeht, um sich von ihm, wie Boss formuliert,
beanspruchen zu lassen, gesellt sich zur Angst noch das Misstrauen des

Bedürfnissubjektes, wiederum nur als Objekt missbraucht zu werden.
Das ganze Problem hat gesamtgesellschaftliche Aspekte, doch entscheidend

ist das Vordenken als Weg des Loskommens vom Bedürfnisdenken.
Das Umdenken des Einzelnen gewinnt im Alltag seine Glaubwürdigkeit.

Ist Umdenken auch Verzicht? Eine heikle Frage; kaum einer möchte
verzichten noch dem Anderen Verzicht zumuten. Aber Verzicht worauf?
Ist Verzicht auf das masslose und respektlose Sichaneignen von allem auch
Verzicht an Freude und Genuss? Ist Verzicht auf das anerkennungs-



1006 JENSEITS DES BEDÜRFNISPRINZIPS

süchtige Schielen nach dem Andern auch Verzicht auf mitmenschliche
Nähe? Unter der Herrschaft des Bedürfnisdenkens muss als Verzicht
erscheinen, was - vermutlich - Gewinn ist. Der Abschied vom Bedürfnisdenken

ist zugleich ein Abschied vom pathologischen Narzissmus, mit ihm
gewinnt der Einzelne sich selbst wieder als Eigenständig-Verantwortlicher,
der sich freuen und sich in die Nähe zu Menschen und Dingen einlassen
kann.

1 Nietzsche, Werke. Hrsg. Schlechta
Bd. 3, München 1960, S. 903. - 2 K. Marx:
Kritik des Gothaer Programms, in: Marx/
Engels: Werke Bd. 19, Berlin 1962, S. 21.

- 3 L. Binswanger: Wahn. Beiträge zu sei¬

ner phänomenologischen und
daseinsanalytischen Erforschung. Pfullingen
1965, S. 21. - 4 M. Boss: Grundriss der
Medizin und Psychologie, Bern/Stuttgart/
Wien 1975, S. 287.

Bei Kassenschränken
denkenSie daran:
Vidmar Kassen- und Panzerschränke

bedeuten Sicherheit
Vidmar Kassenschränke sind teuer-,

stürz- und diebessicher
Vidmar Panzerschränke bieten zusätz¬

lichen Schutz gegen Einbruch
Vidmar - eine gute Entscheidung

Midmar
A + R Wiedemar AG Bern

HJ Tresor- und Stahlmöbelfabrik

3097 Liebefeld-Bern Konizstrasse 161 Telefon (031) 53 61 11


	Jenseits des Bedürfnisprinzips : der Narzissmus und das Unverfügbare

