
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 9

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

Der Skarabäus: Selbstschöpfung und Leben im Wandel

Zur deutschen Lyrik dieser Jahre

Der Satz von T. S. Eüot «Poetry shall
do what alone poetry can do» zielt
zuerst auf Abgrenzung der Lyrik von
den andern Gattungen; er dient aber
auch der Klärung des Lyrikbegriffs.
Eliots komplementäre Grundbegriffe
«tradition» und «individual talent»
bestimmen dann die Position des einzelnen

Lyrikers im Feld des Ganzen; der
Tradition wie dem individuellen
Talent soll spezifisches Recht widerfahren.

Ohne Tradition verkäme das
individuelle dichterische Schaffen zur
totalen Mode.

Solche Erinnerung an Eliot im
Blick würde es gestatten, die Zeiger
der deutschen Lyrik von heute
versuchsweise auf Null zu stellen, ohne
gleich befürchten zu müssen, deren
breite Amplitude entziehe sich von
vornherein. Der Anspruch, Gedichte
herzustellen, reicht vom Gestus der
Verkündigung (inklusive Agitprop)
über Bekenntnislyrik und Hermetismus

bis hin zum konsequenten
Lautgebilde.

Pluralistische Tradition

Die deutsche Lyrik von heute prägt
trotz allem Pluralismus der individuellen

Talente immer noch die Tradition
der Daumendrücke der Grossväter;
Gottfried Benn und Bert Brecht als
Palimpseste. Da findet man das Mo¬

nologische wie das Plakative,
Verfremdung und autobiographische
Konfession, den kurzen Atem wie den
ausholenden Redefluss beisammen,
dazu die Eindringlichkeit des einzelnen

Worts bei Verzicht auf metrisch
gegliederten Rhythmus und unter
weitgehender Vermeidung des
Endreims. Ihr Zielpublikum ist keine
durch das humanistische Gymnasium
geprägte Bildungsgesellschaft. Wenn
zurzeit auffallend viele Promovierte
lege artis Lyrik schreiben, braucht
man darin noch kein sich veränderndes

Verständnis des Dichters zu
vermuten, das sich allmählich am Poeta
doctus orientieren würde. Als
Beispiele für lyrisches Schaffen bestandener

Germanisten, die poetologische
Erkenntnisse aus ihrer Arbeit an der
Theorie in eigene Dichtung einbringen,

dienen die Bücher «Gedichte
1942-1982» von WalterHöherer1 und
«Mit rauchloser Flamme» von Richard
Exner2. Ein Abgrund trennt deren
Produkte vom Professorenroman des
19. Jahrhunderts oder vom Historiengemälde

des Akademischen Malers.
Die früher selbstverständliche
Meinung, gerade eine Bildungsgesellschaft
sei das Zielpublikum von Lyrik, haben
die Herausgeber von Anthologien in
jüngster Zeit zunehmend verworfen.
So hat Karl Krolow in seiner Auswahl
«Deutsche Gedichte» kein einziges
Gedicht von Karl Wolfskehl, Rudolf



742 ZUR DEUTSCHEN LYRIK

Pannwitz, Adrien Turel, Reinhold
Schneider oder Wolf von Niebelschütz
stehen3; das «Ciaassen Jahrbuch der
Lyrik 3: Zwischen zwei Nächten»
richtet an der traditionellen
Bildungsgesellschaft vorbei seine über hundert
Gedichte von gegen siebzig Autoren
ausschliesslich an ein Publikum von
spontanem Interesse 4.

Aus der deutschsprachigen Generation

nach Benn und nach Brecht wirkten

zuerst Paul Celan und bald auch
Ingeborg Bachmann stark und
nachhaltig auf Leser wie auf Lyriker. Der
Tod Celans (1970) und drei Jahre später

Ingeborg Bachmanns Tod zeigten
dann in der deutschen Lyrik den
(vorläufigen) Rückzug des hermetischen
Gedichts an. Parallel zur 68er-Bewe-
gung und als deren Folge setzte sich
auch im deutschen Sprachgebiet der
direkte Ton der Beat-Generation und
der «Poetry Renaissance» von San
Francisco (Ferlinghetti, Ginsberg)
durch. Wer sich heute über die
Anfänge dieser Praxis des Schreibens von
Gedichten in deutscher Sprache
belehren lassen will, findet in einer von
Jürgen Theobaldy veranstalteten
Sammlung von 1977 die gewünschte
Auskunft: «Und ich bewege mich
doch. Gedichte vor und nach 1968.» s

Unter den 47 Beiträgern zu dieser
Dokumentation stehen Born, Brinkmann,
Enzensberger, Fried, Grass, Kiwus,
Rasp, Rühmkorf, Theobaldy, von
Tome, Vesper, Zahl. Sie alle verbindet,

was Theobaldy in seiner
Nachbemerkung festhält, dass sie nämlich die
Mitteilung dem Monolog vorziehen,
das Erlebnis der Idee, die Wörter dem
Wort, die Umgangssprache der
Chiffre; sie stellen den Veränderungsanspruch

der APO in der Form der
Pop-Lyrik.

Mit Rolf Dieter Brinkmann (1940-
1975) als dem Promachos des neuen
Schreibens aktivistischer Observanz
hat sich jüngst Gerhard W. Lampe in
seiner Studie «Ohne Subjektivität.
Interpretationen zur Lyrik Rolf Dieter
Brinkmanns vor dem Hintergrund der
Studentenbewegung» befasst6. Lampe
zeigt hier, dass Brinkmann die
Studentenbewegung als Emanzipationsbewegung

verstand, dazu bestimmt,
Aufklärung zu leisten und den «Ausgang
des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit» freizulegen.

Nach einer Phase des Hermetismus

habe sich Brinkmann gegen Ende
der sechziger Jahre von der hermetischen

Metaphorik gelöst und sich trotz
seiner herausgestellten Subjektivität
nur noch im Hinblick auf den sozialen
Gesamtzusammenhang begriffen.

Doch soll angesichts dieser Dyas
Hermetismus-Aktivismus (einer
zeitgenössischen «Querelle des Anciens et
des Modernes») auch die frische
Tatsache einer Jugendkultur als Gegenkultur

im Blick bleiben. Paul Celan
und Ingeborg Bachmann noch als
Stimmen der Kultur-Kultur, «Und ich
bewege mich doch» als Sammelbecken
einer Alternativ-Kultur? Der bald ein
Vierteljahrhundert währende
Meinungsstreit über die Kluft zwischen
der literarischen und der naturwissenschaftlichen

Kultur, den C. P. Snow
mit seinem Vortrag «The Two
Cultures» 1959 ausgelöst hat, scheint auch
Scheidewasser für die literarische Kultur

der Gegenwart zu bergen; die
humanistisch Gebildeten, die sich die
längste Zeit hindurch als die Träger
der «eigentlichen» Kultur vorkamen,
haben jedenfalls auch in diesem
innerliterarischen Konflikt den Schuldspruch

zugestellt bekommen.



ZUR DEUTSCHEN LYRIK 743

Stil und Kunstgewerbe; Leserschaft

«Alle Kurse kehren wieder» soll ein
Rothschild bei passender Gelegenheit
auf eine Frage, die Börse betreffend,
zurückgegeben haben; er kannte sich
aus im Kotieren. In auffallender Weise
regelt eine vergleichbare Repetition
auch die Abläufe in der Literatur. Was
immer Stil heisst oder Schule, Epoche
oder Richtung, nutzt eine Fülle von
Elementen bekannter Bauart; jede
Schreibweise ist Renaissance von
etwas. Davon profitiert das sprachliche

Kunstgewerbe. Allerdings ist
noch nicht einmal in der bildenden
Kunst der ihr entliehene Begriff
Kunstgewerbe widerspruchsfrei
definiert. Vielleicht lässt sich sagen: Im
sprachlichen Kunstgewerbe dient die
Sprache als Werkzeug, ist nicht selber
Material der Aussage. Die Faszination
des Gedichts, die Faszination durch
das Gedicht liegt aber gerade darin
begründet, dass hier die Sprache nicht
bloss als Instrument des unterrichtenden

oder aufrichtenden Sagens dient,
sondern dessen Material ist. Wenn die
Kunst, nach Kandinsky, ein «Sprechen
vom Geheimen durch Geheimes» ist,
mag das sprachliche Kunstgewerbe als
ein «Sprechen vom Geheimen durch
Offenbares» bestimmt werden. Ein
Hersteller von Kunstgewerbe überträgt

die eigene Formensprache in
andere Stilmittel. Wenn lyrisches
Kunstgewerbe vor Augen oder vor Ohren
kommt, ist Hamlets satirische
Antwort auf die Frage des Polonius am
Platz, was er denn da lese (2,2):
«Words, words, words» (was man
nicht wie Schlegel-Tieck mit «Worte,
Worte, Worte», sondern vielmehr mit
«Wörter, nichts als Wörter» übersetzen

sollte).

Auf keine literarische Gattung richten

sich so unterschiedliche und das

heisst hier auch so gegensätzliche
Erwartungen wie auf die Lyrik, und dies
in langer Tradition. Das mag damit
zusammenhängen, dass im Gedicht
(anders als im epischen oder im
dramatischen Werk) das Stoffliche ganz
im Hintergrund lagert, als Wand bloss
und als Vorwand, auf die der Autor
das weisse Licht projiziert, damit die
eigentlich intendierten Farben zurück-
leuchten können. In der Lyrik ist
Stoffliches nie Thema des Dichters,
sondern bloss dessen Instrument;
Marcel Proust will auch das Stoffliche

seines siebenteiligen Romans
erdacht haben «nach Massgabe dessen,

was ich demonstriere».
Manche Leser von Lyrik erwarten

vom Gedicht die Aufhebung der
Widersprüche ihres Lebens. Hier glätten
sich ihnen wie durch Zauber die
Sturmwogen, versöhnen sich die
Feinde, schliessen sich endlich die
Wunden, offenbart das Puzzle des

Schicksals ein sinnreiches Bild. So

schlichte Begründung des Lesens von
Gedichten hört sich freilich altmodisch

an, eine Geisterstimme aus
Vorväterland. Doch hat selbst Christian
Enzensberger in der zweiten,
fortgeschriebenen Fassung von «Literatur
und Interesse» Vergleichbares geradezu

normativ vorgetragen, nur mit ein
bisschen andern Worten7. Worin sieht
Enzensberger hier das Spezifische der
Literatur? Antwort: Literatur als Fiktion

deutet das Handeln und Erleben,
stiftet nennbaren und nachprüfbaren
Sinn, entwirft heute utopische Modelle
als Entscheidungshilfe für morgen,
gleicht Sinndefizite aus und schafft
Sinngehalte.

Gedichte brauchen sich nicht der



744 ZUR DEUTSCHEN LYRIK

gleichen Leserschaft zu stellen wie die
andern literarischen Gattungen, die
Erfahrung zeigt es. Wer einmal Lyrik
dazu gebracht hat, deutlich zu ihm zu
reden, der setzt hier gern den Schwerpunkt

seines gegenwärtigen und künftigen

Lesens. Er kann sich dazu
versteigen zu erwarten, die Gattung allein
verbürge schon den Rang des einzelnen

Gedichts. Vor allem zählen heute
junge Menschen zu den Lesern von
Gedichten. Gedichte erweisen sich
manchmal als dem Mandala oder dem
Yantra verwandt, wirken als

Diagramme der Meditation, wenn sie

Zusammenhänge offenlegen und zur
Erfahrung der Existenztiefe führen. Sie
können Traumarbeit sein; verborgene
Traumgedanken setzen sich dann in
Bilder um, die wie der manifeste
Traum der Dekodierung bedürfen.
Gedichte sind Produkte des
mikroskopischen Blickens oder des teleskopischen

Schauens, sind Stufen oder
Handläufe oder einfach Zeichen. Solche

Vergleiche deuten nur an, sie nennen

nicht. Andeutungen sind
Näherungen, nicht aber letzte Worte.

Was ist ein Gedicht

Gedichte erheben Anspruch:
Langsames Lesen, Wiederlesen ist erforderlich

und dem Gedicht angemessen, wie
dem Lehrsatz, dem Aphorismus, dem
Spruch. Des Gedichtes Grafik, die
optische Gestalt, lädt ein zu einer
Totalaufnahme, als handle es sich um ein
Bild. Papierluxus, Papierverschwendung

ist Regel. Ein Druckfehler wäre
eine Katastrophe. Ein Gedicht gibt
sich manchmal so verschlüsselt, bleibt
so privat, dass es Mitteilung verweigert

und Verständigung verneint, eine
Geheimschrift des Dichters zu persön¬

lichem Gebrauch. Abgesetzt von der
Realität (von der Gesamtheit des
physisch und psychisch und intellektuell
Erfahrbaren) und entzogen dem
kategorialen Denken, büdet ein Gedicht
ein Gefüge aus Wörtern, die sich in
qualitativem Umschlag im Leser in
Worte verwandeln. «Der Seele ist
eigen das Wort, das sich selbst
vermehrt» (Heraklit). Dann wird
bedrucktes Papier zum Vermittler einer
geistigen Welt. Gedichte sind Substanz
mit Formkraft.

Das Gedicht stellt die Gleichheit
von Aussage und Ausgesagtem dar,
stellt sie selbst ohne das Band der
Ähnlichkeit her; die Aussage ist hier
das Ausgesagte, wie in der bildenden
Kunst der Archaik. Der anderswo
schon traditionelle Kontrast von
Schönheit oder Wahrheit als Alternative

zwischen Ideal und Ähnlichkeit
greift also hier nicht. Der Kunst
zugehörig, macht Lyrik etwas sichtbar, wie
alle Kunst. Gedichte schreiben setzt

voraus, anders und anderes zu sehen;
anders als wer, anderes als was?
Anders als die Norm, anderes als das

Genormte.
Gedichte kommen aus einem

Parallelraum zu jenem dreidimensionalen
Raum, in dem sich die Lebensvorgänge

vollziehen und die Dinge
aufhalten. Diese Herkunft und Zugehörigkeit

prägt das Gedicht mit «aura-
tischem» (Walter Benjamin) Stempel
und schafft den Charakter des Fremden,

des Anderen. Die Rätselnatur des

Gedichts folgt der Rätselnatur der
Lebensvorgänge und der Dinge. Wenn
schon der dreidimensionale Raum ein
Labyrinth ist, dessen Irrgänger mit
Hilfe von weissen Blindenstöcken
aufeinander zugehen, einander abtasten
und dadurch in der Finsternis zu er-



ZUR DEUTSCHEN LYRIK 745

kennen suchen - wie sollten dann im
Parallelraum des Gedichts die
Verhältnisse und Bezüge offenkundig vor
Augen liegen?

Was ist ein Gedicht? Eine Anrede,
ein Anruf, eine Aufforderung, ein
Befehl von besonderer Eindringlichkeit.
Ein Katalysator im emotionalen
Bereich, bald klärend, bald umsetzend.
Ein Schlüssel des Innen auf das Aussen

hin, des Aussen auf das Innen zu.
Ausdehnung des Bereichs des Erlebens
durch Ausdehnung des Bereichs des

Sagens. Ein sprachliches Rorschach-
Bild, dessen Analyse den Leser selber
analysiert. Ein Gedicht hält die Eile
des Redens an und gewinnt dem
Einweg- und Wegwerfartikel Wort für
kurze Frist die Würde zurück. Ein
heraufgezogener Krug, gefüllt mit
individueller und kollektiver Vergangenheit.

Höhle, Muschel, Haus. Eine
Wiederbegegnung, ein Wiederfinden. Das
wären Anrufe einer lyrischen Litanei.
Schliesslich: ein Kunstgebilde aus dem
Material Sprache, in dessen Tradition
Ausdrucksformen von intensiver
Bedeutung wie Rhythmus, Versfuss,
Vers, Strophe, Reim ausgebildet worden

sind.
Macht das Gedicht Lebensmuster

sichtbar? Erreicht es noch unter der
Augenlinie verharrende Horizonte?
Dringt es gar in die Existenztiefe ein?
Deutet es das Dasein? Stärkt es den
Lebensmut? Vermittelt es als Agitprop
frische Einsichten? Erschöpft sich und
verendet der Impuls von Versen im
ästhetischen Erlebnis oder strömt er
verändernd weiter in das Verhalten
des Lesers hinein, um essentielles
Leben zu wecken? Macht Lyrik eine
Wertwelt sichtbar, offenbart sie
vorhandenen oder stiftet sie neuen Sinn?
Befreit das Gedicht die empirische

Person aus der Zufälligkeit ihres
Gewordenseins, indem es sie nötigt, sich
auf ihre Entelechie zu besinnen, auf
das mit ihrem Kern und Wesen eigentlich

Gemeinte? Wie Odysseus einst
schlafend auf Ithaka zusteuerte und
im Schlaf die Heimat erreichte, findet
manchmal ein Leser von Gedichten
durch das BUd der lyrischen Sprache
hindurch sein eigenes Inbild.

Über die Kriterien, die ein ausreichend

begründetes oder wenigstens ein
vertretbares Urteil über Gedichte vorbereiten,

gibt es noch geringere
Übereinstimmung als bei den übrigen literarischen

Gattungen. Die Literatur kennt
bekanntlich kein Urmeter für Rang
und Wert, für Bedeutung und
Bedeutsamkeit. Die heutige totale Freiheit im
Formalen, ablesbar am Vokabular und
an der Preisgabe von Metrum, Vers-
wie Strophenordnung und Reim, hat
nicht nur neue Formen möglich
gemacht, sondern auch den Pfuschern
Tür und Tor geöffnet. Die Übergänge
fliessen, und bereits die Schwierigkeit,
wenigstens im Hinblick auf die Form
die Spreu vom Weizen zu sondern,
bleibt einer der Gründe für die
Bedrängnis im Umgang mit zeitgenössischer

Lyrik. Die übliche Subjektivität
in der Beurteilung von Lyrik wäre
etwas eingeschränkt, wenn der Leser
darauf achtete, ob ein Gedicht ihn
sowohl in seinem sinnlichen Bereich als
auch im emotionalen wie im rationalen

erreicht. Wenn ja, wäre das gelesene

Gedicht ein grosses Gedicht
wenigstens für ihn.

Das Gemeinsame der neuen
Gedichtbücher von zehn Lyrikern, die

nun im folgenden der Aufmerksamkeit

des Lesers empfohlen werden, ist



746 ZUR DEUTSCHEN LYRIK

ihr Charakter als Bekenntnislyrik. In
ihnen sind Werk und Person eng
verbunden. Die sich verstärkende
Durchdringung mit individueller Psychologie

bewirkt eine steigende Subjektivierung

des Schreibens; das Gedicht ist
zunehmend die seelische Leistung des

Dichters. Die überlieferten Topoi wie
auch die traditionellen Stoffe und Motive

haben sich schon seit der Goethezeit

zu erschöpfen begonnen. Und seit
die Einheit von Mensch und Kosmos
zerbrochen ist, vermag der Dichter
auch nicht mehr länger als menschliches

Medium vom Wesen des Kosmos

zu sprechen. Nur noch sein
Schweigen darüber bezeugt dessen
Anwesenheit. Das ist ein Verlust; und ein
Verlust ist schwerer zu ertragen als ein
Mangel.

Neue Gedichtbücher
von zehn Lyrikern

Jürgen Theobaldy hat sein sechstes
Gedichtbuch veröffentlicht: «Die
Sommertour».8 1944 geboren und in
Mannheim herangewachsen, wohnt er
nach dem Studium der Literaturwissenschaft

seit seinem 30. Jahr in
Berlin-West, inzwischen durch die Schrift
«Veränderung der Lyrik. Über
westdeutsche Gedichte seit 1965» auch
eine angehörte Stimme der Theorie.9
Sein neuer Gedichtband zeigt mit
völliger Deutlichkeit das Ergebnis, wenn
sich die tagtägliche Erfahrung ohne
emotionalen oder sprachlichen
Reibungsverlust unmittelbar in Lyrik
umsetzt. Das Gedicht kommt hier ganz
und gar aus der Welt der Phänomene
und tritt als Erlebnistext in die
tagtägliche Erfahrung zurück. Also nicht
einerseits Lyrik, anderseits Leben,
einerseits das Gedicht, «wo man Wun¬

der und Weihen / immer als Inhalt
hat», anderseits die Praxis des Hier
und Jetzt. Das Gedicht dieser Schreibart

erfasst vielmehr die ganze Erfahrung,

wenn auch nicht jede Erfahrung.
Einfachheit, Direktheit, Überprüfbarkeit,

Spontaneität, Subjektivität,
Dichte, Natürlichkeit, Nüchternheit,
Freimut - das sind Form und Gehalt
betreffende Leitwörter dieses Schreibens.

Guntram Vesper hat in seinem
Lyrikband von 1980 mit der Überschrift
«Die Illusion des Unglücks» das
Unglück als Grunderlebnis umkreist,
formuliert, ausgeschöpft.10 Das Unglück
ist hier die Basis des Lebens wie des

Dichtens. Die jüngste Sammlung, etwa
dreissig Gedichte, heisst «Die Inseln
im Landmeer».11 Der Titel fasst ein
Lebensgefühl zusammen: der Einzelne
als Insel, also lauter Inseln in der Fata
Morgana des Festlands. Ein
Kindheitstrauma Guntram Vespers, doch
nicht als private Ausnahme, sondern
als menschheitliche Regel, bricht stets

von neuem wie eine nie vernarbende
Wunde wieder auf, nämlich die frühen
Jahre in der sächsischen Kleinstadt
Frohburg (euphemistische Ironie), wo
er 1941 geboren wurde und lebte, bis

er dann mit sechzehn in die
Bundesrepublik ging. Mit den Wunden
schlössen sich allerdings manchmal
auch die Paradiese. Die neuen
Gedichte sind keine «Wallfahrt zu den
Illusionen von gestern», sondern ein
Versuch, die Spannungen auszuhalten
und unter ihnen Frieden zu stiften:
Dichten als symbolisches Handeln.

Matthyas Jennys Verlag
«Nachtmaschine» ist nach einer Pause neu
erstanden, ein Kleinunternehmen mit
ansehnlicher Vergangenheit; gute
Nachricht also für alle, die Literatur



ZUR DEUTSCHEN LYRIK 747

nun einmal ernst nehmen und sie nicht
knapp definieren als «C'est ce qui ne
sert à rien». Hier sind jüngst die
Gedichte «Die Erotik der Hotelzimmer»
von Rolf Läppert herausgekommen:
die ruhige Stimme der Weigerung.12
Ein junger Mensch nimmt gelassen
Augenmass. Er stellt sich der andrängenden

Realität mit Spott und Ironie
und oft mit einem blanken Nein
entgegen. Seine Rede ist konkret, betrifft
die Gegenwart, gilt dem Jetzt. Läppert
geht gern von Gelegenheiten aus, von
Widersprüchen, vom Glücksgefühl,
von der Schmerzerfahrung. Manchmal
fasst er die Lebensbewegung in eine
Momentaufnahme, in ein beruhigtes
Bild, in ein IdyU, das als Malerei
«nature morte» hiesse, und macht so
Transzendenz einströmen. Rolf Lap-
pert hat 1982 seinen Roman
«Folgende Tage» veröffentlicht, der ebenfalls

deutlich macht, dass sich in
seinem Schreiben eine dichterische
Lebenssphäre zu einer Sprachsphäre
ballt.13

In seinem ersten Gedichtbuch, «Das
Wort hat der Ichkönig», brach Henning

Grunwald die von innern und
äussern Ordnungsgefügen her geläufigen

semantischen Verklammerungen
auf, was Texte jener Machart ergab,
die nicht über (auch) Vorsprachliches,
Aussersprachliches verständigt.14 Der
neue, zweite Lyrikband, «Der Narr
wirds schon reimen», bringt nun
entweder eine Wende oder den andern
Grunwald.15 Um den Unterschied
anzudeuten: von der Konkreten Poesie
zu Brinkmann. Die Schellenkappe des

Narren verschafft hier dem Dichter
das Narrenrecht, uneingeschränkt
seine Wahrheit zu sagen. Seine Stimme
verschärft sich zum grellen Aufschrei;
Geheul konkretisiert sich im Vokabu¬

lar der Publikumsbeschimpfung. Was
Menschen einander antun und wie das

Räderwerk der sozialen Bezüge
abläuft, was es überhaupt mit der
fensterlosen Monade Mensch auf sich
hat - Beobachtungen darüber und
Erfahrungen darin versinnlichen sich
hier zu BUdern aus einer gerade nicht
plakativen, sondern verfremdenden
Metaphorik, die freilich manchmal
noch des Kommentars aus erster Hand
bedürfte.

Nach «Meine Fresse!» (1977),
«Menschen, Tiere, Sensationen» (1978)
und «Der letzte Schrei» (1980) hat
Uli Becker sein Gedichtbuch Nummer
4 veröffentlicht: «Dass ich nicht
lache».16 Verbale Kaskaden stürzen
im Überhang in die grafischen Schalen

von Zweizeiler, DreizeUer,
Vierzeiler, Fünfzeiler, Sechszeiler; hinter
solchen Dämmen toben und rauschen
sie dann im Ohr des Lesers fort. Welt-
untergangsgewissheit, Todesnähe,
Selbstzurücknahme: ein Nein als
Antwort auf die Grundfrage, ob sich das

Leben lohnt; Zorn auf ein «Leben»,
das mehr, und zwar wesentlich mehr
sein müsste, als es nun einmal ist; Hass
auf die Menschen, Liebe zu den
Menschen, Hassliebe also. Die Hassliebe

umgreift in Beckers neuen Gedichten
den Ökologiewirrwarr, die
Schlafstellenarchitektur, Nutzbatterien für
Nutzmenschen, das pädagogisch extra
wertvolle aufwendige Kinderspielzeug,
die Auto-Aggression. Der stechende
Schmerz zwischen Flüchten und
Standhalten verliert sich in acheronti-
schem Hohngelächter; Spott und
Schmähhieb und Sarkasmus sind hier
schartige Zweihänder des Überlebens.

Johannes Schenk fuhr vor seinem
20. Jahr sechs Jahre zur See, gründete
1969 in Berlin das «Kreuzberger



748 ZUR DEUTSCHEN LYRIK

Strassentheater», schrieb Geschichten,
Stücke, Gedichte. Mit dem «Gesang
des bremischen Privatmanns Johann
Jakob Daniel Meyer» hat er ein Poem
geschaffen, dessen Lebensstoff,
ausholender Atem und kräftige Daseinsfrische

an jene rhetorische Lyrik
anschliessen, der die Gesänge von Walt
Whitman und manches von Pablo
Neruda zugehören.17 Auf strotzenden
Wortfluten zwischen üppiger Hymnik
und zwinkerndem Schalk werden hier
die Tiefen der Weltmeere und der
Erinnerung befahren; Handeln aus eigenem

Kern heraus. Fährnisse des

Alltags begleiten Abenteuer des Kairos.
Niederlagen wechseln mit Siegen, und
niemand weiss, was in Wahrheit das
eine und was das andere ist. Ein
Weltstreicher unseres Zeitalters treibt hier
auf jener Fahrt dahin, die Leben
heisst, ein philosophierender Picaro,
erlebnisgierig, glücksüchtig, und kehrt
zurück (wenn auch nicht heim), nachdem

er Länder und Städte bewundert
und die Menschen ausreichend erfahren

hat.
Ausser dem jähen Tod von Rolf

Dieter Brinkmann (1975) und von
Nicolas Born (1979) bleibt auch der
frühe Hinschied von Volker von Törne
(1934-1980) zu beklagen. Unter dem
Titel «Im Lande Vogelfrei» hat Tör-
nes Freund Christoph Meckel die
gesammelte Lyrik herausgebracht.18 Die
Ausgabe belegt von neuem die von
allem Anfang an überzeugende und in
den zwanzig Jahren des Schreibens
wachsende und sich verstärkende
Begabung Törnes, eines auf die konkrete
politische Situation fixierten
deutschen Dichters, der von Heine und
Brecht ausgegangen war (wie Wolf
Biermann) und der schliesslich gar
nichts anderes mehr darstellte als eben

Volker von Törne. Den eigenen Ton
entwickelte und übte er an überlieferten

Formen (Reimpaar, Vierzeiler,
Sonett); doch schuf er für seine
persönlichen Gehalte bald die von innen
herausgebildeten gemässen Formen.
Seine frische Unmittelbarkeit zog
nährende und stärkende Säfte aus der
Autobiographie. Des Sozialisten Törne
Kritik am «real existerenden Sozialismus»

(Rudolf Bahro) war zwar durchzogen

und eingefärbt von bitterster
Satire, aber frei von Häme. Er war bis

zu seinem Tod Mitarbeiter der «Aktion

Sühnezeichen», einer 1958

gegründeten Organisation, die in den
Ländern soziale Arbeit leistet, die
besonders unter dem NS-Regime litten.

Otto A. Böhmers lyrische Folge
«Ein blasser Sommer, ein kühler
Herbst, ein kalter Winter» ist ein «Jahr
der Seele», auch damit noch auf Stefan

George anspielend (freilich als
bare Kontrafaktur), dass der Frühling
hier wie dort ausgespart bleibt.19
Schlechtwetterschwermut hängt tief
herab; Rauch und Wind, Regennässe
und Düsternis, kalte Schwärze. In
solcher Grisaüle sind sämtliche Gesichter
zu Grimassen verzogen, alle Antlitze
zu Fratzen entstellt; Rückstände des

entherrlichten Menschen. Wir hören
Oblomow (auf den sich Böhmer in
einem Zitat bezieht): Lass fahren
dahin, was soll's, das Spiel ist die Kerze
nicht wert. Falls überhaupt noch Denken

stattfindet, nährt es sich allein von
Erinnerung. Das Oblomow-Thema,
das als Konstante die Seelengeschichte
der Menschheit durchzog und durchzieht,

redet in diesen Gedichten in vielen

Stimmlagen der Gebrochenheit.
Böhmer vermag einen Zustand in
Sprache überzuführen, der sich dem
Wesen nach eigentlich der Sprache



ZUR DEUTSCHEN LYRIK 749

verweigert, dem vielmehr Verstummen

und Schweigen gemäss wären.
Oblomows narzisstisches Dasein wird
hier öffentlich durch die beschriebene
Hohlform seines Rückzugs.

Die meisten Bücher von Franz Fassbind

zeigen einen Zeitkritiker und
Gestalter des eigenen Werdens und Fin-
dens, einen Deuter historischer
Verhängnisse und einen religiösen Beken-
ner, insgesamt einen Autor, der eine
in Mündigkeit hochgehaltene
Wertsphäre und Lebensauffassung anbietet.
In den «Liedern aus einer Schenke»
lernt der Leser auch noch einen
Gefolgsmann des Archipoeta kennen.20
Vitales Lob der Trinkkunst, der
verleugneten Muse und verschwiegenen
Trösterin sämtlicher freien Künste, ist
hier mit Humor und Selbstironie
eingefärbt; Zechen gUt da sowohl als ge-
seUige Kunst wie auch als Kunst der
Innerlichkeit, wo Eskapismus zur
fröhlichen oder traurigen Heimfindung

wird. Die «Lieder aus einer
Schenke» sind die Liturgie einer
trunkenen Mette. Die Erde hat sich
vorübergehend in ein Schatzhaus der
Heiterkeit verkleidet, die Entfremdung ist
dem Frieden gewichen; Besuch vom
Freudengeist. Fassbind meistert das

deftige Vokabular der Jahrmärkte und
der Trinkerkonvente nach Art der
«Carmina Burana» oder der Abtei
Thelême. Dem Motivkreis der
Anakreontik zwar zugehörig, greifen die
«Lieder aus einer Schenke» dennoch
tief in die Condition humaine ein, in
utopische Hoffnung, in Trauer und
Resignation.

Die Lyrikerin Maria Lutz-Gantenbein

veröffentlichte seit 1944 um die
zehn Bücher Gedichte, zuletzt «Skarabäus»

(1981) und «Zeit der Liebe»
(1982).21 In ihrer Lyrik hat die unsern

Planeten prägende Brutalität eine bald
leise klagende, bald zornig erhobene
Stimme gefunden. Um Klärung,
Erklärung, Abklärung ist sie bemüht,
nicht um zusätzliche Verrätselung des

Lebens, nicht um Potenzierung des

Labyrinths. Ihre Gedichte erweisen
sich als Sprachwerdung intensiver
Lebensteilnahme und LebensteUhabe. Sie
sind Ausdruck von Wachheit und
Neugier, offenbaren Daseinsumarmung

in Zuneigung, Zärtlichkeit und
Liebe. Damit ist angedeutet, dass sie

auf die Autorin bezogen bleiben und
insofern als autobiographisch zu gelten

haben, als sie sich nie aus dem
Erlebnisbereich lösen. Der Erlebnisbereich

greift aber von privaten
Stimmungen in die sozialen Bezüge unserer
Tage aus. Der Skarabäus, von den
alten Ägyptern um seiner geglaubten
Selbstschöpfung willen als Bild der
ewigen Sonne und des dauernden
Lebens noch im Totenland verehrt,
enthüllt sich hier als Symbol des Gedichts:
Selbstschöpfung und Leben im Wandel.

Dominik Jost

1 Suhrkamp, Frankfurt 1982. - 2Schnee-
kluth, München 1982. - 3 Suhrkamp,
Frankfurt 1982. - 4 Ciaassen, Düsseldorf
1981. - 5 Rowohlt, Hamburg 1977. -
«Niemeyer, Tübingen 1983. - 7Suhrkamp,

Frankfurt 1981. - 8 Rowohlt, Hamburg

1983. - 9 Rowohlt, Hamburg 1976. -
10Hanser, München 1980. - "Pfaffenweiler

Presse, Pfaffenweiler 1982. -
12 Nachtmaschine, Basel 1982. - 13

Nachtmaschine, Basel 1982. - 14 Klett-Cotta,
Stuttgart 1981. - 15 Klett-Cotta, Stuttgart
1982. - "Rowohlt, Hamburg 1982. -
17 Autoren-Edition, München 1982. -
18Wagenbach, Berlin 1981. - "Werner
Classen, Zürich 1981. - 20 Pendo, Zürich
1981. - 21 Pendo, Zürich 1981 und 1982.



750 ZU CHRISTA WOLF

Der Zorn gegen Achill

Zu Christa Wolfs «Kassandra» und den Frankfurter Vorlesungen
«Voraussetzung einer Erzählung»

«Eine Bilanz, die noch nie gezogen
wurde, wäre die, wieviele Menschen
im Laufe unserer erforschten
Geschichte durch Frauenhand
umgebracht wurden, wieviele durch
Männerhand. Welch ein Unterschied.
Hätte Abel eine Schwester gehabt, das

Menschengeschlecht brauchte jetzt
nicht um seinen Tod bangen.» Sätze

von Max Rychner, geschrieben zu
Beginn der sechziger Jahre, vor der
Wiedergeburt der Frauenrechtsbewegung
im Feminismus; sie umreissen eine
geschichtliche Grundkonstellation bis in
die allerjüngste Gegenwart: das
Abseitsstehen der Frau in der historischen
Entwicklung, ihre (erzwungene)
Abstinenz von allem politischen Handeln;
die Abwesenheit von Schuld - bedingt
und abbezahlt durch eine so gut wie
vollständige Wirkungslosigkeit im
gesellschaftlichen Rahmen.

Die Sätze lassen sich weiterdenken,
umformulieren zur Frage: Und was
hat die Frau - immer in Gefahr,
selber zum Opfer zu werden - unternommen,

was hat sie unternehmen können,
um die «Schlächtereien der
Weltgeschichte» (Dürrenmatt) zu verhindern?
Es ist hier nicht der Ort, die
Widerstandsversuche der Frau gegen den
längst zum Massenmörder gewordenen
Kain auch nur zu nennen. Es hat sie

gegeben, seit jeher; die Literatur, unter
anderem, bezeugt es. Und sie sind
wirkungslos geblieben, wie der Zustand
der Welt beweist. Ein Beispiel eines
solchen Versuchs, eines wirkungslosen,
ein in unserem Zusammenhang wich¬

tiges, findet sich in der «Ilias»: die
Bitte der Andromache, ihr Gatte Hektor

möge sich nicht dem Kampf und
sicheren Tod aussetzen. «Mach nicht
zur Waise das Kind und zur Witwe die
Gattin»: Noch durch die leichte
Biederkeit der Voss'schen Übersetzung
hindurch hören wir in diesen Worten
die Klage der Frauen aller Zeiten.

Andromache denkt - gemäss ihrer
Frauenrolle und -erfahrung - aus dem
begrenzten Kreis ihres Lebens heraus;
von ihrer persönlichen Erfahrung auf
das Ganze zu schliessen, den Krieg
aufhalten zu wollen - das lag nicht im
Bereich des ihr Möglichen, des von ihr
auch nur Denkbaren.

Eine andere Sprache redet in Christa
Wolfs Erzählung die Priesterin
Kassandra, trojanische Königstochter,
Schwester des Hektor.x Nachdem sie

im Tempel gesehen, wie Achilles ihren
Bruder Troilus tötete, tritt sie vor den
König und den Rat: «Verlangte diesen

Krieg zu endigen sofort. Und wie,
fragten sie mich fassungslos, die Männer.

Ich sagte: durch die Wahrheit
über Helena. Durch Opfer, Gold und
Waren, und was sie wollen. Nur dass

sie abziehen, dass sich der Pesthauch
ihrer Gegenwart entferne.» Auch hier
steht am Anfang die persönliche
Erfahrung, der Augenschein, die wUde
Trauer um den Bruder. Aber daraus
entwickelt sich eine unbedingte,
vehemente Auflehnung gegen den Krieg,
nicht nur zum Vorteil der geliebten
Nächsten, sondern zum Schutze von
allen. Die Sätze haben nichts priester-



ZU CHRISTA WOLF 751

lieh Raunendes an sich; sie kommen
nicht aus übernatürlichen Kräften,
sondern aus dem Natürlichen und
scheinbar Selbstverständlichen;
Kassandra ist in der Darstellung von
Christa Wolf eine Seherin im Wortsinn:

sie nimmt wahr mit klarem Blick,
ohne Vernebelung durch Ideologie:
«Sie ,sieht' die Zukunft, weil sie den
Mut hat, die wirklichen Verhältnisse
der Gegenwart zu sehen». Die Seherin,
deren Prophezeiungen keiner glaubt,
wird eine zum politischen Handeln
entschlossene Frau, die aus den
Erfahrungen ihrer Zeit heraus redet - und
die der unseren mit erfasst. Die oben
zitierten Worte der Kassandra vor
dem Rat Trojas werden in den
«Voraussetzungen einer Erzählung»
gewissermassen in den Klartext der frühen
achtziger Jahre übersetzt2: «Mit
nichts ausgerüstet als dem unbändigen
Willen, meine Kinder und Enkel leben
zu lassen, erscheint mir das vielleicht
ganz und gar Aussichtslose vernünftig:
Einseitig abzurüsten (Ich zögere: trotz
der Reagan Administration? Da ich
keinen anderen Ausweg sehe: Trotz
ihrer!) und damit die andere Seite unter

den moralischen Druck der
Weltöffentlichkeit stellen.» Kassandra in
Troja, Christa Wolf in Mecklenburg:
das gleiche Grauen, die gleiche Angst,
die gleiche Entschlossenheit, die gleiche

pragmatische Friedenspolitik.

Man kann gelegentlich die Befürchtung

oder die Klage hören, die Erzählung

«Kassandra» sei schwierig, weil
sie umfassende Kenntnis der griechischen

Mythen voraussetze. Nötig ist
aber nur ein vergleichsweise rudimentäres

Wissen. Ein paar Heldennamen;

die Grundsituation: zwei Heere; zehn
Jahre Krieg; die Zerstörung Trojas,
ein Weltuntergang im kleinen, in dem

man das BUd eines grösseren drohenden

Untergangs ahnen kann; der Übergang

der matriarchalischen Kultur
(deren Spuren in Troja noch
deutlicher zu sehen sind) in eine patriarchalische,

die bei den Griechen bereits
voll entwickelt ist. Alles weitere ist in
aufmerksamer Lektüre zu erschliessen;
eine solche freilich setzt das Buch voraus:

ein dichtes, ja kompaktes Werk,
ohne Ruheinseln für den Leser, streng,
geschlossen in seiner Form.

Es liesse sich eine lange Reihe von
sentenzartigen Sätzen zusammenstellen,

in denen zwar das Erlebnis noch
fühlbar ist und die doch darüber hinaus

ins Allgemeine zielen: «... wie
man mit beiden Beinen auf der Erde
träumt»; «Mit diesem Schweigen, an
dem mehrere beteiligt sind, beginnt
Protest»; «.. die Vertraulichkeit
zwischen uns beruhe, wie so oft zwischen
Männern und Frauen, darauf, dass ich
ihn kannte und er mich nicht»;
«... dass Fühllosigkeit niemals ein
Fortschritt ist, kaum eine Hilfe». Sätze

wie diese, so sehr sie, der Satzbau zeigt
es, in den Reflexionsstrom der
Kassandra eingebettet sind, belegen den

Anspruch, das Begrenzte der einmaligen

Erfahrung ins Allgemeine,
Überzeitliche zu führen, zugespitzt gesagt:
dem klassischen Thema in der Klassizität

der Form eine Entsprechung zu
geben. Diesen Anspruch stützt auch
der jambische Rhythmus, der sich wie
von selbst in der Prosa immer wieder
durchsetzt - das Versmass der
deutschen Klassik.

Klassizität der Form. Hiesse das, die
Autorin versuche durch die Form
abzudämpfen und zu besänftigen, was



752 ZU CHRISTA WOLF

an politischer Überlegung und Forderung

mit der Vehemenz der Verzweiflung

ausgesprochen wird? Das Urteil
der Kritik über die formale Strenge
des Buches ist so gegensätzlich wie nur
je bei literarischer Wertung und
erweckt gelegentlich den Eindruck, die
Kritiker hätten nicht das gleiche Werk
gelesen. Von «literarischer Würde»,
von der «inneren Selbstverständlichkeit,

mit der jedes Wort gesetzt sei»,
schreibt Fritz J. Raddatz begeistert in
der «Zeit», Anton Krättli dagegen rügt
im Aargauer Tagblatt die geglättete,
geschönte Sprache», das «gequälte und
gebrochene Pathos».

Was die Glätte angeht: es gibt Wörter

in diesem Text, bewusst und spitz
gesetzt, die jede Glätte aufkratzen, so
dass sich eigentlich verbieten müsste,
so ohne weiteres von Klassizität zu
reden. «Achill, das Vieh» - mit dieser
festen Wendung bezeichnet Kassandra
in vielen Wiederholungen den
Griechenhelden - das Wort könnte freilich
wiederum die Autorin dem Vorwurf
der Männerfeindschaft, des einseitigen
Feminismus aussetzen.

Die «Ilias» erzählt bekanntlich den
«Zorn des Achill», diesen einen
Ausschnitt aus der langen Belagerung
Trojas: wie der Held, beleidigt und
wütend, den Kämpfen fernbleibt - und
erst dann wieder eingreift, als er seinen
Freund Patroklos rächen muss. Dieser
Achill, der Sohn der Thetis, der
herausragende, umworbene Held im
Griechenheer, wird bei Christa Wolf zum
Wüstling, der hinter seiner Kampfeswut

eine gestörte, verleugnete Sexualität

verbirgt. Und seine pervertierte
Männlichkeit ist nur ein Beispiel für
viele: das Heroische erscheint in
«Kassandra» als eine Maske für Schwäche,
Angst, für ungelebte, uneingestandene

Gefühle, die jäh in Grausamkeit
umschlagen; das Kämpferische steht in
Wechselwirkung mit einer tief gestörten,

pervertierten Sexualität.
Ein männerfeindliches Buch also?

Die Frage kann gestellt - und muss
verneint werden. Ein anti-heroisches
Buch allerdings - das trifft zu. In der
Demaskierung des Heldischen (das, in
einem weitesten Sinn auch steht für
Leistungsstreben, Siegeswunsch) ist die
Autorin unerbittlich, unerbittlich auch
in der Darstellung von dessen Folgen.
Wenn Achilles den Leichnam Hektors
zum Grab des Patroklos schleift, so
bleibt bei Homer durch eine Mitleidregung

der Götter der Körper des Toten

unversehrt; bei Christa Wolf ist er
nur noch ein Stück rohes Fleisch.

Man könnte durchaus sagen, die
Helden Homers werden in Kassandras
Sicht (denn aus ihrer Perspektive wird
ja beobachtet und erzählt) zu Karikaturen

ihrer selbst - wären sie nicht zu
entsetzlich, um als Karikaturen zu
wirken. Doch gibt es im gleichen Buch

ganz andere Männer - und auch sie

vermag Kassandra zu sehen: von
jenen, die zu Helden wider Willen werden,

wie Hektor und Troilus, bis zu
der schönen Gestalt des griechischen
Wagenlenkers, der die gefangene
Kassandra führt und schliesslich, in einem
fast vertraulichen Gespräch um das

Schicksal seiner Stadt befragt («Wenn
ihr aufhörn könnt zu siegen, wird
diese eure Stadt bestehn»). Da ist
Aeneas, der einzige Mann, den
Kassandra lieben kann, der die Welt
erfährt wie sie, und da ist der griechische
Priester Panthoos, der die Verhältnisse

durchschaut wie sie, aber voll
Angst, ohne den Willen, sie zu ändern,
ein Vertreter der zynischen Vernunft.
Und die Männerporträts stehen denen



ZU CHRISTA WOLF 753

der Frauen nicht nach, im Gegenteil.
Das gilt vor allem für jenen Mann,
der, verglichen mit Kassandra, im
Hintergrund steht und doch, vielleicht
mehr als sie, ein «Held» von neuem
Zuschnitt, neuer Lebensart ist, ein
VorbUd, wenn es eines gibt: Anchises,
der Vater des Aeneas, in dem der «alte
Weise» der Frühgeschichte auferstanden

ist, doch in neuer Gestalt, beweglich

und unauffällig, abgeklärt insofern,

als er für sich nichts mehr will,
aber immer noch mitten im Leben,
dessen Rechte vertretend gegen den
Untergang. Von ihm lernt Kassandra,
und er bleibt ihr überlegen bis zuletzt;
wo sie hasst, durchschaut er den Feind
und sieht ihn immer noch, mit einem
distanzierten Mitleid, als Menschen.

Es ist bezeichnend, dass ein Mann
wie Anchises zum geistigen Zentrum
einer zwischen allen Schichten und
Institutionen sich entwickelnden
Gruppierung vor allem von Frauen wird:
Minderheiten, Vertreter eines
«alternativen» Lebens, ein Kern des Widerstands,

wo Widerstand nur mehr darin
bestehen kann, Einzelne zu retten und
angesichts der sicheren Niederlage die
Tage der Gegenwart intensiv und mit
neuer Sinnerfahrung zu leben;
Menschen die, mit einer unsicheren, fragilen

Hoffnung, auf die Zukunft
ausgerichtet sind, die doch zunächst nur den
Untergang bringt. Ein Entwurf, ein
Traum von einer künftigen Gemeinschaft.

*

Gleichzeitig mit der Erzählung sind
in der Sammlung Luchterhand Christa
Wolfs Frankfurter Vorlesungen
«Voraussetzungen einer Erzählung»
erschienen. Das Nebeneinander eines

essayistischen und eines literarischen

Werkes zum gleichen Thema ist bei
ihr allerdings nichts Neues. Auch der
Figur der Karoline von Günderode (in
manchem eine Vorläuferin der
Kassandra) hat sie sich zugleich in einem
Roman («Kein Ort. Nirgends») und
einem Essay (der Einleitung zu einer
Auswahl von Günderode-Texten: «Der
Schatten eines Traumes») angenähert.
Die Frankfurter Vorlesungen (der
Rückblick auf den Günderode-Essay
verdeutlicht dies noch) zeigen aber
eine veränderte Christa Wolf. Immer
noch geleitet von ihrer germanistischen
Schulung, diese gerade im Umgang
mit dem Kassandra-Stoff durch
umfassende Studien erweiternd, setzt sie

sich doch souverän über die Grenzen
und Beschränkungen hinweg, welche
die geisteswissenschaftliche Methode
darstellen kann. Ungewöhnlich und
unorthodox sind die Frankfurter
Poetik-Vorlesungen allerdings gerade
in den letzten Jahren auch bei anderen
Autoren; zu denken wäre etwa an Uwe
Johnson und Peter Bichsel. (Dass
aber solche Vorlesungen gehalten,
gehört und von der Kritik bewundert
werden, müsste die Hochschulgermanistik

eigentlich zu der Frage
veranlassen, ob sie selbst im Umgang mit
Literatur nicht zu viele Möglichkeiten
unversucht lasse, ihr Feld zu eng
abstecke.)

Die «Voraussetzungen einer Erzählung»

sind wohl am ehesten mit den
«Begleitumständen» Uwe Johnsons zu
vergleichen - doch mehr im Äusser-
lichen, in der Perspektive des
Rückblicks, in der stark epischen Form. Die
Vorlesungen Christa Wolfs enthalten
etwas ungleich Grundsätzlicheres als
eine Werkgeschichte: eine Art Anti-
poetik von eigenwilligem Zuschnitt.
«Eine Poetik kann ich ihnen nicht bie-



754 ZU CHRISTA WOLF

ten», sagt sie gleich im ersten Satz -
und am Schluss der Vorlesungen
begründet und bestärkt sie diese Feststellung

auf eine bestimmte und zugleich
differenzierte Weise: «Die Ästhetik,
sage ich, ist wie Philosophie und
Wissenschaft, mindestens im gleichen
Mass, zu dem Zweck erfunden, sich
Wirklichkeit vom Leib zu halten, sich

vor ihr zu schützen, wie zu dem Ziel,
der Wirklichkeit näherzukommen.»
Der Ästhetik wird der Wert nicht
abgestritten - doch dem Wert die Gefahr
entgegengesetzt, und die Ausführungen

von Christa Wolf (in den Frankfurter

Vorlesungen, aber nicht nur in
ihnen) bewegen sich in der Spannung
(einer oft schmerzhaften, zugleich
fruchtbaren Spannung) zwischen
beidem, zwischen höchster Bewusstheit
und einer Spontaneität, die das Rationale

immer wieder durchbricht.
In verschiedenen formalen Ansätzen

geht sie ihr Thema an: zuerst in
zwei Berichten über eine Griechenlandreise,

dann in Tagebuchnotizen
während der Arbeit an der Erzählung,
und schliesslich in einem langen, an
eine Freundin gerichteten Brief, in
dem sie die weibliche Art des Schreibens

weniger definiert als andeutet.
Die «Voraussetzungen» zu «Kas-
sandra» umfassen, so gesehen, nichts
weniger als das ganze Leben, so weit
es sich eben in Sprache festhalten lässt.
Der Zufall einer verschobenen Flugreise,

die in den gewonnenen «leeren»
Stunden mit besonderer Intensität
erlebte Lektüre der «Orestie» des

Aeschylos gehören dazu so gut wie die
ausgedehnten polyhistorischen Studien
nach der Reise; das Unspektakuläre
des Alltags (des «kostbaren» Alltags),
so gut wie die Erfahrung der
Extremsituation einer in ihrer Existenz be¬

drohten Welt; Glücksgefühl und die

Angst, die an die Kehle geht. In der
Zusammenschau des Gegensätzlichen
bildet das dritte Kapitel einen eigentlichen

Höhepunkt; die lockere Form
des Tagebuchs steht im Gegensatz zur
strengen Form der Erzählung - und
doch spiegelt sich das eine im anderen:
sowohl die eigentliche Kassandra-Er-
fahrung, der wissende Blick in die
Zukunft («Die Grossmächte können sich
gegenseitig mehr als ein dutzendmal
vernichten Wir lachen, ein wenig
verlegen. Das «normale Gefühl» bleibt
taub gegenüber solchen Zahlen») - wie
auch der «gute Alltag» (in Troja wie
in Mecklenburg: Gespräche, Erleben
der Gegenwart; beiderorts Versuche,
«einen Streifen Zukunft in die finstre
Gegenwart vorzuschieben»).

Christa Wolf bezeichnet im Vorwort
die «Kassandra»-Erzählung als die
fünfte ihrer Frankfurter Vorlesungen

- man kann die Verbindung zwischen
beidem nicht enger ziehen. So stark
die Texte thematisch zusammengehören,

so klar ist der formale Gegensatz:
die strenge, geschlossene Form der
Erzählung überrascht nach der offenen,

auf eine kühne Art lockeren
Struktur der «Voraussetzungen». Dazu
schreibt Christa Wolf selbst in der
dritten Vorlesung: «Empfinde die
geschlossene Form der Kassandra-Er-
zählung als Widerspruch zu der
fragmentarischen Struktur, aus der sie sich

für mich eigentlich zusammensetzt.
Der Widerspruch kann nicht gelöst,
nur benannt werden.» Es dürfte dem
Leser, hat er sich einmal mit den
beiden Büchern eingelassen, kaum möglich

sein, den Widerspruch nur zu be-



ZU CHRISTA WOLF 755

nennen; er ist zu provozierend, regt
an, die Werke zusammenzusehen und
über sie hinauszudenken. In der Kritik
sind beide denn auch wertend miteinander

verglichen worden, wobei nicht
selten das Urteil zugunsten der beiläufigen

Form der Vorlesungen ausfiel
(massvoll bei Beatrice von Matt in der
Neuen Zürcher Zeitung, schroff bei
Anton Krättli im Aargauer Tagblatt).

Im vierten, dem schwierigsten Kapitel
der «Voraussetzungen» deutet

Christa Wolf so etwas wie die Umrisse
einer weiblichen Art des Schreibens an

- zu verstehen wohl als ein Andringen
der verleugneten Wirklichkeit gegen
alles Verfestigte, Regelhafte. Ihre
eigene Erzählung, eben die fünfte
Vorlesung, entspricht dieser Beschreibung

aber keineswegs; sie könnte nicht
als Musterbeispiel weiblichen Schreibens

zitiert werden. Heisst das, die
Autorin greife, indem sie sich von
ihren eigenen ästhetischen Überlegungen

entfernt, auf alte männliche Muster

zurück? Das GegenteU dürfte
zutreffen: sie sucht vielmehr, erzählend,
zukünftige Formen.

«Wir sind auf den ganzen Menschen
aus und können ihn nicht finden» —

heisst es im Roman «Kein Ort.
Nirgends». Der ganze Mensch, der in sich
Männliches und Weibliches vereint -
und auf eine bessere Art als die mit
sich selber zerfallenen Romantiker -
er ist eine Art Leitbild, ein Entwurf
für die Zukunft im Günderode-Ro-
man. In «Kassandra» ist davon nicht
die Rede; Kassandra spricht, ihrer
Erfahrung zufolge, von Männern und
Frauen - die Trennung zwischen beiden

ist deutlicher als im Roman über

die Romantikerin. Aber wenn es im
Werk von Christa Wolf eine Figur
gibt, die diesen zukünftigen «ganzen
Menschen» vertritt und verwirklicht,
so ist es der alte Anchises - dessen

Gesicht man sich gerne vorstellt als

eines, das einem Mann so gut wie einer
Frau gehören könnte.

Unabweislich ist freUich der
Eindruck, «Kassandra» könne nur von
einer Frau geschrieben sein (so wenig
dieser sich beweisen lässt), aber die
Erzählung ist, trotz allen feministischen

Zügen, kein Frauenbuch,
sondern ein Werk über die menschliche
Geschichte und ihr drohendes Ende,
gesehen aus der Sicht einer Frau, von
der gesagt wird (sie wehrt es zwar ab),
sie hätte ein Mann sein sollen, und die,
gerade in der Kraft ihrer Auflehnung,
Züge aufweist, die man als männlich
bezeichnet. Und Christa Wolf selbst
ist eine zu bewusste und reflektierte
Schriftstellerin, als dass sie in einem
Werk dieser Tragweite ihre männliche
Seite verleugnen oder unterdrücken
könnte. In bewusster Zuspitzung
könnte man sagen, dass sie in den
«Voraussetzungen einer Erzählung»
aus der Frauenrolle schreibe, die sie

in der Gesellschaft lebt; hinter der
Erzählung «Kassandra» aber steht der

«ganze Mensch», soweit er sich in der
Gegenwart verwirklichen lässt.

Elsbeth Pulver

1 Christa Wolf, Kassandra. Erzählung.
Luchterhand, Darmstadt und Neuwied
1983. - 2 Christa Wolf, Voraussetzungen
einer Erzählung: Kassandra. Frankfurter
Poetik-Vorlesungen. Sammlung Luchterhand

1983.



756 ZU IRMTRAUD MORGNER

Ein Hexenroman

Zu Irmtraud Morgner, «Amanda»

Trobadora Beatriz de Dia ist ein zweites

Mal aus der Historie ausgetreten,
um die «Menschwerdung in Angriff
zu nehmen» und sich «Natur
anzueignen». Die Vertauschung der
geschichtlichen Realität mit der Fiktion
der Romanwelt, der mittelalterlichen
Vergangenheit des 12. Jahrhunderts
mit der Gegenwart der DDR reicht
jedoch nicht mehr aus, um «einen
neuen Anfang auf Erden
einzusingen». 1980 hat sie - sieben Jahre
nach ihrem tödlichen Fenstersturz in
Ost-Berlin - im neuen Roman
Irmtraud Morgners ihre menschliche
Gestalt gegen einen Eulenkörper mit
Frauenkopf vertauscht.* Die
Wiederbelebung mythischer Vor-Büder als
letzte Chance einer auf ihren Untergang

zutreibenden Menschheit?
Sirenengesang gegen Militärmaschinerien

und ökologischen Raubbau?
Nachdem ihr bei einem Attentat

die Zunge herausgerissen wurde,
bleibt Beatriz nunmehr die «schriftliche

Sirenenstimme»: «Mein Treiben
auf ein undeutliches Ziel endete dort,
wo ich begriff; Auch ein Buch könnte
Mittel zur Bekanntmachung von
Hindernissen sein, die überwunden werden

müssen, soll die Menschheit nicht
zugrunde gehen.» Der Hindernisse,
die es zu überwinden gilt, sind seit
1974, als die ostdeutsche Autorin
ihren 700 Seiten umfassenden
Schelmenroman «Leben und Abenteuer der
Trobadora Beatriz nach Zeugnissen
ihrer Spielfrau Laura» veröffentlichte,
nicht weniger geworden. Beatriz muss
erschreckt feststellen, dass die Trieb-
wagenführerin und Diplomgermani-

stin Laura Salman nur die eine Hälfte
ihrer ehemaligen Spielfrau ist, deren
zweite Hälfte jedoch die Hexe Amanda.

Nun erfahren die Frauen die ihnen
aus ihrem Alltag längst bekannte
«sittliche» Arbeits- und Bewusstseins-
teilung im buchstäblichen Sinne am
eigenen Leibe. Die Laura-Figur kennt
der Leser bereits aus dem früheren
Roman, wo sie die Mehrheit der
heutigen Frauen repräsentiert, die - hin-
und hergerissen zwischen Beruf, Kind
und Haushalt - keine Gedanken an
hochfliegende Veränderungskonzepte
verschwenden können. Die rothaarige
Amanda, ihre hexische Hälfte,
beherrscht die Kunst des Fliegens. Sie
erlaubt den Rückgriff auf die nordische

Variante einer Tradition, deren
Wurzeln in Griechenland, beim
delphischen Orakel liegen. Hier, von der
Erdmutter Gaja erhält Beatriz denn
auch ihren Auftrag, den ihr die
Schlange Arke entschlüsselt. «In der
Büchse die Hoffnung Prometheus
muss holen Pandora gewinnen ihre
Wiederkehr dringlich serpentische
Töchter ziehen Gesang.» Prometheus
bedarf der Hilfe der Sirenen, um seine

Denkgeleise zu verlassen. Sie sollen
ihn aus seiner Bahn tragen, so dass er
Pandora in ihrer wahren Gestalt
erkennen und sie um ihre Rückkehr
bitten wird. «Und das vierte
Menschengeschlecht, das von beiden in
Liebe gezeugt werden wird, könnte
das erste sein, das friedensfähig ist:
imstande, seine Interessen- und
Meinungsverschiedenheiten unblutig zu
bewältigen und Sitten zu entwickeln,



ZU IRMTRAUD MORGNER 757

die Kompromisse höher schätzen als
Siege und den Krieg tabuisieren.»
Die Wiederkehr der «Allgeberin» Pandora

würde auch den Verlust der
«Güter mit Fittichen» - Erdenliebe,
Sinn für Harmonie und Hegen,
Kompromissfähigkeit, Frieden, Hoffnung
- wieder rückgängig machen.

«Nur Leidenschaft kann aus den
Gleisen tragen», meint Lauras Freundin

Vilma. Geistige Qualität begriffen

als Exzentrizität, die sich nicht in
normalen Bahnen bewegen kann,
Denken verstanden als ein Prozess,
der den ganzen Körper miteinbezieht:
Fähigkeiten und Tugenden, die bisher
nur die «andere Hälfte der Menschheit»,

die Frauen, entwickelt haben,
die aber allein die Rettung des
Planeten garantieren könnten. Die Fähigkeit

zu hegen, bisher ein «Weiberressort

für private Zwecke»,
vermöchte den drohenden Untergang
abzuwenden.

Die Frage nach den Ursprüngen
weiblicher Unterdrückung ist zugleich
die Frage nach den Ursachen für
gesellschaftliche Fehlentwicklungen,
deren Folgen längst spürbar sind. In
der Gleichstellung von Mann und
Frau glaubt Irmtraud Morgner heute
nicht bloss eine der Grundvoraussetzungen

für eine menschliche
Gesellschaftsordnung zu erblicken, sondern
die einzige Überlebenschance. Es gilt,
die Welt «weiblich zu interpretieren».
Irmtraud Morgner gesteht den Frauen
eine Vorzugsstellung und Führungsrolle

bei der Bewältigung der
anstehenden Probleme zu, doch müssen
sie dabei auf unorthodoxe Methoden
zurückgreifen, um die Teilung, von
der letztlich auch die Männer betroffen

sind, aufzuheben.
Während die praktisch-realistische

Laura gegen die durch die Teilung
hervorgerufene Müdigkeit kämpft -
sie versucht verzweifelt, ein
Schlafersatzelixier zu destülieren - zielt
Amandas Agitation auf die Eroberung
des Blockbergs, jenes Berges, der in
grauer Vorzeit bereits Spiel- und
Freiraum hexischen Treibens und Schauplatz

der jährlich stattfindenden
Walpurgisnacht war. Der Brocken - im
Sperrgebiet zwischen Ost und West
gelegen - steht vorläufig noch unter
männlicher Oberherrschaft: sein

äusserer, sichtbarer Teil gehört den
Grenzsoldaten, sein innerer,
sagenumwobener Bereich wird von Oberteufel

Kolbuk und seiner Gefolgschaft,

den «männlichen Querköpfen»,
die Rabengestalt angenommen haben,
verwaltet. Die Eulen, die «unbrauchbaren»,

mit den herrschenden
Zuständen unzufriedenen weiblichen
Hälften, bewohnen den benachbarten
Hörselberg, wo sie als Puff-Damen
den Männern zur Verfügung stehen
müssen.

Irmtraud Morgner misst den
Fortschritt der menschlichen Gesellschaft
nach wie vor an der Einstellung ihrer
Mitglieder zur Sexualität. Doch
anstelle eines bedingungslosen Glaubens
an die «Produktivkraft Sexualität» ist
die Erkenntnis von der sexuellen
Befreiung als neuer Form weiblicher
Unterdrückung getreten. Die optimistische

Überzeugung, wonach das
Problem der weiblichen Emanzipation in
der DDR in absehbarer Zeit gelöst
werden könne, ist einer grundsätzlichen

Skepsis gewichen, die auch vor
den Lehrsätzen des Marxismus nicht
halt macht.

Beatriz, Amanda und Laura träumen

alle von einer künftigen Inbegriff-
nahme der Welt. Laura experimentiert



758 ZU IRMTRAUD MORGNER

individualistisch an der Destillation
eines Hinterlandes in der Art von Or-
plid für sich und ihren Sohn Wesselin,
Amanda kämpft für die Eroberung
des Brockens, und Beatriz vertraut auf
die Macht der Sagen und Legenden.
Diese Frauengestalten, Zwittergebilde
aus Phantasie und Wirklichkeit, Mythos

und Lebensnähe, wollen die
gegenwärtigen Verhältnisse auf den

Kopf stellen und postulieren die
Verordnung des Ausnahmezustandes.

«Ich blieb geradezu, das heisst pi-
karesk, und nannte Asche Asche und
einen Topf einen Topf», meint Sirene
Beatriz in bezug auf den Erzählstil
ihres Amanda-/Laura-Romans. Das
Unbedeutende neben dem Gewichtigen,

Episodisches neben Hauptsächlichem:

Montage als Strukturprinzip
zur Vermittlung eines neuen Bewusstseins

hat Irmtraud Morgner bereits im

ersten Buch ihrer Roman-Trilogie
gewählt und damit einem platten Realismus

abgeschworen. Die Freude am
Fabulieren, die Sprengung der
linearen Romanstruktur, die Vermischung
von Realität und Fiktion sollen dazu
beitragen, die gegebenen Verhältnisse
als veränderbare zu betrachten. Als
Gegenmodell zu den männlichen
Denkstrukturen, wie sie sich in Literatur

und Kunst, Politik und Wissenschaft

manifestieren, hat sie ihren
modernen Pikaro-Roman geschrieben,
der die Subjektwerdung der Frau und
die Verwirklichung des Unmöglichen
verheisst.

Barbara Meyer

* Irmtraud Morgner: Amanda. Ein
Hexenroman. Hermann Luchterhand
Verlag. Darmstadt und Neuwied 1983.

Problematische Objektivität

Zu Otto Marchi, «Die Sehschule»

«Sehschule» ist der zweite Roman des
1942 in Luzern geborenen und dort
lebenden Otto Marchi, der in Zürich
Geschichte studiert hatte und deutsche

Literatur1. In einer sehr präzise
durchgearbeiteten Erzählung wird
über eine Wende im Leben des Historikers

Georg Anderhalden berichtet.
Dieser sollte eine Arbeit über den
Nutzen des Geschichtsstudiums schreiben,

sitzt in der Stadtbibliothek, stapft
durch die immergraue winterliche
Stadt, besorgt seine Wohnung und
macht sich Gedanken zu seinem
Thema.

Indessen, je mehr er sich zu vertie¬

fen sucht, um so problematischer wird
ihm das Unternehmen; er beginnt sich
zu fragen, was dies noch mit dem eigenen

- einsamen - Leben zu tun habe
und ob er nicht über dem Studium der
Weltgeschichte die eigene Geschichte
vergessen hatte. Bald bricht er seine
Recherchen ab und beginnt der
persönlichen Biographie nachzuspüren.
Im elterlichen Haus stöbert er nach
dem entsprechenden Material, Schachteln

voller Dokumente, den Nachlass
des Vaters, amtliche Schriftstücke,
Agendaeintragungen, Kondolenzkarten,

Gelegenheitsverse zu den
verschiedensten Anlässen; dazu Bandauf-



ZU OTTO MARCHI 759

nahmen, die vom Leben der Mutter
berichten. Und zwischendurch blättert
er in den eigenen Schulheften,
Prüfungsaufgaben, Kommentaren der
Lehrer usf.

Mit akribischem Ernst unternimmt
er es, eine Art Familienchronik zu
basteln, und dabei will er nichts werten,
«nur aufschreiben, einfach aufschreiben,

wie das gekommen ist nicht
Richter spielen und nicht Ankläger,

nichts als Chronist sein, der weiss,
dass er sich irrt und sich beim
Aufspüren seiner Irrtümer irren wird und
dennoch nicht aufgibt».

Was bei solchem Tun zu erwarten
war, trifft ein; die Aufreihung einer
Vielzahl von Fakten gibt nichts her,
keinen Sinn, keine Schlüssel für das

eigene Dasein, das eigene Sosein.
«Nichts war erklärlicher geworden,
das alltägliche familiäre Drama
wiederholte sich auch nach 19 Jahren
noch mit mechanischer Präzision,
jederzeit wieder in Gang zu setzen, die
Rollen waren auf ewig verteilt.»

Und ebenso ergeht es mit den Gängen

durch die Stadt, dem Besuch im
alten Schulhaus, die Anderhalden
unternimmt, um, einem Reporter gleich,
die Orte seiner Vergangenheit
aufzustöbern: die objektivierende Beschäftigung

deckt, je eifriger sie betrieben
wird, nur um so mehr jede eigentliche
Lebensrealität zu. Der Schritt vom
Registrieren der Dinge zu ihrem
Begreifen gelingt nicht. Anderhalden
muss schliesslich erkennen, dass sein
wissenschaftlicher Zwang zur Objektivität

ihm den inneren Zugang zum
eigenen Leben versperrt, muss, in
einem unbequemen und auch schmerzenden

Prozess, die eigene Substanz,
die eigene Verantwortung in die
Familienchronik einsetzen und sie von

einem subjektiven, beteiligten Standpunkt

her einsehen.
Mit dieser Wendung ändert sich

auch seine Beziehung zur
Geschichtswissenschaft; auch hier erschliesst sich
ihm eine Möglichkeit zum persönlich
engagierten Forschen. Er wird die
unterbrochene Arbeit an einer alten
Chronik - über einen Bauernaufstand

- wieder aufnehmen, aber in anderem
Sinn: «Er hatte aus anderen Quellen
ergänzt, was der Chronist verschwieg,
kümmerte sich nicht mehr um die
Lehrsätze seiner Wissenschaft, stand
endlich zu seiner Subjektivität, zu
seinem Zorn und seinem Mitleid mit den

Opfern.»
Am Ende geht der Held erstmals

aus der Stadt hinaus in ein benachbartes

Dorf, das Dunkel des städtischen
Winters wird ein wenig durchbrochen,
auf dem Fluss erwachen ein paar
Sonnenreflexe, und Georg «zog sich die
Jacke aus und ging weiter». Das sind
erste leise Zeichen von Ausweg und
Wärme, von Befreiung auch im
Ausziehen einer Jacke, die nach der Eng-
nis der durchlebten Tage schon fast
die Assoziation mit einer Zwangsjacke
nahelegt. -

Ein solches Buch ist nicht leicht zu
schreiben, und auch Marchi hat sich
schwer damit getan: fünf Mal habe er
es umgeschrieben. Denn dass einer
seiner Vergangenheit nachforscht nach
allen Regeln der - objektiven - Kunst
als wäre es die eines anderen, ist eine

Fiktion, die sich nur schwer durchhalten

lässt; und schwerer noch ist es,

glaubhaft zu machen, dass der Held
nicht wisse, was wir doch alle wissen,
nämlich, dass weder historisches noch

gar autobiographisches Forschen und
Schreiben wahrhaft objektiv geschehen

könne. Marchi muss demnach



760 ZU OTTO MARCHI

dieses allseitig Gewusste gleichsam
zurückspulen ins Noch-Nicht, damit es

zum Ziel eines Erkenntnisweges werden

kann. Und damit er nicht bloss
lehrhaft bleibe, muss dieser Weg
zudem als Lebensprozess konkret werden.

So führt der Autor Anderhalden
zunächst einmal in eine totale Krise,
Einsamkeit, Beziehungsangst, Flucht in
den Alkohol, Ekel. Dabei erinnert er
von weitem an einen anderen Historiker,

ebenfalls ein Einsiedler an den
Niemandsorten einer Provinzstadt,
und auch dieser von einer Krise
überfallen in der Einsicht der Sinnlosigkeit
seines Tuns und ebenfalls mit Ekel auf
die Umwelt reagierend: an Sartres
Roquentin. Nur mit seiner - vorwiegend

philosophischen-unermüdlichen
Neugier ausgestattet, erscheint dieser
weniger verloren als Marchis Georg.

Sehr greifbar zeigt sich diese
Verlorenheit etwa in der Pedanterie, mit
der er sich an Äusserlichkeiten klammert,

beispielsweise das Decken eines
Tisches für das Einnehmen einer öden
Fertigmahlzeit. Georg «stellte den Teller

an den Platz, von dem aus sich das
Zimmer überblicken liess, legte das
Messer rechts neben den Teller und
die Gabel links, das Glas vor die
Messerspitze und die gefaltete orange
Papierserviette neben die Gabel.. .» dies
ist erst der Anfang eines Zeremonials,
das Georg mit selbstmörderischer
Kleinkrämerei durchführt, bevor er
dann eben doch wieder in seine
Schwindelanfälle versinkt.

Dieses Sich-Festklammern an kleinsten

Genauigkeiten überträgt sich
auch auf die Sprache. Marchi lässt
Georg zwar nicht in der Ich-Form
reden, da dieses Ich ja erst noch gesucht
werden muss, aber er schreibt genau

dessen Sprache, eine Sprache, die das

Erscheinende in jedes Detail abtastet,
es festmacht als Raster, an dem man
sich halten kann.

Und eigentlich lebt das Buch
überhaupt von seiner schönen Genauigkeit
des Sehens und Sagens. Wenn es gilt,
die problematische Fiktion eines
Nicht-Wissens durchzuhalten, muss
dieses auch im Vorgehen der Sprache
selbst greifbar werden. Und das
geschieht hier, indem das Sagen die mit
einem ungefähren Vorwissen besetzten
Stellen durchstreicht und die Dinge so

betrachtet, als geschähe es zum ersten
Mal. Robbe-Grillet behauptet, es gäbe
nichts Phantastischeres als die
Genauigkeit, und darin liegt schon etwas
Wahres. Genauigkeit evoziert Unwirkliches

in dem Sinn, als es von den
Usanzen unseres gewöhnlichen Sehens

abweicht; wir sind gewohnt, die jeweilige

Umwelt summarisch zu sehen und
durch dieses Zusammenfassen die
Wirklichkeit zu entschärfen, sie uns
vom Hals zu halten. Kommt diese aber
in genauen sprachlichen Details auf
uns zu, wird sie uns fremd und
unüberschaubar, provoziert uns, anders
zu sehen.

In seinem Eifer, solches zu bewirken,

gerät Marchi bisweilen übers Ziel
hinaus. Hier die Beschreibung eines

Winternachmittags: «der Nieselregen
fiel plötzlich durch das Haarsieb des

Frostes, das die unsichtbaren Tropfen
zu eisigen Kaulquappen presste, die
von der Bise waagrecht über den Platz
getrieben wurden und an die
Fensterscheiben klöppelten, Der Wind
trichterte sich zwischen den Lukarnen
durch.» Derart kann das Suchen nach
neu sehenden Wörtern ins Manieristische

umkippen.
Und trotzdem, die Qualität von



ZU OTTO MARCHI 761

Marchis Text, sie liegt nicht in der
Botschaft, nicht im Verwandlungspro-
zess der Figur, sondern in den Sprachblicken

auf die Realität. Schon die
ersten Sätze - Georg am Arbeitsplatz
des Lesesaals, ein Blick durchs Fenster,

mit dem kargen Ausschnitt -
vermögen den Leser in eine Engnis
einzustimmen, welche genau die Situation
des Helden ausmacht. Unvergesslich
bleibt das Stapfen Georgs dem Uferweg

entlang, wie der Autor das Frieren

spürbar macht, ohne das Wort
selbst zu verwenden; wie da Eis und
Schnee und darin kreisende Tatzenspuren

zur Zeichenschrift des inneren
Frierens, des inneren Hin und Her des
in seinem Dilemma gefangenen Helden

werden.
Unvergesslich auch der Aufenthalt

in einem Selbstbedienungsrestaurant:
nichts, was wir nicht alle kennen,
keine Station dieses Fliessbandzwangs,
die wir nicht genau so durchgestanden
hätten. Nur wird jetzt unser globaler
Eindruck einzeln aufgelistet und unser
summarischer Widerwüle erhält ganz
konkrete Signale, von der gläsern
schimmernden Haut des vorgebrate¬

nen Poulets bis zum verknautschten
Kaffeerahm-Döschen. Gerade weil
Marchi nichts Reales wegfiltert und
nichts Emotionales hineinblendet,
gelingt es ihm, die ganze Ödnis des

anonymen Abfütterungsortes
einzufangen und damit aber eben auch die
Not, den Daseinsekel dessen, der diese

Szene, von keiner freundschaftlichen
Präsenz, keinem Mitmenschen
abgelenkt, durchstehn muss.

Zumindest in der Literatur ist es

nicht so einfach mit der Unterscheidung:

Hier ist es meist das scheinbar
objektiv kalte Sagen, was das persönliche

Gefühl des Lesers am intensivsten

anspricht. Aber wie dem auch sei,

wenn Marchi seinem Helden eine
«Sehschule» verordnet, schickt er ihn
aus, um etwas zu lernen, was er selber
erstaunlich gut kann. Er versteht es,

mit Wörtern zu sehen, mit konkret
schildernden Wörtern Atmosphäre zu
geben und Stimmungen einzufangen,
die im Leser lange nachhallen.

Gerda Zeitner

1 Otto Marchi, Sehschule, Collection
Fischer, Frankfurt 1983.

Alfred Fankhauser redivivus

Zur Neuausgabe seines Romans «Die Brüder der Flamme»

Vom verschollenen Jakob Vetsch
(«Die Sonnenstadt») bis zum
Nobelpreisträger Carl Spitteler hat Charles
Linsmayer in seiner Ex-Libris-Reihe
«Frühling der Gegenwart / Die
Schweizer Literatur von 1890 bis
1950» sehr verschiedenartige Erzähler
versammelt. Sozusagen eine Berühmt¬

heit mittleren Grades war der vor zehn
Jahren verstorbene Alfred Fankhauser.

Von ihm hat der Herausgeber den
1925 erschienenen Roman «Die Brüder

der Flamme» 1 aufgenommen und
damit eine gute Wahl getroffen. Der
Emmentaler Schriftsteller mag zu
diesem Werk teils durch persönliche Be-



762 ZU ALFRED FANKHAUSER

rührung mit dem vielfältigen Sektenwesen

seiner Heimat, teUs durch
geschichtliche Studien angeregt worden
sein. Von solchen zeugt nachweislich
eine der Hauptgestalten, der anarchistisch

und libertinistisch gesinnte
Sektenführer Vogt. Ihm hat der seinerzeit
in der Gegend von Thun tätig gewesene
Anton Unternährer (1759-1824) Modell

gestanden. Der Roman spielt denn
auch in der Zeit Napoleons, wobei
Fankhauser jedoch direkte historische
Angaben vermeidet und für Personen
und Orte Decknamen gebraucht.

Im Mittelpunkt der Handlung steht
der schwerblütige Bauer Samuel Glanzmann,

der von dem dämonischen Vogt
religiöse Anregung empfangen hat,
indes unter der Leitung eines verinner-
lichten evangelischen Gewissens seine

eigenen Wege geht. Trotz friedfertigen
Verhaltens wird er in den Prozess
verwickelt, den die Obrigkeit gegen die
aufrührerische und sittenwidrige
Bewegung Vogts in Gang setzt, und zu
zwei Jahren Zuchthaus verurteilt.
Zwar verhilft man ihm zur Flucht,
doch benützt er die wiedergewonnene
Freiheit bloss, um sich in einem
Zustand ekstatischer Erregung den Tod
zu geben. Der ihm wohlgesinnte
Dorfpfarrer sagt an seinem Grabe: «Er war
kein Weiser; sein Geist war gefangen
und schwach. Geblendet vom Lichte,
war er blind für das Irdische und ging
fehl in seiner Schwachheit. Sein Herz
aber war rein .» Mit dem Fehlgehen
meint der Pfarrer wohl hauptsächlich
eine ehebrecherische Beziehung, die
der von seiner vitalen Frau abgelehnte
Gottsucher unterhalten hatte. Dass
sich letztere dem Gefangenen und
Verurteilten wieder zuwendet und sich im
Unglück standhaft erweist, mildert die

Tragik seines Geschickes.

Fankhauser hat den Roman auf der
Höhe der Mannesjahre und eines
schon vielfach bewiesenen erzählerischen

Könnens geschrieben. Dieses
bewährt sich vor allem in der kraftvollen

und folgerichtigen Zeichnung der
Hauptgestalten, wogegen die Motivierung

des äusseren Geschehens nicht
immer überzeugt. So ist die Verurteilung

des faktisch unschuldigen Glanzmann

durch ein aus ziemlich humanen
Köpfen zusammengesetztes Gericht
schwer zu verstehen. An und für sich

zeitgemäss, aber im Sektierermilieu
doch etwas sonderbar erscheint das

Interesse der «Flammenbrüder» für
die damals aufkommende Installation
von Blitzableitern.

Die Sprache weist expressionistische
Züge auf, namentlich in einigen
Naturbeschreibungen und in der Schilderung

der Vision des eingekerkerten
Glanzmann. Kühner als Fankhausers
sprachlicher Expressionismus ist der
bildkünstlerische der dem Buch
beigegebenen zwölf Holzschnitte von Werner

Neuhaus. Sie sind unmittelbar unter

dem Eindruck der neuerschienenen
«Brüder der Flamme» geschaffen
worden, dann jedoch infolge
merkwürdiger Umstände jahrzehntelang
verschollen und dem Dichter selber
unbekannt geblieben.

Aus dem von Charles Linsmayer im
Nachwort entworfenen Lebensbild
wird deutlich, dass Alfred Fankhauser
eine wesentlich kompliziertere Persönlichkeit

war als sein Samuel Glanzmann.

Er heiratete fünfmal, das letzte-
mal als Achtzigjähriger, blieb aber,
wie Linsmayer vermerkt, mit den
geschiedenen Frauen freundschaftlich
verbunden. Teils gleichzeitig, teils
nacheinander war er Lehrer, Journalist

(langjähriger kultureller Mitarbei-



ZU ALFRED FANKHAUSER 763

ter der sozialdemokratischen Berner
«Tagwacht»), Schriftsteller (auch
Verfasser von Mundartstücken), Astrologe
und Maler. Seine astrologischen
Bücher sind überdurchschnittlich
gedankenreich, doch lassen sie eine kritische
Reflexion über die Grundlagen der
einschlägigen, von ihm als «Weisheit»
gewerteten Überlieferung vermissen.
Bei gebotenem Vorbehalt in dieser
Hinsicht ist die Spannkraft zu bewun¬

dern, die ein so vielseitiges geistiges
und künstlerisches Lebenswerk ermöglicht

hat.

Robert Mächler

1 Alfred Fankhauser, Die Brüder der
Flamme. Roman. Mit 12 Holzschnitten
von Werner Neuhaus und einem Nachwort

von Charles Linsmayer. Buchclub
Ex Libris, Zürich 1983.

Hinweise

Erika Manns Briefe

Die in Heft 7/8 der «Schweizer
Monatshefte» unter dem Titel Thomas
Manns Entscheidung veröffentlichten
Briefe von Erika Mann vom Januar
1936 sowie der Antwortbrief von
Thomas Mann vom 23. 1. 1936 sind
für eine Buchveröffentlichung vorgesehen,

die, herausgegeben von Anna
Zanco-Prestel, 1984 im Ellermann
Verlag, München, erscheinen wird.

Schützenbräuche in der Schweiz

Die Bedeutung des Schiesswesens in
der Schweiz ist allgemein bekannt. Im
Lauf der Jahrhunderte haben sich
Bräuche herausgebildet, die in den
Schützenfesten noch heute nachzuweisen

sind. Über das Thema hat Theodor
Michel im Verlag Huber, Frauenfeld,
ein grossformatiges, prächtig illustriertes

Werk herausgegeben, das Ge¬

schichte und Volkskunde miteinander
verbindet und von dem Waffenrodel
von 1353, der das Bestehen einer
organisierten Luzerner Schützengesellschaft

annehmen lässt, bis zu reichhaltigen

Angaben über das Gesellschaftsleben

der Schweizer Schützen in neuerer

Zeit führt. Der «Kult» um die
eidgenössische Schützenfahne, die Gaben,
Preise und Auszeichnungen im Lauf
der Jahrhunderte, das Zeigerwesen
und nicht zuletzt auch der
Schützenaberglaube sind da ausführlich und in
zum Teil amüsanten Details geschildert.

Vor allem aber enthält der Band
eine Fülle von Abbildungen aus der
Frühzeit bis tief ins neunzehnte
Jahrhundert hinein; umfassendes QueUen-
material ist in dem Band aufgearbeitet.
Eine Tradition, die auf volkstümliche
Wettkämpfe im Mittelalter zurückgeht,

wird in ihrer Würde und ihrer
besonders auch durch prächtige
Wappenscheiben dokumentierten
Reichhaltigkeit dargestellt.


	Das Buch

