
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 9

Artikel: Lebenszusammenhand und Ethik

Autor: Stiefel, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Roland Stiefel

Lebenszusammenhang und Ethik

Die Jungen und die Frösche

Die Welt kurz vor der Jahrtausendwende. Aus welcher Perspektive man sie

auch immer betrachtet - sie erscheint lebensbedrohlich aufgespalten in
Dualismen, in isolierte Funktionalitäten, die selbstgierig immer rascher sich
selbst umkreisen. Das menschliche Bewusstsein, an ein Facettenweltbild
gepresst, ist in Gefahr, sich mit momentbezogenen Stolperentscheidungen
zu begnügen und so die Dynamik der zivilisatorischen Entwicklung - als

Sachzwang-Abfolge objektivierend und entschuldigend - aus der eigenen
Verantwortung zu verdrängen. Wir sind damit befasst, den ungeheuren
Aufwand, den die Evolution seit Jahrmilliarden geleistet hat, dadurch zu
zerstören, dass wir uns ausserhalb des Lebenszusammenhangs, der auch für
uns existentiell wichtig ist, stellen und - in nur noch objektivierender
Haltung - die Gesamtheit des Lebens der blinden Gier unseres
partikularen Bewusstseins unterwerfen.

Der tödliche Dualismus, der sich so auftut, lässt sich an einem scheinbar
simplen Gedicht von Erich Fried (das sich keineswegs auf den Tierschutzgedanken

zu beschränken braucht) ablesen:

«Die Jungen
werfen
zum Spass
mit Steinen
nach Fröschen

Die Frösche
sterben
im Ernst.»

Das Wort «Spass» scheint harmlos, entlarvt jedoch, auf gesellschaftliches

und politisches Verhalten bezogen, seine erschreckenden Analogien
wie «Gewissenlosigkeit» und «Willkür». Auch der Ausdruck «die Jungen»
lässt sich kaum als Beliebigkeitsmetapher verwedeln: Unser heutiges
Bewusstsein reicht dazu aus, «Lebewesen und ganze Arten zu vernichten,
nicht aber auch nur primitivste Organismen zu erzeugen».1 Dass das Leben



726 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

«bisher ein Geheimnis ist», stellt nicht ein Philosoph oder Theologe,
sondern ein namhafter Naturwissenschaftler fest.2 Angesichts derUnerklärbar-
keit aber wird das ethische Problem dringlich - und hier bestätigt sich die
relative Gültigkeit der Klassifizierung «die Jungen»: Die ungeheure
Beschleunigung der zivilisatorischen Funktionalitäten droht die
stammesgeschichtliche Evolution mit ihren sich zeiträumlich langsam
herausbildenden Anpassungsmerkmalen - die sich, wie zum Beispiel Tötungs-
hemmungsmechanismen, als ethisches Substrat niederschlagen -
hoffnungslos zu überrunden.

Die Jungen, die Frösche - eingeordnet ins ethische Diktat: «Ethik gibt
es, weil es ein Gegenüber gibt, das von unseren Handlungen betroffen
wird.» 3 Damit stellt sich die Frage, ob der aufgezeigte Dualismus, konkret:
die Gefahr einer endgültigen Zerstörung des eigenen und des fremden
Lebens, überwunden werden kann mit einer ethischen Brücke, die sich auf
eine - in letzter Minute vollzogene - Erweiterung des menschlichen
Bewusstseins abstützen lässt. Eine «Hautkrankheit der Erde» nennt der Philosoph

Eduard von Hartmann den Menschen. «Natur und Mensch - Der
ökologische Frieden und seine Bedrohung» hat Joachim lilies sein bereits
zitiertes neuestes Buch untertitelt. Zwischen diesen Extremen «Krankheits-
verursacher» und «Friedensstifter» schwankt das Pendel in der anstehenden

Geschichte des einsamen Menschen. Einsam deshalb, weil eine kurze
Zeitspanne schrankenloser Wissenschaft dem Homo sapiens die Erkenntnis
aufzwingt, dass unser Planet, seit einem verschwindend geringen Bruchteil
seiner Dauer vom Menschen bewohnt, sehr wohl ohne diesen lebensfähig
war und weiterhin wäre, aber anderseits, seit diesem Zeitbruchteil, an
Lebenskraft erschreckend rasch einbüsst. Vielleicht liesse sich das Wüten
des Menschen am Lebendigen als eine unbewusste Rache desjenigen
verstehen, der über zunehmend mehr Wissen verfügt und damit um so
schmerzlicher konfrontiert wird mit der unermesslichen, sein
Denkvermögen - in einer durch Jahrmilliarden erprobten Gleichgültigkeit -
überragenden Natur.

Bewusstseinsevolution

Ein «Zusammendenken», ein Hinüberdenken in die Situation der Frösche,
oder anders: komplementäres Denken statt Konkurrenzdenken - ob es

gelingt, hängt einzig und allein von der möglichen Bewusstseinsverände-

rung des Menschen ab.
Dass der menschliche Umgang mit der Welt nicht von ein für allemal

feststehenden, objektivierbaren Grössenordnungen bestimmt wird, hat



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 727

Kant erkenntniskritisch dargelegt. Psychologisch formuliert: Wir sehen die
Welt so und bewegen uns so darin, wie sie uns durch die jeweilige Be-
wusstseinslage, das heisst durch das komplexe Zusammenspiel von
Bewusstsein und Unbewusstem «vorgestellt» wird. Der Mensch - als letztes
Glied in der riesigen Evolutionskette mit einem, gemessen am Unbewussten,

kleinen Bewusstseinskern ausgestattet - sieht sich selbst, sein
Verhalten, die irdische und die jenseitige Welt stets als eine in diesem
Zusammenspiel verarbeitete Filtermasse. Dass sich das Bewusstsein als

Instrument der Daseinsbewältigung seit der Frühzeit des Menschen erheblich
gewandelt hat, lässt sich mit ethnologischen, religions- und
geistesgeschichtlichen, aber auch mit tiefenpsychologischen Methoden
nachweisen. Eine Erkundung dieser Verflechtungen und Mutationen führt
vielleicht auf einen Weg, der aus der verabsolutierten dualistischen
Isolation hinaushilft.

Es ist das Verdienst von Willy Obrist, eines auch geisteswissenschaftlich
umfassend gebildeten Arztes und Analytikers, die Bewusstseinsevolution
anhand eines ausgreifenden Materials souverän dargestellt zu haben: «Die
Mutation des Bewusstseins. Vom archaischen zum heutigen Selbst- und
Weltverständnis» (Verlag Peter Lang, Bern 1980).

Die beiden folgenden Kapitel orientieren sich an Willy Obrists Buch;
auch die späteren Erörterungen werden darauf zurückgreifen - und zwar
deshalb, weil hier eine Gesamtsicht der bisherigen und künftigen Möglichkeiten

des Menschen gewagt wird; das Thema «Lebenszusammenhang»
verlangt von seiner Natur her nach einer biologischen und philosophischen,
nach einer anthropologischen und tiefenpsychologischen Durchleuchtung.
Dabei steht die theologische Frage im Vordergrund, gemäss einem der
Kernanliegen des Buchs:

«Es geht auch darum, eine Antwort auf die viele Menschen beschäftigende Frage
zu finden, ob es heute möglich sei, eine existentielle religiöse) Einstellung zu
leben, ohne dem als überholt empfundenen christlichen Weltbild verhaftet zu
sein» (S. 167).

Damit rücken wir nur scheinbar vom Thema «Lebenszusammenhang»
ab. Die religiösen Antworten - bewusstseinsgeschichtlich gesprochen -,
die der Mensch zu formulieren versucht, sind immer auch Hinweis darauf,
wie er das Hier und Jetzt erfährt und damit verfährt.

Von archaischer zu positivistischer Gläubigkeit

Der eben zitierte Begriff «existentielle Einstellung» kann als Ausgangspunkt

dienen: Er umschreibt das «richtige Verhalten» angesichts bestimm-



728 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

ter, von einem Nicht-Ich gesetzter ethischer Normen; ein Verhalten, das
sich vor dem religiösen Horizont abspielt, insofern «religiös» von
«religere» sorgfältig beachten, abgeleitet wird.4 Demgegenüber fragt das

Ich in der objektivierenden Haltung, wie das Nicht-Ich aufgebaut und
diskursiv zu erklären sei, betätigt sich also in wissenschaftlicher Erkenntnis
und sucht nach entsprechender Systematik.

Die Neuzeit (Schwerpunkt 19. Jahrhundert), geprägt von einseitigem
Rationalismus und positivistischer Verengung, verharrt beziehungsweise
verharrte vorwiegend in der objektivierenden Einstellung. Descartes mit
seinem «cogito, ergo sum» und seinem mechanistischen Naturverständnis
steht am Anfang einer Entwicklung, die Willy Obrist allerdings nicht nur
negativ beurteilt:

«Die vorübergehende Überschätzung der Ratio stand - ebenso wie die Verabsolutierung

der Kausalität - durchaus im Dienste der Bewusstseins-Evolution. Sie

beflügelte das Ich bei der Aufgabe, Natur und Geschichte zu erforschen und zu
entmythologisieren» (S. 211).

Heute aber stellt sich die Frage, wie wir auch zu einer existentiellen -
und damit ethisch verbindlichen - Haltung zurückfinden können, ohne
ins früharchaische Ausgeliefertsein zurückzufallen.

Der früharchaische Mensch, dominiert vom Unbewussten, bewegt sich
in «Allverbundenheit» : Das Unterscheidungsvermögen für Ich und Nicht-
Ich, für das Subjekt-Objekt-Verhältnis ist erst schwach ausgebildet; in der
«participation mystique» manifestieren sich allüberall Wesen und Mächte,
die - als archetypisch unbewusste Produkte in die Dingwelt projiziert -
den verfügbaren schmalen Bewusstseinsraum des frühzeitlichen Menschen
konkretistisch ausfüllen.

Diese mystische Identität hat lange nachgewirkt. Obrist weist an
zahlreichen Beispielen nach,

«dass in der Spätantike und namentlich im Mittelalter eine eigentliche Rearchaisie-
rung stattfand. Durch dieses Absinken des Bewusstseinsniveaus wurde das schon
teilweise gelockerte metaphysische Partizipationserleben wieder intensiviert. So
fasste denn der mittelalterliche Mensch sowohl die Kirche - die Gemeinschaft der
an Christus Glaubenden - als auch die Abendmahlsspeise in ganz wörtlichem Sinne
als Leib Christi auf» (S. 101).

Bei der chronologischen Betrachtung zeigt sich somit einerseits, dass die
Evolution des Bewusstseins mit seinem jeweiligen Erschaffen von Welt-
und Gottesbildern keineswegs einheitlich und kontinuierlich verlief; und
anderseits wird allenthalben die Variabilität und die innere Korrespondenz
verschiedener Glaubensbilder deutlich. Psychologisch ausgedrückt: Das
selbständiger werdende Ich ordnet neue Inhalte in sein Bewusstseinsgefüge



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 729

ein, und zwar nicht beliebig, sondern diktiert von den Apperzeptionsschemata,

die dem jeweiligen tradierten Weltbild gemäss funktionieren.

Ist dieses Weltbild «gefestigt und allgemein befriedigend, werden die Varianten, die
in den Gestaltungen des Unbewussten vorkommen, an den überlieferten Kanon
assimiliert». - «In Zeiten jedoch, wo das Weltbild brüchig wird, wo
Gegensatzspannungen vorhanden sind, die im Sinne der Tradition nicht mehr gelöst werden
können» (S. 68 f.),

sprengen sie das bisherige Gefüge, wachsen sich aus zu «erlösenden
Symbolen» und geben Impulse für eine Weiterentwicklung des Bewusstseins.
In solchen relativierenden Zusammenhängen ist etwa das Aufkommen der
christlichen oder islamischen Religion zu verstehen - die ihrerseits, weil
sie ihren Mythos auf göttliche Offenbarung zurückführt, ihren
Glaubensstandpunkt verabsolutiert. Demgegenüber weist Obrist verschiedentlich
hin auf die Parallelität und Gleichwertigkeit christlicher und ausserchrist-
licher - als Manifestationen des Unbewussten zu verstehender -
Glaubensinhalte und auf ihre Abhängigkeit vom jeweiligen Kulturmilieu.

Es wurde oben die teilweise Rearchaisierung des mittelalterlichen christlichen

Bewusstseins skizziert. Anderseits löst sich gerade in der mittelalterlichen

«objektivierenden» Theologie die Bewusstseinsevolution vom früh-
archaisch-unistischen Weltbild mit seiner Identität von Materie und Geist.
Die Kirchenlehrer des abendländischen Mittelalters arbeiten am
zweistöckigen Riesengebäude mit seiner klaren Trennung von Natur und
Übernatur, wobei sich die Bewusstseinsentwicklung auf die geistige Höhenlage,

die Übernatur, auf den metaphysischen Überbau, konzentriert. Die
theologische Spekulation führt schliesslich zu einer Entkörperlichung der
metaphysischen Wesen; der obere Stock des Bewusstseinsgebäudes
verschwindet in den Wolken; das Diesseits verblasst.5

Diese forcierte Beschäftigung mit Metaphysik aber bewirkt nun einen
Nachholbedarf im physischen Bereich der Bewusstseinsevolution. Von
Renaissance und Humanismus vorbereitet, wendet sich die denkerische
Arbeit in den letzten zweihundert Jahren immer rigoroser dem
«Erdgeschoss» zu und lässt schliesslich nur noch gelten, was - gemäss dem

positivistischen Apperzeptionsschema - materiell fassbar ist. Für dieses

Weltbild, das sich zunehmend anthropozentrisch verengt, gibt es

«keine metaphysische Welt und keine metaphysischen Wesen, aber auch nicht
einen unabhängig vom Bewusstsein funktionierenden und dem Bewusstsein nicht
direkt zugänglichen Bereich der Psyche» (S. 210).

Mit andern Worten: Sowohl die Existenz einer göttlichen Offenbarung
wie die Existenz des Unbewussten werden vom (begrifflich weitgefassten)
Positivismus, der sich so zu einseitigem, das Kausalprinzip verabsolutierenden

Rationalismus verdünnt, abgelehnt.



730 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

Die Entdeckung des Unbewussten

Es fällt nicht schwer, diese vorläufig vorletzte Stufe innerhalb der
Bewusstseinsevolution assoziativ mit Ausdrücken wie «spätaufklärerische
Fortschrittseuphorie», «Machbarkeitswahn», «technokratischer Absolutismus»
zu koppeln. Damit müsste die Darstellung zum Ausgangspunkt, zu den
Jungen und den Fröschen, zurückkehren.

Willy Obrist macht hingegen deutlich, dass sich das heutige Bewusstsein
von dieser einseitigen Position abzulösen beginnt und eine weitere Wandlung

erfährt.6 War das früharchaische Weltbild unistisch, so entwickelte
sich im Verlauf von Jahrtausenden ein dualistisches mit der strikten
Zweiteilung in materielles Diesseits und geistiges Jenseits; dabei wurde jenes
vom Mittelalter, dieses von der Neuzeit vernachlässigt. Diese Weltvorstellungen

und ihre Mutationen, so wurde dargelegt, sind als Produkte des

Zusammenspiels zwischen Unbewusstem und Bewusstsein zu verstehen.
Heute vollzieht sich

«wiederum ein Umschlag dieses dualistischen Weltbildes in ein unistisches, allerdings

in ein unistisches höherer Ordnung, in dem man nicht mehr von Materie und
Geist, sondern von einem materiellen und einem geistigen Aspekt der an sich
einheitlichen Wirklichkeit spricht. Diese einheitliche Schau wurde möglich durch die
Entdeckung des Unbewussten sowie jenes inneren Informationsstromes, der vom
unbewussten Führungszentrum zum Ich fliesst» (S. 117).

Oder anders: Dadurch, dass die seit je weltbildgestaltende Kraft des

Unbewussten als solche entdeckt und ihre Dynamik partiell bewusst
gemacht werden konnte, bleiben jene archetypischen Bilder, die während
Jahrtausenden in die Natur oder in den Himmel projiziert wurden, in den

innerpsychischen Raum integriert.
Die Tiefenpsychologie - einem nur rationalistisch-positivistischen

Weltverständnis diametral entgegengesetzt - versteht das Unbewusste als

eigentliche Führungsinstanz, die, im gesamten Naturgeschehen seit
Jahrmilliarden als informationsverarbeitendes und regulierendes System wirksam,

erst seit der Menschwerdung den (vergleichsweise kleinen) Appendix
des Bewusstseins herausgebildet hat. Das Bewusstsein bleibt ans
Unbewusste rückgekoppelt und erhält von ihm jene Impulse, die eine neue
existentielle Haltung ermöglichen.

«Die Erkenntnis, dass die Innerlichkeit etwas objektiv Wirkliches ist, kann nicht
durch Mitteilung gelehrt werden wie ein Wissensstoff. Dieses Erkennen kommt
über das Erleben zustande, und das Erlebnis kann durch bewusste Anstrengung
nicht erzwungen werden, es geschieht. Dass es geschieht, wird bewirkt durch jenes
Etwas, das in der religiösen Sprache als Gnade bezeichnet wird. Es setzt eine
Empfängnisbereitschaft des Ich voraus, die dem heutigen, auf Aktivität und Erzwingen



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 731

eingestellten Menschen weitgehend fehlt: die Haltung des Geschehen-lassen-Kön-
nens, in theologischer Sprache ausgedrückt: die Haltung des Glaubens im Sinne
der fides qua creditur Glaubens-Funktion). Der innere Erfahrungsstrom
enthält eben nicht, wie die Sinneswahrnehmung, einfach Information über das So-
Sein der ausserbewussten Wirklichkeit, sondern Wirk-Impulse: Anweisung für das

.richtige' Verhalten ...» (S. 256 f.).

Vom Verhalten gegenüber Fröschen

Mit dem eingangs zitierten Gedicht von Erich Fried stellte sich die Frage
nach einer Verknüpfung von Bewusstsein und Ethik. Im nachhinein lassen
sich die ethischen Konsequenzen der skizzierten Bewusstseinsmutationen
modellhaft daran erproben.

Für den früharchaischen Menschen wären die Frösche wohl Verkörperungen

metaphysischer Mächte gewesen, denen er sich, im unbewussten
Zustand der Allverbundenheit, ehrfürchtig genähert hätte. - Entsprechende

tradierte Apperzeptionsschemata finden sich überall dort, wo das

Tier ebenbürtig mit dem Menschen verkehrt, in Märchen zum Beispiel7,
in zahllosen Zeugnissen des Volksaberglaubens8, aber auch in Träumen
des modernen Menschen9. Gerade hier zeigt sich die schöpferische Konstanz

des Unbewussten. Inwieweit sich darauf eine neue Ethik der Mit-
geschöpflichkeit gründen lässt, soll später geprüft werden. - Natürlich
blieb auch in der Frühzeit die Welt nicht «heil»: Der Mensch musste sich
ernähren, Tiere erlegen - und geriet so mit seiner numinosen Umwelt, den

Totemtieren, in Konflikt. Die Allverbundenheit wurde für Momente
löchrig. Es ist anderseits bezeichnend, dass die Jagd mit Ritualen verknüpft
war, die eine Wiederversöhnung mit der geschädigten «Natur» einleiten
sollten10.

Wie das christliche Mittelalter das Verhalten gegenüber Fröschen
normativ eingestuft hätte, lässt sich nicht pauschal beantworten. Dass sich
der konkrete Lebenswert des Frosches - der bewusstseinsmässigen Be-
zogenheit auf die jenseitige Dimension entsprechend - verdünnte, ist
begreifbar; anderseits hat sich der geistige Gehalt einzelner Lebewesen als

Symbolträger göttlicher Macht zeichenhaft konzentriert11. Zwischen
diesen Polen bewegt sich über Jahrhunderte die christliche Theologie12.
In neuerer Zeit allerdings gibt sie vermehrt kräftige Impulse zur Erhaltung
des Lebendigen um seiner selbst willen13.

Und endlich die Frösche in rationalistisch-positivistischer Sicht:
Forschungsobjekte, zerlegbar, dem Menschen, der in seiner ausschliesslich
objektivierenden Haltung über keinen ethischen Rückhalt mehr verfügt,
schutzlos preisgegeben. Kadlec stellt fest:



732 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

«Seit David Hume gilt es als Grundsatz der Philosophie, dass Normen nicht aus
Tatsachenerkenntnissen abgeleitet werden können. Die aus dieser Situation
entstandene Resignation führte zur Stagnation der Ethik, der schliesslich durch die
positivistische Schule jede Existenzberechtigung abgesprochen wurde ...» M

Es ist kein Zufall, dass gerade im 19. Jahrhundert, im tierethisch
gewissermassen luftleer gewordenen Raum, von entlegenen Positionen her
ein gesetzlicher echter Tierschutz erstmals gefordert wurde; in den Zeiten
vorher hatte die noch verbindliche Religion wenigstens sehr partiell
sanktionierend gewirkt.

Eine Ethik der Mitgeschöpf lichkeit?

Ein Grobüberblick über die Mensch-Tier-Biozönose zeigt, wie sehr der
Begriff «Lebenszusammenhang» geschichtlich schwankt.15 Die Bewusst-
seinsgeschichte anderseits mündet, um hier auf die Darstellung von Willy
Obrist zurückzukommen, in ein neues unistisches Weltbild. Dessen ethisch
mögliche Ausprägungen sind jetzt im Hinblick auf «Mitgeschöpflichkeit»
zu bedenken. Schafft die jetzige Bewusstseinsmutation neue Verbindlichkeiten?

Ethische Verbindlichkeit kann sich dort herausbilden, wo das Subjekt-
Objekt-Verhältnis als Widerspiegelung eines umfassenden Zusammenhangs

erkannt wird. Der früharchaische Mensch objektiviert diesen
Zusammenhang noch nicht - er lebt ihn in seinem bewusstseinsmässig noch
wenig entwickelten Daseinsgefühl. Der mechanistisch denkende Rationalist

muss sich mit Facettenbildern begnügen; die Frage nach einer
lebendurchdringenden (göttlichen) Kraft wird unerheblich. Demgegenüber bleibt
«Gott» in der jetzigen Bewusstseinsmutation nicht verschwunden, aber er
wird - bisher als sich offenbarender Gott verstanden und von der Theologie

ins Jenseits verlegt - «ins Innere des Menschen hineingeklappt»
(Obrist, S. 261) und als machtvolle Lebensäusserung des Unbewussten
erfahren. Der Offenbarungsgott ist jedoch nicht identisch mit dem
Weltschöpfer, wie er seit den frühesten Schöpfungsmythen philosophisch und
auch naturwissenschaftlich sich herauskristallisiert: Eine naturerschaffende
und -erhaltende (göttliche) Kraft, die von der Theologie mit dem Gott der
Bibel, dem Gott der Offenbarung gleichgesetzt wird, erweist sich jetzt als

Prinzip, das vom heutigen Bewusstsein als dynamisch durchwaltender
Aufbaufaktor eines geistig-körperlichen Lebenszusammenhangs verstanden
und erlebt werden kann.

«Das .Hereinklappen' des ,sich offenbarenden Gottes' erscheint nur solange
als Verlust beziehungsweise als Minderung, bis man zu erkennen beginnt, wie gross
und gewaltig - alles bewusste Begreifen übersteigend und somit bewusstseinstran-
szendent - das in der Natur wirkende Geistige ist» (S. 266).



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 733

Wenn gefragt wird, wie das neue unistische Selbst- und Weltverständnis
sich mit einer neuen Ethik verbinden lässt, muss der Nachweis erbracht
werden, dass der Geist-Aspekt der Natur als umgreifendes evolutionäres
Prinzip den Menschen verbindlich mit einschliesst. Damit ist die moderne
Naturwissenschaft angesprochen.

Das Unbewusste als «Weltschöpfer»

Obrist stellt fest: «... das heutige Wissen um die Evolution des Kosmos
lässt den Gedanken an ein weltschöpferisches Sein ohne weiteres zu»
(S. 264). Diese Erkenntnis teilen namhafte Naturwissenschaftler. Der
Zoologe und Limnologe Professor Joachim lilies gibt zu bedenken:

«Diese ungeheure Vielfalt vollkommen an ihre Umwelt angepasster Lebensformen
ist kein .Nichts', sie ist vielmehr der Ausdruck einer unermesslich kraftvollen
Wirklichkeit, die unseren Planeten kennzeichnet; sie ist das ,offenbare Geheimnis'
(Goethe) einer Kreativität, der die Menschen mit der Vorstellung einer ordnenden
Absicht, eines Schöpfers, näher sind als mit dem Modell eines blind um sich
tastenden Zufalls ...» - «So hat der platte Darwinismus, der die Evolution als blindes

Würfelspiel des Zufalls erklären wollte, heute eigentlich längst ausgedient.» -
«Gestehen wir lieber ein, dass diese Solidarität der Geschöpfe, diese manchmal
sogar zwischen Pflanzen und Tieren auftretende Zugeordnetheit, uns vom Standpunkt

der Eigen-Zweckmässigkeit und des Kampfes ums Dasein völlig unerklärlich
bleibt und - wenn wir schon in Bildern sprechen müssen, weil wissenschaftliche
Begriffe fehlen - eher etwas von der liebenden Vorsorge der ,Mutter Natur' offenbart.

Eine ordnende Absicht, wie sie hinter der Evolution als wissenschaftlich nicht
fassbares Geheimnis des Lebendigen deutlich wurde, wirkt auch in der Harmonie
der ökologischen Strukturen.»16

Solche Aussagen beruhen nicht auf vorschnellem Rückzug auf eine
existentiell-verehrende Haltung, sondern auf einer bis an die Grenze des

noch Erklärbaren vorangetriebenen naturwissenschaftlichen Analyse. Mit
Vitalismus und dem Monismus Ostwald'scher Prägung dürfen die
entsprechenden Folgerungen ebenfalls nicht gleichgesetzt werden. Wenn lilies
die biologische Untersuchung dessen, was wir «Leben» nennen, detailliert
vorträgt, wenn Obrist die Lebensentfaltung auf komplexe kybernetische
Muster der Transformation, der Selbstregulation und des Ganzheits-
strebens bezieht, so ist beiden Autoren die Einsicht gemeinsam, dass eine

nur mechanistisch verstandene Evolutionstheorie keinesfalls genügt: Der
Selbstdarstellung des Lebendigen, die «mehr und anders (ist) als nur
angepasst, ausgelesen, zweckgeprägt»17, wird nur ein strukturalistisches
Naturverständnis gerecht, das den ausschliesslich kausalen durch den
finalen Aspekt als Prinzip des Lebendigen ersetzt. Obrist weist nach, «dass
ein seiner selbst nicht bewusstes Geistiges die ganze Natur durchzieht»



734 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

(S. 268); das, was früher «Weltschöpfer» genannt wurde, erweist sich als

raum-zeitlich universelle Kraft, die - von der Tiefenpsychologie behelfs-
mässig als das Unbewusste bezeichnet - «schon auf niedrigen Evolutionsstufen

vorkommt, im Verlauf der Evolution immer komplexer wurde
und schliesslich im Menschen - dem bisherigen Endprodukt der
Evolution - seine komplexeste Ausprägung fand» (S. 229).1S

Damit bekundet sich - bei allen Abgrenzungen, die durch die Existenz
des menschUchen Bewusstseins gegeben sind19 - eine grundsätzliche
Verwandtschaft zwischen allem Lebendigen, und es ergeben sich Berührungspunkte

zwischen Tiefenpsychologie und Ethologie, die Gegenstand weiterer
Forschungen bleiben.20

Der Chemiker und Philosoph Professor Hans Sachsse, der in seinem
Buch «Anthropologie der Technik» die Wechselwirkungen zwischen
menschlichem Bewusstsein und technischerMachbarkeit auf weite Strecken
als fruchtbare Analogie zu Obrists Bewusstseinsevolution beschreibt, stellt
fest:

«An der Auffassung der Natur als Form scheitert der cartesianische Dualismus.
Das Studium der Formen hat mit dem Fortschritt der Wissenschaft immer
deutlicher die Natureingebundenheit des Menschen erkennen lassen. Die Form
nicht beachten ist Missbrauch; es bedeutet, die Dinge unterhalb ihres ihnen
innewohnenden Vermögens, unterhalb ihrer Potentialität verwenden. Dass aber auch
die Natur ihren Eigenwert und ihr eigenes Verwirklichungsgesetz in sich trägt,
rückt sie in die Nähe des Menschen. Die Natur als Form verstehen hebt sie von
der Stufe des Materials in den Rang des Partners. Das verlangt nicht nur eine
Änderung der erkenntnistheoretischen, sondern auch der ethischen Haltung der
Natur gegenüber...» 21

Unistisches Weltbild und neue Ethik

Wenn erkannt wird, dass «Innerlichkeit» - das unbewusste Wissen - in
steigender Komplexität durch alle Lebensvorgänge hindurch wirkt, so ist
nach jahrtausendelanger Bewusstseinsevolution das wiederum gewonnen,
was beim früharchaischen Menschen als «Allverbundenheit» galt. Jeder
weiss aus seinen eigenen Träumen, wie das Unbewusste - unbekümmert
um das «bessere» Wissen des Bewusstseins - Lebewesen aller Evolutionsstufen

partnerschaftlich neben den Menschen stellt.22 Das Bewusstsein der
Zugehörigkeit aber, so wurde festgestellt, führt zur ethischen Verpflichtung.

Wenn Kadlec eine realistische Naturethik fordert - «mit der
Ausrottung einer Art verschwindet ein Bestandteil dieser Welt, der unter
keinen wie immer gearteten Umständen mehr wiederhergestellt werden
kann» 23 -, so ist der Appell erst voll tragfähig, wenn das Subjekt dieser
Ethik einsieht, dass durch die Vernachlässigung derselben auch die eigene,



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 735

verwandtschaftlich begründete Substanz dezimiert wird. Damit meinen wir
jedoch keinesfalls einen platten Utilitarismus, sondern eine ethische
Haltung, die sich aus Ehrfurcht herleitet - und zwar aus einer Ehrfurcht vor
dem Lebensganzen und dem darin eingeschlossenen eigenen Leben.

Das Bewusstsein dieser ganzheitlichen Lebensverwandtschaft vermag
den Menschen aus seiner gefährlichen Homo-Faber-Vereinzelung zu
befreien. Auch entfernt Verwandte tötet und misshandelt man nicht leichthin.
Dieses Bewusstsein allerdings bildet sich erst dann, wenn das Gemeinsame
überhaupt wahrgenommen wird, oder weniger lapidar: wenn der Mensch
empfänglich wird für die Energie des «Weltschöpfers», das heisst für das

Unbewusste24, das, wie dargelegt wurde, auch säkular verbindliche
Religiosität schafft.

Damit ist eine Rückkehr zur existentiellen Haltung gefordert - eine
mit allen objektiven Denkresultaten der positivistischen Bewusstseinsphase
angereicherte Rückkehr allerdings. In dieser neuen Religiosität wären alle
Lebewesen - archetypisch in unserem Unbewussten auftauchend - als

uns zugehörige Mitbewohner dieser Welt eingeschlossen. Um es an einem
Beispiel zu belegen: Eine künftige Tierschutzgesetzgebung müsste sich
darauf besinnen, dass die Tiere nicht ins Sachenrecht gehören, sondern

- im Sinne der Tierrechtstheorie - den Rang von Rechtssubjekten
erhalten; der Abbau des hierarchisch-dualistischen Verhältnisses «Mensch-
Tier» fände damit seinen juristischen Ausdruck in einer Rechtsgemeinschaft

zwischen bewusstseinsbegabten und unbewussten Lebewesen. Es

entspricht dem Spannungsbogen vom früharchaischen zum heutigen und
künftigen Menschen, wenn Ueli Vogel in seiner Dissertation «Der
bundesstrafrechtliche Tierschutz» ausführt:

«Festzuhalten ist, dass die Tierrechtstheorie nicht rechtlich unmögliche Forderungen

enthält, wie dies verschiedene juristische Autoren zu beweisen suchen, sondern
dass sie vielmehr unserer Zeit nicht mehr oder noch nicht entspricht.» 25

Überwindung des (religiösen) Dualismus und neues unistisches
Verständnis auch gegenüber der Natur: Es wurde zu Beginn dieses Aufsatzes
festgestellt, dass der Mensch die Welt nur segmenthaft - als einen durch
das Bewusstsein jeweils vermittelten Ausschnitt - zu erfassen vermag; die

Teilaspekte müssen nachher durch komplementäres Denken zusammengefügt

werden.26 Komplementäres - was auch heisst: ergänzungsbedürftiges

- «Denk»-Verhalten entspricht dem Zusammenspiel von Bewusstsein

und Unbewusstem und führt zu Bescheidenheit gegenüber dem
Weltganzen, dessen frühere Aufspaltung in «Materie» und «Geist» wiederum
das trennte, was heute als komplementärer Doppelaspekt einer unteilbaren
Lebensrealität gilt.



736 LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

Eine komplementäre Existenzausrichtung angesichts einer als komplementär

zusammengesetzt erfahrenen Eigen- und Fremdwirklichkeit aber
überwindet das immer noch herrschende Diktat der Konkurrenz. Die
Zukunft der Menschheit ist nur als komplementäre Gemeinschaft, zu deren
Movens notwendigerweise das Vertrauen gehört, vorstellbar.27

Vertrauen als ethische Grundhaltung auch gegenüber der Natur? Sie
müsste auf der Erkenntnis aufbauen, dass - um auf das Gedicht von Erich
Fried zurückzukommen - sowohl der Mensch wie die Frösche «komplementär»,

«ergänzungsbedürftig» sind. Das Frosch-Dasein bedarf zu seiner
Sicherung in einer durch die menschliche Bewusstseinstätigkeit zerklüfteten
Welt des menschlichen Schutzes; das menschliche Dasein, durchströmt
vom Unbewussten, bedarf zu seiner Ganzheit der verwandtschaftlichen
Nähe aller, auch der niederen Lebewesen. Seinsvertrauen in seiner bewussten

Form kann nur vom Menschen entgegengebracht werden; wenn er es

heute dem Leben schenkt, wird dies nicht mehr in numinoser Verstrickung,
sondern im Wissen um die Komplementarität und Unteilbarkeit der
Wirklichkeit geschehen. Als das mit Bewusstsein ausgestattete Sonderwesen
innerhalb der Evolution ist der Mensch allein imstande, den Zusammenhang

zu reflektieren und aus solcher Erkenntnis Seinsvertrauen ethisch zu
realisieren.

Es ist «die Seinsverfassung, in der allein der Mensch die Einsamkeit seiner Existenz
überwinden und wieder zu einem positiven Bezug zur Welt und zum Leben gelangen

kann.» M

Eine entsprechende Ethik aber wird sich nicht auf die höheren
Lebewesen beschränken; gegenüber der Unteilbarkeit des Lebens wäre ein
ethisches Verhalten, das von vornherein Werthierarchien erstellen und
beispielsweise die «Frösche» ausklammern würde, als letztlich anthropozentrisch

gesteuerte Nützlichkeitserwägung unglaubwürdig.

1 Erich Kadlec, Realistische Ethik, Ver- scher Taschenbuch Verlag, München
haltenstheorie und Moral der Arterhai- 1979, die verschiedenen etymologischen
tung, Verlag Duncker und Humblot, Ber- Deutungen von «religio» zusammen:
lin 1976, S. 123. - 2 Joachim lilies, Das Band 1, S. 8 f. - 5 Die philosophie-
Geheimnis des Grünen Planeten, Um- geschichtliche Wandlung des Begriffs
schau Verlag, Frankfurt a. M. 1982, S. 22. «Seele» etwa könnte die Bewusstseins-

- 3 Hans Sachsse, Anthropologie der evolution konkretisieren. Für Vergleiche
Technik, Ein Beitrag zur Stellung des dieser Art ist das neu aufgelegte «Lehr-
Menschen in der Welt, Vieweg Verlag, buch der Geschichte der Philosophie»
Braunschweig 1978, S. 256. - * Wilhelm von Wilhelm Windelband, Verlag J. C. B.
Weischedel stellt in seinem Werk «Der Mohr, 17., unveränderte Auflage, Tübin-
Gott der Philosophen, Grundlegung einer gen 1980, ein methodisch hervorragendes
Philosophischen Theologie im Zeitalter Hilfsmittel. - 6 Die Symptome dafür häu-
des Nihilismus (1971/72), 2 Bände, Deut- fen sich. Es sei nur hingewiesen auf die



LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK 737

Selbstreflexion der modernen Physik
(man denke an Walter Heitier, Werner
Heisenberg oder in neuester Zeit an Max
Thürkauf); es sei erinnert an das Lebenswerk

von Adolf Portmann. Auch die
hier vorgestellten Bücher der
Naturwissenschaftler Joachim lilies (siehe Anmerkung

2) und Hans Sachsse (siehe Anmerkung

3) können als starke Zeugnisse gelten.

- 7 Vgl. Hedwig von Beit, Symbolik
des Märchens, 3 Bände, Bern 1952, 1956,
1957. - Ein monographisches Beispiel:
Hans Egli, Das Schlangensymbol,
Geschichte - Märchen - Mythos, Walter
Verlag, Olten/Freiburg i. Br. 1982. - 8 Vgl.
Handwörterbuch des deutschen
Aberglaubens, hrsg. von Hanns Bächtold-
Stäubli, 9 Bände und Registerband,
Berlin/Leipzig 1927-1942. - « Vgl. z. B. Mario

Jacoby, Das Tier im Traum, in:
Studium Generale, 20. Jhg., 1967, S. 139-148.

- 10 Vgl. Ebermut Rudolph, Schulderlebnis

und Entschuldung im Bereich säkularer

Tiertötung. Religionsgeschichtliche
Untersuchung, in: Europäische Hoch-
schulschriften, Verlag Lang, Bern/Frankfurt

1972. - "Vgl. z.B. Paul Michel,
Tiere als Symbol und Ornament,
Möglichkeiten und Grenzen der ikonographi-
schen Deutung, gezeigt am Beispiel des
Zürcher Grossmünsterkreuzgangs,
Wiesbaden 1979. - 12 Allgemein zur Einschätzung

des Tiers in der christlichen
Religion: Marie-Louise Henry, Das Tier im
religiösen Bewusstsein des alttestament-
lichen Menschen, Tübingen 1958; Walter
Pangritz, Das Tier in der Bibel,
München/Basel 1963; Ebermut Rudolph,
Vertrieben aus Eden, Das Tier im Zugriff
des Menschen - beherrscht, behütet und
bedroht, Claudius Verlag, München 1979.

- Reiches Material findet sich bei G. M.
Teutsch, siehe Anmerkung 15. - 13 Vgl.
z. B. Günter Altner, Schöpfung am
Abgrund, Die Theologie vor der Umweltfrage,

Neukirchener Verlag, 2. Auflage,
Neukirchen-Vluyn 1977; Gerhard Liedke,
Im Bauch des Fisches, Ökologische Theologie,

Kreuz Verlag, Stuttgart 1979. -
14 Siehe Anmerkung 1, S. 138. - 15 Eine

detaillierte Gesamtsicht vermitteln: Heinz
Meyer, Der Mensch und das Tier,
Anthropologische und kultursoziologische
Aspekte, Heinz Moos Verlag, München
1975; Gotthard Martin Teutsch, Soziologie

und Ethik der Lebewesen, Eine
Materialsammlung, Verlag Peter Lang, 2.,
unveränderte Auflage, Frankfurt a. M. 1978.

- 16 Siehe Anmerkung 2, S. 31, 71, 203. -
17 lilies, siehe Anmerkung 2, S. 71. -
18 Vgl. die entsprechenden Ausführungen
bei lilies, siehe Anmerkung 2, S. 140 ff. -
19 Zwei frühere Publikationen von
Joachim lilies behandeln ausführlich
Verflechtung und Unterschied im Mensch-
Tier-Verhältnis: Zoologie des Menschen,
Entwurf einer Anthropologie (1971),
Deutscher Taschenbuch Verlag, München
1976; Anthropologie des Tieres, Entwurf
einer anderen Zoologie, Piper Verlag,
München 1973. - 20Der Sammelband
«Instinkte und Archetypen im Verhalten
der Tiere und im Erleben des Menschen»,
hrsg. von Hans Heusser, Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, Darmstadt 1976,

belegt die wissenschaftlichen Bemühungen,

aber auch ihre vorläufigen Grenzen.
C. G. Jung kommt darin ausführlich zu
Wort; seine Psychologie, der auch Willy
Obrist verpflichtet ist, hat hier eine
massgebliche Brückenfunktion und dürfte für
eine Erweiterung des modernen
Naturverständnisses entscheidend wichtig bleiben.

- 21 Siehe Anmerkung 3, S. 251. -
Es sei nochmals auf Adolf Portmann
hingewiesen: Morphologie ist Grundbestandteil

seines biologischen Forschens
und dessen philosophischer Ausweitung.
Vgl. die ausführliche Würdigung von
R. Kugler, Philosophische Aspekte der
Biologie Adolf Portmanns, in: Basler
Beiträge zur Philosophie, 12/1967. -
22 C. G. Jungs Werk bietet zahllose Belege
für das Tier als Symbolträger psychischer
Vorgänge. Auch hier muss der Hinweis
auf eine die ganze Menschheitsgeschichte
erfassende Fülle seiner Psychologie, die
im Hinblick auf das Thema
«Lebenszusammenhang» noch längst nicht
ausgeschöpft ist, genügen. - 23 Kadlec, siehe



73S LEBENSZUSAMMENHANG UND ETHIK

Anmerkung 1, S. 103. - M Auf den extremen

Versuch des Jung-Schülers Erich
Neumann, von den Gesetzen des
Unbewussten her eine neue Ethik zu begründen,

sei hier lediglich hingewiesen:
Tiefenpsychologie und neue Ethik (1949),
Kindler Verlag, München 1964. - 25 Zürcher

Dissertation, Schulthess Polygraphischer

Verlag, Zürich 1980, S. 171. - Eine
umfassende Darstellung der Problematik
bietet Gotthard Martin Teutsch in:
Tierhaltung - Ökologie, Ethologie, Gesund¬

heit. Intensivhaltung von Nutztieren aus
ethischer, rechtlicher und ethologischer
Sicht, Birkhäuser Verlag, Basel 1979,
S. 10-55. - 26 Vgl. dazu Willy Obrist,
S. 230 f. - 27 Vgl. die analoge, von der
modernen Arbeitsteilung ausgehende
Erörterung bei Sachsse, siehe Anmerkung 3,
S. 258 ff. - 28Otto Friedrich Bollnow,
Neue Geborgenheit, Das Problem einer
Überwindung des Existentialismus,
Stuttgart/Köln 1955, S. 61.

AM PARADEPLATZ

Geniessen Sie die feinen

Truffes du Jour
Exklusiv bei Sprüngli

Hauptbahnhof Zürich Shop Ville Stadelhoferplatz
Shopping-Center Spreitenbach

Einkaufszentrum Glatt Airport -Shopping Kloten


	Lebenszusammenhand und Ethik

