
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 9

Artikel: Emil du Bois-Reymond : zur Kulturgeschichte der modernen
Wissenschaft

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-164036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-164036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hermann Lübbe

Emil du Bois-Reymond

Zur Kulturgeschichte der modernen Wissenschaft

Emil du Bois-Reymond wurde am 7. November 1818 geboren, und zwar
in Berlin1. Dieses Datum, in Verbindung mit seinem Familiennamen, hat
viele, die über ihn geschrieben haben, annehmen lassen, er entstamme
einer Berliner Hugenotten-Familie. Einer preussischen Hugenotten-
Familie entstammt du Bois-Reymond tatsächlich, aber mütterlicherseits.
Seine Mutter war eine Tochter des Predigers der französischen Gemeinde
zu Berlin, Enkelin des berühmten Kupferstechers Daniel Chodowiecki.
Sein Vater indessen war kein Berliner, vielmehr ein Neuenburger und in
Berlin zuletzt im Auswärtigen Amt mit dem Titel eines Geheimen
Regierungsrats als Direktor der Abteilung für die Neuenburger Angelegenheiten

tätig. Diese Abteilung existierte bis 1848, also bis zur Beendigung
der Rolle des Königs von Preussen als Fürst von Neuenburg.

Die Neuenburger Abkunft du Bois-Reymonds hat ihre biographische
Wichtigkeit. Die Familie hat sich des öfteren in Neuenburg aufgehalten,
im europäischen Unruhejahr 1830 zum Beispiel, als Vater du Bois-Reymond

in der Funktion eines Ziviladjutanten den preussischen General von
Pfuel nach dort zu begleiten hatte. In der Familie wurde französisch
gesprochen; Emil hat französische Schulen besucht, das Collège in Neuenburg,

das französische Gymnasium in Berlin. Emil du Bois-Reymond war,
nach Preussenart, ein Bewunderer der französischen Kultur, nichtsdestoweniger

ein preussischer und schliesslich ein deutscher Patriot mit
ausgeprägtem politischen Selbstgefühl.

1837 begann er sein Studium an der Friedrich-Wilhelms-Universität zu
Berlin, und zwar als Theologe. Unter anderem hörte er bei dem bekannten
Neander Kirchengeschichte. Indessen: Bereits ein Jahr später finden wir
ihn in den Hörsälen der Naturwissenschaftler und Mediziner wieder,
zunächst beim Chemiker Mitscherlich in Berlin, dann bei Geologen und
Mathematikern in Bonn und schliesslich beim bedeutenden Physiologen
Johannes Müller wiederum in Berlin.

Der Wechsel vom kulturwissenschaftlichen zum naturwissenschaftlichen
Studium ist signifikant. Die kulturelle Bestimmungsmacht der Philosophie



698 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

des sogenannten Deutschen Idealismus hatte damals, Ende der dreissiger
Jahre, ihren Höhepunkt bereits überschritten. In den Anfangsjahren der
1810 gegründeten Friedrich-Wilhelms-Universität hatte es unverkennbar
eine akademische Dominanz historischer Kulturwissenschaften gegeben.
Dem entsprach auch der Klassizismus ihres intellektuellen und administrativen

Gründers, Wilhelm von Humboldts, und dieser Klassizismus drückte
auf das akademische Prestige der Naturwissenschaften in Preussen. Das

spiegelt sich, zum Beispiel, in den Studienordnungen der Berliner
Universität in ihren Anfangsjahren. Die mit etlichen Lehrstühlen ausgestattete
Gruppe der klassischen Altertumswissenschaftler hatte es vermocht, für
alle Studenten - auch für Naturwissenschaftler und Mediziner - den

obligaten Besuch ihrer altertumswissenschaftlichen Lehrveranstaltungen
curricular durchzusetzen. Aber dieser Versuch, ein obligatorisches Studium
generale als Studium des klassischen Altertums einzurichten, scheiterte an
den Konsequenzen unaufhaltsamer Spezialisierung, von denen nicht nur
die Naturwissenschaften, sondern alsbald auch die Kulturwissenschaften
ergriffen wurden, und eben diese Spezialisierungstendenzen institutionell
ermöglicht und freigesetzt zu haben - diese Leistung der preussischen
Universitätsreform sollte für die Wissenschaftsgeschichte des 19.
Jahrhunderts schliesslich ungleich bedeutsamer werden als der Humboldtsche
Klassizismus.

Als du Bois-Reymond seine Studien begann, war die akademischkulturelle

Vorherrschaft dieses Klassizismus bereits gebrochen. Wilhelm
von Humboldt war tot; auch Schleiermacher, dem Humboldt bildungspolitisch

besonders nahegestanden hatte, lebte nicht mehr, und das
akademische Schicksal der Philosophie Hegels drückte sich in dem Umstand
aus, dass ausgerechnet der dürftigste unter den professoralen Schülern
Hegels, nämlich Georg Andreas Gabler, seine Nachfolge in Berlin
angetreten hatte.

Um so heller strahlte jetzt in Berlin und über Berlin hinaus überall sichtbar

der Stern des anderen Humboldt. Alexander von Humboldt war bereits
Ende der zwanziger Jahre - ungern, aber dem Wunsch seines Königs
schliesslich sich beugend - nach Berlin zurückgekehrt, aus Paris nämlich,
wo er unter Naturwissenschaftlern im Kreis der Aragon, Gay-Lussac, Bon-
pland, Valenciennes in den reichsten kommunikativen Verhältnissen gelebt
hatte. Alexander von Humboldt war der Mann, der den humanen,
kulturellen Rang naturwissenschaftlicher Bildung in seiner Person unwider-
sprechlich bezeugte. Alexander wirkte in Preussen klimaverändernd 2. Von
nun an konnte auch in Berlin von einem kulturellen Prestigegefälle
zwischen historischen Kulturwissenschaften einerseits und Naturwissenschaften

andererseits nicht mehr die Rede sein. Das bedeutet: Natur-



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 699

Wissenschaften und Medizin entfalteten jetzt auch in Preussen
uneingeschränkt ihre kulturelle Attraktivität, und brillante junge Köpfe wandten
sich dem Studium dieser Wissenschaften in rasch wachsender Zahl zu.
Emil du Bois-Reymond war einer von ihnen.

Vom Klassizismus zur Naturwissenschaft

Alexander von Humboldt sollte auch für den akademischen Lebensweg
Emil du Bois-Reymonds bestimmend werden. Alexander hatte Ende der
dreissiger Jahre ein Exemplar von Matteuccis «Essai sur les phénomènes
électriques des animaux» empfangen. Er stellte es dem damals schon
berühmten Anatomen und Physiologen Johannes Müller zur Verfügung.
Dessen Famulus war inzwischen Emil du Bois-Reymond geworden, und
Johannes Müller übergab an diesen die Abhandlung Matteuccis mit dem

Auftrag, ihre Theoreme zu prüfen. Aus dieser Prüfung sind dann die ersten

elektrophysiologischen Arbeiten Emil du Bois-Reymonds hervorgegangen,
seine Abhandlung «Über den sogenannten Froschstrom und die
elektromotorischen Fische» aus dem Jahre 1843 sowie seine Dissertation. Die
Elektrophysiologie sollte das fachwissenschaftliche Lebensthema du Bois-
Reymonds bleiben. Seine «Untersuchungen über tierische Elektrizität» -
1848—1860 - gelten als sein einschlägiges Hauptwerk. Axel von
Campenhausen3 fasst die medizinhistorische Bedeutung der elektrophysiologischen

Forschungen du Bois-Reymonds wie folgt zusammen:

- Du Bois-Reymond «beseitigte die letzten Zweifel an der Existenz tieri¬
scher Elektrizität». Gemeint ist damit nicht «die seit dem 18. Jahrhundert
geläufige Tatsache, dass Muskeln und Nerven elektrisch gereizt werden

können,... vielmehr die experimentelle Bestätigung der fast ebenso alten
Vermutung, dass der lebende Organismus elektrische Ströme
hervorbringt».

- Du Bois-Reymond ist «der Entdecker der elektrischen Natur des

Nervenprinzips».

Aber der der elektrophysiologischen Forschung gewidmete Teil des

Lebenswerks von du Bois-Reymond hat nicht nur medizinhistorische,
sondern auch wissenschaftskulturhistorische Bedeutung. Sie liegt in folgendem:

- Emil du Bois-Reymond hält für die Dauer seines Lebens an einer
Forschungsspezialität fest, an die er auf die biographisch geschilderte Weise
eher zufälhg geraten ist. Er repräsentiert insofern einen frühen Fall



700 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

hochgradigen wissenschaftlichen Spezialistentums. Er wirkte forschungspraktisch

als Vorbild durch den erfolgreich und damit glaubwürdig
vertretenen Anspruch, dass für produktive Beiträge zum naturwissenschaftlichen

Erkenntnisfortschritt der Preis thematischer Beschränkung
in der wissenschaftlichen Lebensarbeit zu zahlen sei.

- Du Bois-Reymond unterwarf seine Arbeit zur Erforschung der
Lebensphänomene rigoros dem Grundsatz eines methodischen Materialismus.
Die Hypothese, von der er sich in seiner experimentellen Praxis leiten
liess, lautete: Nicht eine besondere, experimentell nicht nachweisbare
Kraft - die Lebenskraft - macht die Lebendigkeit des Lebendigen
aus, vielmehr die komplizierte Wechselwirkung physiologisch beschreibbarer

Prozesse in der Einheit eines Organismus.

Die Lebenskrafthypothese

Historisch richtete sich diese Hypothese gegen die romantische
Naturphilosophie, der man Johannes Müller, der ein Anhänger der Lebenskrafthypothese

war, selber noch zurechnen muss. Eben dieses wissenschaftshistorische

Faktum belehrt uns freilich zugleich darüber, dass es unsinnig
wäre, romantische Naturphilosophie einerseits und experimentell
verfahrende Naturforschung andererseits als sich ausschliessende Gegensätze
zu behandeln. Für Johannes Müller gilt eben, dass er beides war: ein

«Vitalist», wie man später zu sagen pflegte, einerseits und zugleich ein
Erzvater der modernen Physiologie andererseits. Wenn man versuchen
wollte, die Philosophie Johannes Müllers und die seines Schülers du Bois-
Reymond antithetisch zu formulieren, so liesse sich folgendes sagen:
Johannes Müllers Lebenskrafthypothese hielt für gewiss, dass bei allen
Fortschritten in der Physiologie und Chemie des Lebendigen von einer
kausalanalytischen Erklärung des Lebensphänomens auch nicht
annäherungsweise die Rede sein könne. Emil du Bois-Reymonds rigoroser
methodischer Materialismus - ein Ausdruck des Neukantianers Friedrich Albert
Lange - macht demgegenüber geltend, dass die Lebenskrafthypothese
unnötig oder sogar hinderlich sei, wo man um Fortschritte in der
physiologisch-chemischen Theorie des Lebendigen sich forschungspraktisch
bemüht.

Seine elektrophysiologischen Forschungen machten du Bois-Reymond
alsbald in der Fachwelt berühmt. Alexander von Humboldt besuchte den

jungen Gelehrten in seiner damals noch bescheidenen Wohnung und liess
sich seine Hauptexperimente vorführen. Er sorgte auch dafür, dass du Bois-
Reymond bereits als Dreiunddreissigjähriger Mitglied der Preussischen



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 701

Akademie der Wissenschaften wurde. Fachvorträge in Paris und London
überzeugten die Gelehrten im westlichen Ausland. Alsbald wurde du Bois-
Reymond Mitglied der Akademien und gelehrten Gesellschaften in München,

Wien, Rom, London, Uppsala sowie an vielen anderen Hauptorten
der damaligen Wissenschaft.

Wirken in der Öffentlichkeit

Die Anerkennung, die du Bois-Reymond als Physiologe fand, ist eine
notwendige, aber keine hinreichende Bedingung seines Ruhms. Wäre du Bois-
Reymond nichts als ein anerkannter Physiologe gewesen, so würden sich
heute nur noch Kenner der Medizingeschichte an ihn erinnern, und die
beiden Zürcher Hochschulen wären nicht auf den Gedanken gekommen,
eine Vorlesungsreihe mit seinem Namen zu verknüpfen4. Was also hat
du Bois-Reymond über die Grenzen seines Faches hinaus berühmt
gemacht Woher stammt die Publizität, die er, weltweit, genoss und die uns
noch heute an ihn erinnern lässt? Auf diese Fragen lassen sich zwei
Antworten geben. Zunächst: Du Bois-Reymond repräsentiert den sehr
seltenen Fall eines in ungewöhnlicher Weise öffentlichkeitsfähigen
Wissenschaftlers. Du Bois-Reymond war, über seine unbestrittenen Kompetenzen
als Fachwissenschaftler hinaus, ein Rhetor und Popularisator seltenen
Ranges. Sodann: Du Bois-Reymond ist ein hervorragender Repräsentant
der Kulturphilosophie der modernen Wissenschaften auf dem historischen
Höhepunkt des kulturellen Selbstgefühls dieser Wissenschaften. Er hat
diese Wissenschaftskulturphilosophie wirksam ausformuliert; die Heftigkeit

der Debatten, die er damit auszulösen vermochte, lassen seinen Namen
bis heute nachhallen.

Zur Vergegenwärtigung der ungewöhnlichen rhetorischen Gabe du Bois-
Reymonds mag es genügen, an zeitgenössische Schilderungen
anzuknüpfen5. «In der Aula der Hochschule», so lesen wir, «auf dem Sessel

der Akademie», in der Versammlung deutscher Naturforscher und Ärzte
und wo immer sonst feierte er «durch seine gewaltige und überzeugende
Beredsamkeit die glänzendsten Triumphe». Selbst die Studenten, eine sonst
rasch gelangweilte Menschenklasse, sassen «voll gespannter Erwartung»
auf ihren Bänken, «bis sich endlich die Tür öffnete und unter rasendem
Getrampel die wohlbekannte Gestalt das Katheder betrat».

Der Kunst des Redners entsprach bei du Bois-Reymond überdies, wie
Julius Bernstein fand, «eine bedeutende literarische Begabung» ; du
Bois-Reymonds Schüler Rosenthal wollte sogar seine exoterischen Reden
und Schriften «zu einem Bestandteil der klassischen Literatur» erhoben
wissen.



702 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

Wissenschaftler, denen dergleichen von ihren Kollegen und überhaupt
von der Zeitgenossenschaft nachgesagt wird, sind damit auf die Rolle des

akademischen Festredners dauerverpflichtet. Solche Männer bemüht man
in der Absicht, Jubiläen, Kongresseröffnungen, Jahresfeiern durch rhetorischen

Glanz mit Worten aus bedeutendem Munde zu heben. Solche
Männer braucht man, wenn man sicher sein will, dass die in ausserordentlichen

Fällen anwesenden Repräsentanten der politischen Öffentlichkeit,
die Räte und Direktoren, Kanzler und Minister, sich von der Wissenschaft
nicht gelangweilt, vielmehr wohlunterhalten, ja bewegt fühlen.

Du Bois-Reymond war also ein Mann dieser Klasse. Noch heute spürt
man bei der Lektüre seiner Reden die Kraft, mit der er die Fülle historischer

und theoretischer Fakten zu Zwecken ihrer Präsentation vor einem
allgemeinen Publikum zu organisieren vermochte; gerade auch in seinen

gelehrten Arbeiten schrieb er jene eingängige Wissenschaftsprosa, wie wir
sie exemplarisch auch bei anderen Naturwissenschaftlern jener Zeit finden,
bei Hermann von Helmholtz zum Beispiel oder bei Ernst Mach.

Was aber sind die Inhalte seiner Wissenschaftskulturphilosophie? Ich
beschränke mich auf diejenigen Elemente dieser Philosophie, durch die
du Bois-Reymond seinerzeit am stärksten provozierend gewirkt hat. Es
handelt sich dabei im wesentlichen um zwei Gehalte. Erstens hat du Bois-
Reymond die kulturelle Öffentlichkeit seiner Zeit als Vollender
wissenschaftlicher Aufklärung in deren Spätphase provoziert. Zweitens hat
du Bois-Reymond diejenigen Wissenschaftler seiner Zeit provoziert, die
die Kulturbedeutung der modernen Wissenschaft überzogen, indem sie die
Wissenschaft zur Weltanschauung erhoben.

Der Aufklärer

Worin besteht die «wissenschaftliche Aufklärung», für deren Spätphase
du Bois-Reymond repräsentativ ist? Mit Hans Blumenberg können wir sie
als Vorgang der «Rechtfertigung der theoretischen Neugier» 6 kennzeichnen.

Es handelt sich dabei um einen Vorgang der kulturellen Emanzipation
der Wissenschaften aus allen Bindungen, die sie zuvor verpflichtet sein
liessen, institutionell fixierte, vor- und ausserwissenschaftliche Wahrheits-
geltungsansprüche als Indikatoren für Irrtümer unter den Wirklichkeitsannahmen

der Wissenschaft anerkennen zu sollen. Historisch handelt es

sich bei diesen vor- und ausserwissenschaftlichen Wahrheitsgeltungs-
ansprüchen natürlich in erster Linie um theologisch fixierte religiöse
Ansprüche. Wissenschaftliche Aufklärung ist vollendet, wenn die
Wissenschaften kulturell, politisch und rechtlich sich aus der Verbindlichkeit



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 703

dieser Ansprüche emanzipiert haben. Genau das ist der einfache und
verteidigungsfähige Sinn der bekannten, so vielfältig umstritten gewesenen
Formel von der «voraussetzungslosen» Wissenschaft, die zu Beginn dieses

Jahrhunderts Theodor Mommsen gegen residuale Versuche, die
Wissenschaften an Prämissen religiösen Bekenntnisses zurückzubinden, zur
Geltung brachte7.

Die Rolle Emil du Bois-Reymonds als eines Repräsentanten so definierter

wissenschaftlicher Aufklärung lässt sich musterhaft an den Wirkungen
seines Nachrufes auf Darwin studieren, den er am 25. Januar 1883 in der

sogenannten Friedrichs-Sitzung der Preussischen Akademie der
Wissenschaften als deren Sekretär gehalten hatte. Die Überschrift, unter der dieser
kleine Nachruf später erschien, lautete «Darwin und Kopernikus». Sie

parallelisierte damit die beiden grossen Namen der Wissenschaftsgeschichte,

die wie keine anderen den kulturgeschichtlich so wichtigen
Vorgang repräsentieren, wie wissenschaftliche Revolutionen in einer
voraufgeklärten öffentlichen Kultur als weltanschaulich-religiöse Zumutung
wirken. Darwin sei, so ruft du Bois-Reymond aus, «der Kopernikus der

organischen Welt». Seit Darwin bedürfe es nur noch «eines Schöpfungstages»,

nämlich desjenigen, «an welchem bewegte Materie ward». «Die
organische Zweckmässigkeit» sei nun durch «eine neue Art von Mechanik»
ersetzt, als «welche man die natürliche Zuchtwahl auffassen» dürfe. «Endlich»

nehme «der Mensch den ihm gebührenden Platz an der Spitze seiner
Brüder» ein, setzte du Bois-Reymond provozierend hinzu und verdeutlichte

dann den Fortschritt der Aufklärung durch einen Vergleich der
Lebensschicksale der beiden Wissenschaftsheroen. «Während Kopernikus
nur mit brechendem Auge noch ein Exemplar seines Buches sah, weil er
es, obschon längst vollendet, nicht herauszugeben gewagt hatte, überlebte
Darwin das Erscheinen des seinigen um fast ein Vierteljahrhundert.»
Darwin «war Zeuge der Kämpfe, die anfangs sich um sein Leben erhoben»,
dann «ihres wachsenden Erfolges», schliesslich «ihres Triumphes». «Während

das hl. Offizium des Kopernikus Anhänger mit Feuer und Kerker
verfolgte, ruht Charles Darwin in Westminster Abbey» 8.

Darwinismus als Provokation

So sprach du Bois-Reymond als Repräsentant einer selbstbewusst gewordenen

Wissenschaft, die ihres emanzipierten kulturellen Status sicher zu
sein glaubte. Es war deswegen für du Bois-Reymond eher eine
Überraschung, dass durch seine zitierten Worte nun doch noch einmal ein
«hl. Offizium» sich provoziert fand - dieses Mal in Gestalt eines
journalistischen Akademie-Berichts im Reichsboten, der 1873 gegründeten



704 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

christlichnationalen Tageszeitung evangelisch-konfessioneller Orientierung
und Prägung. Dieser Artikel wirkte als Paukenschlag. Er löste unmittelbar
«eine Lawine von Schmähungen» in weiteren Blättern aus.

«Reaktionäre und klerikale Organe», so schrieb du Bois-Reymond selber
im Rückblick, «umbellten mich mit wütendem Hass». «Anonyme Briefe»
«voll gemeiner Schimpfreden liefen tagtäglich bei mir ein.» Bis in das

preussische Abgeordnetenhaus hinein wogten die Auseinandersetzungen.
An zwei Sitzungstagen empörten sich Abgeordnete insbesondere christlicher

Observanz, Repräsentanten des katholischen Zentrums und Adolph
Stöcker, damals Hofprediger. Man fand es skandalös, dass ein berühmter
preussischer Professor, Sekretär der Akademie und Rektor der Friedrich-
Wilhelms-Universität, es gewagt hatte, sich öffentlich zum Darwinismus zu
bekennen.9 - Das zeigte an: Die politische und kulturelle Öffentlichkeit
in Preussen war damals keineswegs so aufgeklärt, wie es dem skizzierten
normativen Begriff der Aufklärung entsprochen hätte.

Der Angegriffene vermochte jedoch den Sturm, der sich um ihn erhob,
mit einiger Gelassenheit zu ertragen. Wo wütete denn dieser Sturm? Im
wesentlichen im Blätterwald, während der zuständige Kultusminister eher
geneigt war, den berühmten Gelehrten in Schutz zu nehmen. Nach Bürgerrechten

und auch nach professoralen Rechten und Amtspflichten blieb
seine Stellung gänzlich ungefährdet.

Genau an diesem kulturgeschichtlichen Bestand kann man das Späte der
Phase wissenschaftlicher Aufklärung erkennen, in welcher wir uns hier
befinden. Du Bois-Reymond hatte es ja selbst geschildert: Die Zumutung,
die von der kopernikanischen Revolution ausging, wirkte kulturell
erschütternd und löste grosse kulturrevolutionäre Bewegungen bis auf die
justizielle Ebene hinauf aus. Demgegenüber war die Bewegung, die noch
Darwin auszulösen vermochte, in Widerspruch und Zustimmung eher von
der Art, dass die Wissenschaftler, als die Angegriffenen, sich durch diese

Angriffe in ihrem Selbstgefühl sogar noch erhoben wissen konnten.
In diesem Jahrzehnt vor einhundert Jahren, in der Auseinandersetzung

um den Darwinismus, die du Bois-Reymond provoziert hatte, zeigte sich
noch einmal, wenn auch in bereits stark abgeschwächter Form, die
kulturelle, weltanschauliche Relevanz wissenschaftlicher Auskünfte in bezug
auf das, was der Fall ist, und damit der öffentliche Geltungscharakter
wissenschaftlicher Weltbilder.

Entkonfessionalisierte Wissenschaft

Vor diesem Hintergrund lässt sich erkennen, was sich seither geändert hat,
und wie man daher die wissenschaftskulturgeschichtliche Position, wie sie



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 705

du Bois-Reymond repräsentiert, kennzeichnen muss. Karl Popper hat
dargelegt10, dass auf der kognitiven Ebene, auf der Ebene der wissenschaftlichen

Theoriebildungen, die revolutionäre Bedeutung physikalischer und
biologischer Theorien unseres eigenen Jahrhunderts durchaus nicht
geringer ist als die Weltbildveränderungen kopernikanischer oder Darwinscher

Prägung. Gleichwohl lösen wissenschaftliche Revolutionen heute
nicht mehr Stürme im öffentlichen kulturellen Bewusstsein aus. Daran
erkennt man die radikalen Veränderungen in der kulturellen Rolle unserer
Wissenschaften. In den Konsequenzen der Aufklärung haben sich die
Wissenschaften fortschreitend entkonfessionalisiert. Die wissenschaftlichen
Revolutionen verlieren damit ihren kulturellen Zumutungscharakter. Sie

werden, sozusagen, immer uninteressanter. Daher werden wissenschaftliche
Innovationen, selbst wenn sie auf der Theoriebildungsebene bedeutend
sind, heute im Regelfalle nur noch auf hinteren Seiten des Wissenschaftsfeuilletons

gemeldet. Wenn wissenschaftliche Innovationen, was dann und
wann vorkommt, doch einmal auf Titelblättern der Weltpresse gemeldet
werden, so alsdann regelmässig nicht wegen des weltanschaulich-provo-
zierenden Charakters dieser Innovationen, sondern der Faszination
praktischen Könnens und seiner Nutzbarkeit wegen.

Legitimation durch Nutzen

Indem die Wissenschaft durch die Vollendung des Prozesses der
Aufklärung ihre Kraft zur Provokation weltanschaulicher Frontenbildung
verloren hat, wird sie eben deswegen, auf der kognitiven Ebene betrachtet,
kulturell uninteressant; kulturell dominieren von nun an die praktischen
Interessen, mit denen wir in ständig sich ausweitenden Lebensbereichen
den Wissenschaften verbunden sind. Man kann das auch so ausdrücken:
Von den beiden traditionellen Legitimationsprinzipien wissenschaftlichen
Tuns, der Curiositas, das heisst der freien theoretischen Neugier, einerseits,
und der Relevanz, der Nutzbarkeit der Wissenschaft, andererseits, hat sich
die Relevanz als weitaus stärkster Legitimator öffentlicher Wissenschaft
kulturell und politisch allgemein durchgesetzt.

Von hier lässt sich, im Rückblick, die wissenschaftskulturgeschichtliche
Position du Bois-Reymonds recht genau erkennen. Er befindet sich an
jenem Punkt, wo, vor allem durch den Darwinismus, die kulturelle
Bedeutung wissenschaftlicher Weltbilder noch einmal im kulturellen Widerstand

gegen sie bemerkbar machte, aber so, dass die Wissenschaften in
ihren Institutionen und Repräsentanten den Widerstand gegen sie mühelos
zu bestehen vermochten. Genau in dieser Lage gelangt die Wissenschaft



706 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

auf den Höhepunkt ihres kulturellen Selbstgefühls. Das drückte sich
damals bis in die Wissenschaftsarchitektur hinein aus. Für du Bois-Reymond,
der inzwischen längst zum Nachfolger Johannes Müllers gewählt worden

war, wurde in Berlin das modernste physiologische Institut, das damals in
der wissenschaftlichen Welt anzutreffen war, errichtet, parallel zum
physikalischen Institut des grossen Hermann von Helmholtz, und beide Institute
zogen, gleichsam wie Tempel der Wissenschaft, pilgernde Gelehrte aus
aller Welt an. Die Wissenschaft triumphierte in der Vollendung der
Aufklärung. Nur in dieser Phase war es möglich, dass man, wie wenig später
in Freiburg im Breisgau, die biblische Verkündigung «Die Wahrheit wird
Euch frei machen» als goldene Inschrift eines Vorlesungsgebäudes passend
fand.

Es ist evident, dass das gegenwärtig niemand mehr finden würde, und
es ist gleichfalls evident, dass anlässlich professoraler Theoreme in keinem
Parlament eines freiheitlich verfassten Gemeinwesens heute noch zwei Tage
lang in Aufgeregtheit über den puren kognitiven Gehalt dieser Theoreme
diskutiert werden könnte. Die insoweit verdeutlichte Spätphase
wissenschaftlicher Aufklärung, in die du Bois-Reymond hinein gehört, hätte sich
gewiss auch, zumal in der Auseinandersetzung um den Darwinismus, zum
Beispiel, an britischen Beispielen zeigen lassen. Aber das preussische
Beispiel du Bois-Reymonds überbietet analoge britische Exempel noch in
einer wesentlichen Hinsicht. Du Bois-Reymonds vollendete Kunst in der
öffentlichen Darstellung des Selbstgefühls moderner Wissenschaft hat
nämlich gewisse theatralische Züge, die man in der Zusammenfassung am
besten trifft, wenn man sie «wilhelminisch» nennt. Das heisst: Sie zeichnen

sich durch einen gewissen Überschuss des wissenschaftlichen
Selbstgefühls aus, der für Deutschland, auch für Österreich charakteristisch ist,
den wir aber so in Westeuropa, in England oder Frankreich, nicht
antreffen. Das erklärt sich aus der historischen Tatsache, dass die Wissenschaft

für das bürgerliche Selbstgefühl in Deutschland einen erheblicheren
Stellenwert hatte als in England oder Frankreich. Die Zuwendung zur
Wissenschaft erfüllt in Deutschland damals die Funktion der Kompensierung
eines leicht beschädigten bürgerlichen Selbstgefühls, und eben dadurch
kommt seine theatralische Wirkung zustande u.

«Ignorabimus»

Du Bois-Reymond hat aber als Kulturphilosoph moderner Wissenschaft
nicht nur residuale Voraufgeklärte provoziert. Er hat ebenso auch in der
wissenschaftlichen Welt selbst provozierend gewirkt, und zwar durch die



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 707

berühmt-berüchtigte Ignoramus-Ignorabimus-Formel. Diese hatte du Bois-
Reymond zuerst in seiner berühmten Rede «Über die Grenzen des Natur-
erkennens» gebraucht, die in der zweiten allgemeinen Sitzung der 45.

Versammlung Deutscher Naturforscher und Ärzte zu Leipzig am 14. August
1872 gehalten worden war12. Die anspruchsvolle These «Wir wissen nicht,
wir werden nicht wissen» bezog sich dabei auf das von du Bois-Reymond
später so genannte «Welträtsel» des für prinzipiell unlösbar erklärten
Problems, wie sich die Sinnesempfindung aus ihren physiologischen
Substraten erklären lasse.

Merkwürdigerweise ist es zunächst gänzlich überflüssig, in eine inhaltliche

Erörterung dieses Problems einzutreten, um die ungeheure Wirkung
zu verstehen, die du Bois-Reymond mit seinem Ignoramus-Ignorabimus»
auszulösen vermochte. Was eigentlich war daran so provozierend Um das

zu verstehen, lohnt es sich, noch einmal auf die Debatte um den Darwinismus

du Bois-Reymonds zurückzukommen, die Anfang der achtziger Jahre
im preussischen Abgeordnetenhaus geführt wurde. Von konservativ
christlicher Seite wurde ja du Bois-Reymond in diesen Debatten als ein
Feind christlichen Glaubens und als gefährlicher Materialist angegriffen.
Der preussische Kultusminister, dem die ganze Debatte eher lästig war,
erwiderte den aufgeregten Konservativen, der Professor du Bois-Reymond
sei doch ein sehr bescheidener Mann mit vollendeter Einsicht in die Grenzen

wissenschaftlichen Tuns. Habe er nicht, demutsvoll, in bezug auf die
Welträtsel einbekannt: «Ignoramus-Ignorabimus» Ein Professor in dieser
wahrhaft vorbildhaften Bescheidenheit könne kaum jene Kulturgefahr
repräsentieren, die seine Kritiker in ihm sähen.

Analog äusserten sich, kulturkampforientiert, damals auch Jesuiten in
den Stimmen aus Maria Laach, protestantische Theologen gleichfalls; und
eben dieser Beifall von der falschen Seite war es, der nun eine spezielle
Klasse von Naturwissenschaftlern über du Bois-Reymond herfallen liess,
nämlich die Gruppe jener Wissenschaftler, die in dieser Phase der
Spätaufklärung in kulturrevolutionärer Absicht die Ablösung religiöser
Weltbilder durch sogenannte wissenschaftliche Weltbilder betrieb und damit
die Wissenschaft selbst zum kulturellen Medium der Bildung von
Weltanschauungsbewegungen erhob.

Die Antwort Ernst Haeckels

Der bedeutendste Deutsche, auf den diese Charakteristik passt, ist natürlich

Ernst Haeckel, der deutsche Erz-Darwinist, der später zum Gründer
des sogenannten Monistenbundes werden sollte13 - einer Weltanschau-



708 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

ungsbewegung, die sich bis in die Rituale hinein als Säkularkirche organisierte.

Haeckel schleuderte zurück: Das Ignorabimus du Bois-Reymonds wolle
dem Fortschritt der Wissenschaft einen Riegel vorschieben. «Dieses scheinbar

demütige, in der Tat aber vermessene Jgnorabimus' ist das Ignoratis
des unfehlbaren Vatikan und der von ihm angeführten schwarzen
Internationalen.» «Impavidi progrediamur!» - so schloss, als Ruf aus Jena,
Haeckel seinerseits eine Rede. Auch andere versuchten eine Überbietung,
Nägeli zum Beispiel auf deutsch: «Wir wissen und wir werden wissen.»
Doch die Paukenschlagwirkung des «Ignoramus-Ignorabimus» wurde von
keinem dieser gegenbietenden Nachahmungsversuche mehr erreicht14.

Eine interessante Fernwirkung der Provokation, die du Bois-Reymond
mit seinem «Wir wissen nicht, wir werden nicht wissen» gelang, reicht noch
bis fast in die Mitte unseres Jahrhunderts hinein: Der Grabstein des 1943
verstorbenen, auf dem Göttinger Stadtfriedhof begrabenen weltberühmten
Mathematikers David Hilbert trägt die Inschrift «Wir müssen wissen, wir
werden wissen» 1S.

Worauf beruht der Eindruck der ausserordentlichen historischen
Distanz, die uns kulturgeschichtlich vom wissenschaftlichen Selbstgefühl einer
Epoche trennt, in der man als Gelehrter seine Nachwelt zur Anbringung
eines solchen Grabsteinspruches verpflichten konnte? Er beruht, wie mir
scheinen will, auf der inzwischen evident gewordenen Schwierigkeit, die es

uns bereiten würde, auch nur die Frage zu formulieren, auf die die Antwort
finden zu müssen noch Hilbert für zwingend hielt.

Du Bois-Reymond repräsentiert also die Wissenschaft in der Phase der
Spätaufklärung auf dem Höhepunkt ihres kulturellen Selbstgefühls, aber er
hat sich, insbesondere im Kontrast zu Haeckel, niemals verleiten lassen, die
Wissenschaft für ein geeignetes Medium kirchenanaloger weltanschaulicher
Bewegung zu halten. Eben das - seine Einsicht in die Grenzen der
Kulturbedeutung der modernen Wissenschaft - machte ihn zum Provokateur
im Verhältnis zu allen, die an der kulturgeschichtlich im Grunde längst
überwundenen Alternative von Religion einerseits und Wissenschaft
andererseits festhielten, aber sich für die Wissenschaftsalternative
entschieden.

Welche Sache hatte du Bois-Reymond in seiner 1872er Rede im Auge,
als er diese mit der zitierten effektvollen Formel schloss Der Sache nach
hatte die scheinbar demutsvolle Behauptung von der Unmöglichkeit,
Empfindungen, wie du Bois-Reymond missverständnisträchtig schrieb,
zum Gegenstand einer «Erklärung» durch Rekurs auf physiologische Daten
zu machen, gar nicht den Sinn der Errichtung einer prinzipiellen
Forschungsschranke, wie Haeckel das empört unterstellte und wie ihm das



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 709

auch Marxisten bis heute als Ketzerei des sogenannten Agnostizismus
ankreiden 16.

Die angemessene, du Bois-Reymond in den Kontext der
zukunftsbestimmenden philosophischen Bemühungen seiner Zeit einbeziehende
Interpretation des «Ignoramus-Ignorabimus» scheint mir zu sein, dass sie
den Nonsens bewirkenden Kategorienfehler in der Behauptung aufdeckt,
in der anatomischen und physiologischen Theorie der materiellen
Bedingungen der Empfindungen rede man über diese. Dass die Analyse der
materiellen Bedingungen der Empfindungen kategorial etwas anderes ist
als die Analyse der Art, wie Empfindungen ihrem Subjekt gegeben sind -
das ist der Kern dessen, was du Bois-Reymond gegen den dogmatischen
Materialismus, wie es ihn in Deutschland seit den fünfziger Jahren des
19. Jahrhunderts gab, in Erinnerung bringt.

Ernst Machs Verteidigung

Das hat, wie mir scheint, Ernst Mach am deutlichsten gesehen. Mach
erkannte, dass die Ignoramus-Ignorabimus-Parole für Verständnis des Tuns
der Wissenschaften die Folge hat, den Widersinn sichtbar zu machen, der
in jedem Versuch steckt, das Subjekt des Naturerkennens als Objekt unter
Objekten innerhalb der erkannten Natur selbst auffinden zu wollen. Der
«sonst kaum begreifliche Erfolg seiner Rede», schrieb Ernst Mach über
du Bois-Reymond, sei als Wirkung der «Befreiung» von der Belästigung
zu verstehen, die von jenem Widersinn ausgeht, solange man ihn nicht als
solchen durchschaut ". Ernst Mach hat, in seiner Analyse der Empfindungen,

die Sensation der Ignorabimus-Rede du Bois-Reymond von 1872 in
der Wirkung der Befreiung von einer verkehrten, nämlich
metaphysischmaterialistischen Fragestellung erklärt. Nach Mach hat du Bois-Reymond
damit den Weg für ein Verständnis des Verhältnisses von Subjekt und
Objekt freigelegt, wonach es nicht etwa unmöglich, vielmehr eine sinnlose
Problemstellung ist, herausfinden zu sollen, wie das Subjekt aus seinen
objektiven Bedingungen zu erklären sei. Es gibt nämlich für die Theorie
eines objektiven Verhältnisses des Subjekts zu diesen seinen objektiven
Bedingungen den dafür benötigten Blickpunkt aus einer dritten Position
ausserhalb dieser Beziehung gar nicht, sondern lediglich den immanenten
Gesichtspunkt eben derjenigen Subjektivität, die sich konstituiert, indem
sie lernt, sich von dem, was sie nicht selbst ist, zu unterscheiden.

«Während es keiner Schwierigkeit unterliegt», so setzt Ernst Mach
zusammenfassend seine Philosophie zur Philosophie du Bois-Reymonds ins
Verhältnis, «jedes physische Erlebnis aus Empfindungen, psychischen



710 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

Elementen aufzubauen, ist keine Möglichkeit abzusehen, wie man aus den
in der heutigen Physik gebräuchlichen Elementen: Masse und Bewegungen

irgendein psychisches Erlebnis darstellen könne. Wenn du Bois letzteres
richtig erkannte, so bestand sein Fehler doch darin, dass er an den
umgekehrten Weg gar nicht dachte ...»1S.

Zur Illustration dieser - phänomenologischen - Struktur hat sich
Ernst Mach ein geniales Bild einfallen lassen. Es zeigt uns ein Gelehrtenzimmer

und im Blick durchs Fenster dieses Zimmers eine Landschaft, und
von Interieur, Landschaft usw. sieht man genau das, was auch der Mann
sieht, der auf dem Kanapee des Gelehrtenzimmers liegend in diesem Bild
selber mit dargestellt ist - mit Ausnahme natürlich dessen, was ein Mann,
der sich sieht, von sich selber nicht sieht. Während in unserer gewohnten
europäischen Ikonographie der Betrachter eines Bildes seine Position
ausserhalb dessen hat, was uns das Bild zeigt, verlegt Mach das Subjekt
der Betrachtung als seine Grenze in es. Dieses Bild illustriert die
Philosophie, die Ernst Mach hinter der Ignoramus-Ignorabimus-Formel
erkannte. Es ist eine Philosophie, die das Bewusstsein zwar nicht als eine von
ihren physiologischen Bedingungen unabhängige Gegebenheit ansetzt, aber
die Erforschung der Selbstgegebenheit des Subjekts in phänomenologischer,

psychologischer und schliesslich kultureller Hinsicht wissenschaftspraktisch

als eine Aufgabe freigibt, deren Lösung unabhängig von den
Fortschritten ist, die wir in bezug auf die Erforschung der physiologischen
Bedingungen subjektiver Selbstgegebenheit machen19.

1 Auch heute noch lesenswert ist die schildert. Dort finden sich auch die
kleine zeitgenössische Biographie von Nachweise der Zitate. Auch diese
AbAdolph Kohut: Emil du Bois-Reymond. handlung ist in dem in Anmerkung 3 zi-
In: Westermanns Illustrierte Deutsche tierten Sammelband erschienen. - 6 Hans
Monatshefte. Band 57 (1884/85). S. 803- Blumenberg: Die Vorbereitung der Auf-
819. - 2 So schildert es Max Lenz: Ge- klärung als Rechtfertigung der theoreti-
schichte der Königlichen Friedrich-Wil- sehen Neugier. In: Europäische Aufklä-
helms-Universität zu Berlin. Zweiter rung. Herbert Dickmann zum 60.
GeBand, erste Hälfte. Halle a. d. S. 1910. burtstag. Herausgegeben von H. Friedrich
S. 362 ff. - 3 So Axel von Campenhausen und F. Schalk (1967). S. 23^*5. - 7 Vgl.
in seinem Beitrag zu dem du Bois-Rey- Jürgen von Kempski: «Voraussetzungsmond

gewidmeten Sammelband von losigkeit». Eine Studie zur Geschichte
Gunter Mann (Herausgeber): Naturwis- eines Wortes (1951). In: Jürgen von
sen und Erkenntnis im 19. Jahrhundert: Kempski: Brechungen. Kritische
VerEmil du Bois-Reymond. Hildesheim 1981. suche zur Philosophie der Gegenwart.
- 4 Im Wintersemester 1982/83. - 5 Aus- Reinbek b. Hamburg 1964. S. 140-159. -
führlich habe ich diese Seite der Tätig- 8 Darwin und Kopernikus. Ein Nachruf,
keit du Bois-Reymonds in meiner Ab- Aus dem in der Friedrich-Sitzung der
handlung «Wissenschaft und Weltan- Akademie der Wissenschaften am 25. Ja-
schauung. Ideenpolitische Fronten im nuar 1883 statutengemäss verlesenen
Streit um Emil du Bois-Reymond» ge- Bericht über die seit der letzten gleich-



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 711

namigen Sitzung eingetretenen
Personalveränderungen. In: Reden von Emil
du Bois-Reymond, in 2 Bänden. 2.,
vervollständigte Auflage. Mit einer
Gedächtnisrede von Julius Rosenthal.
Herausgegeben von Estelle du Bois-Reymond.
2. Band (1912). S. 243-248. - 9 Nachweise
und Darstellung der Debatten um
du Bois-Reymond im Preussischen Landtag

in meiner in Anmerkung 5 zitierten
Abhandlung. - 10 K. R. Popper: The
Rationality of Scientific Revolutions. In:
R. Harre (ed.), Problems of Scientific
Revolution. Progress and Obstacles to
Progress in the Sciences (Oxford 1975).
S. 22-101, bes. 88 ff. - "Vgl. dazu das

Kapitel «Weltverbesserung aus
Wissenschaftlicher Weltanschauung'» in meinem
Buch «Politische Philosophie in Deutschland»

(Basel/Stuttgart 1963), S. 127 ff. -
12 Wiederabgedruckt in: Emil du Bois-
Reymond: Vorträge über Philosophie
und Gesellschaft. Eingeleitet und mit
erläuternden Anmerkungen herausgegeben
von Siegfried Wollgast. Hamburg 1974.
S. 54-79. - " Ernst Haeckel: Der
Monistenbund. Thesen zur Organisation des
Monismus (1904). In: Gemeinverständ¬

liche Werke, herausgegeben von
H. Schmidt. 5. Band. Vorträge und
Abhandlungen (1924). S. 481-491. - 14 Zu
den Nachweisen vgl. wiederum die in
Anmerkung 5 zitierte Abhandlung. -
15 Für den Hinweis auf die zitierte
du Bois-Reymond-Antithese auf dem
Grabstein David Huberts habe ich Herrn
PD Dr. Heinz Balmer, Zürich, zu danken.

- 16Vgl. dazu F. Herneck: Emil
du Bois-Reymond 1818-1896. In: F.
Herneck: Abenteuer der Erkenntnis. Fünf
Naturforscher aus drei Epochen (1973). -
17 Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen

und das Verhältnis des Physischen

zum Psychischen. 6. vermehrte
Auflage. 1911. S. 256. - 18 Ernst Mach:
Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur
Psychologie der Forschung. 21906. S. 12 f.,
Anm. 1. - I9Zur Interpretation dieser
Position Ernst Machs im Streit um
du Bois-Reymond vgl. meinen Aufsatz
«Positivismus und Phänomenologie»
(1960). In: Hermann Lübbe: Bewusstsein
in Geschichten. Studien zur Phänomenologie

der Subjektivität. Mach, Husserl,
Schapp, Wittgenstein. 1972. S. 33-62.

Kultur ist nicht umsonst

Einstmals sorgten reiche Fürstenhäuser und die Kirche für Kultur.
Heute ist Kulturförderung die Sache von begüterten Mäzenen und
Aufgabe von Staat und Gemeinden. Daneben aber können wir alle
im stillen unseren vielleicht bescheidenen aber dennoch wertvollen
Beitrag leisten.

Wie wärs, wenn Sie die Schweizer Monatshefte abonnieren oder, falls
Sie schon Abonnent sind, ein Abonnement schenken würden? Unsere
Zeitschrift kann nicht jedermanns Lektüre sein, wir wissen es, und
darum bedarf sie der Unterstützung ihrer kulturbewussten Freunde.

Benützen Sie die beiliegende Bestellkarte. Danke!

Schweizer Monatshefte


	Emil du Bois-Reymond : zur Kulturgeschichte der modernen Wissenschaft

