Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 63 (1983)

Heft: 9

Artikel: Emil du Bois-Reymond : zur Kulturgeschichte der modernen
Wissenschaft

Autor: Libbe, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-164036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-164036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hermann Liibbe

Emil du Bois-Reymond

Zur Kulturgeschichte der modernen Wissenschaft

Emil du Bois-Reymond wurde am 7.November 1818 geboren, und zwar
in Berlin!. Dieses Datum, in Verbindung mit seinem Familiennamen, hat
viele, die iiber ihn geschrieben haben, annehmen lassen, er entstamme
einer Berliner Hugenotten-Familie. Einer preussischen Hugenotten-
Familie entstammt du Bois-Reymond tatsichlich, aber miitterlicherseits.
Seine Mutter war eine Tochter des Predigers der franzosischen Gemeinde
zu Berlin, Enkelin des beriihmten Kupferstechers Daniel Chodowiecki.
Sein Vater indessen war kein Berliner, vielmehr ein Neuenburger und in
Berlin zuletzt im Auswirtigen Amt mit dem Titel eines Geheimen Re-
gierungsrats als Direktor der Abteilung fiir die Neuenburger Angelegen-
heiten tatig. Diese Abteilung existierte bis 1848, also bis zur Beendigung
der Rolle des Konigs von Preussen als Fiirst von Neuenburg.

Die Neuenburger Abkunft du Bois-Reymonds hat ihre biographische
Wichtigkeit. Die Familie hat sich des ofteren in Neuenburg aufgehalten,
im europdischen Unruhejahr 1830 zum Beispiel, als Vater du Bois-Rey-
mond in der Funktion eines Ziviladjutanten den preussischen General von
Pfuel nach dort zu begleiten hatte. In der Familie wurde franzosisch ge-
sprochen; Emil hat franzosische Schulen besucht, das College in Neuen-
burg, das franzosische Gymnasium in Berlin. Emil du Bois-Reymond war,
nach Preussenart, ein Bewunderer der franzosischen Kultur, nichtsdesto-
weniger ein preussischer und schliesslich ein deutscher Patriot mit aus-
gepragtem politischen Selbstgefiihl.

1837 begann er sein Studium an der Friedrich-Wilhelms-Universitdt zu
Berlin, und zwar als Theologe. Unter anderem horte er bei dem bekannten
Neander Kirchengeschichte. Indessen: Bereits ein Jahr spéter finden wir
ihn in den Horsidlen der Naturwissenschaftler und Mediziner wieder, zu-
nichst beim Chemiker Mitscherlich in Berlin, dann bei Geologen und Ma-
thematikern in Bonn und schliesslich beim bedeutenden Physiologen Jo-
hannes Miiller wiederum in Berlin.

Der Wechsel vom kulturwissenschaftlichen zum naturwissenschaftlichen
Studium ist signifikant. Die kulturelle Bestimmungsmacht der Philosophie



698 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

des sogenannten Deutschen Idealismus hatte damals, Ende der dreissiger
Jahre, ihren Hohepunkt bereits iiberschritten. In den Anfangsjahren der
1810 gegriindeten Friedrich-Wilhelms-Universitdt hatte es unverkennbar
eine akademische Dominanz historischer Kulturwissenschaften gegeben.
Dem entsprach auch der Klassizismus ihres intellektuellen und administra-
tiven Griinders, Wilhelm von Humboldts, und dieser Klassizismus driickte
auf das akademische Prestige der Naturwissenschaften in Preussen. Das
spiegelt sich, zum Beispiel, in den Studienordnungen der Berliner Uni-
versitdt in ihren Anfangsjahren. Die mit etlichen Lehrstiihlen ausgestattete
Gruppe der klassischen Altertumswissenschaftler hatte es vermocht, fiir
alle Studenten — auch fiir Naturwissenschaftler und Mediziner — den
obligaten Besuch ihrer altertumswissenschaftlichen Lehrveranstaltungen
curricular durchzusetzen. Aber dieser Versuch, ein obligatorisches studium
generale als Studium des klassischen Altertums einzurichten, scheiterte an
den Konsequenzen unaufhaltsamer Spezialisierung, von denen nicht nur
die Naturwissenschaften, sondern alsbald auch die Kulturwissenschaften
ergriffen wurden, und eben diese Spezialisierungstendenzen institutionell
ermoglicht und freigesetzt zu haben — diese Leistung der preussischen
Universitdtsreform sollte fiir die Wissenschaftsgeschichte des 19. Jahr-
hunderts schliesslich ungleich bedeutsamer werden als der Humboldtsche
Klassizismus.

Als du Bois-Reymond seine Studien begann, war die akademisch-
kulturelle Vorherrschaft dieses Klassizismus bereits gebrochen. Wilhelm
von Humboldt war tot; auch Schleiermacher, dem Humboldt bildungs-
politisch besonders nahegestanden hatte, lebte nicht mehr, und das aka-
demische Schicksal der Philosophie Hegels driickte sich in dem Umstand
aus, dass ausgerechnet der diirftigste unter den professoralen Schiilern
Hegels, ndmlich Georg Andreas Gabler, seine Nachfolge in Berlin an-
getreten hatte.

Um so heller strahlte jetzt in Berlin und iiber Berlin hinaus iiberall sicht-
bar der Stern des anderen Humboldt. Alexander von Humboldt war bereits
Ende der zwanziger Jahre — ungern, aber dem Wunsch seines Konigs
schliesslich sich beugend — nach Berlin zuriickgekehrt, aus Paris ndmlich,
wo er unter Naturwissenschaftlern im Kreis der Aragon, Gay-Lussac, Bon-
pland, Valenciennes in den reichsten kommunikativen Verhiltnissen gelebt
hatte. Alexander von Humboldt war der Mann, der den humanen, kul-
turellen Rang naturwissenschaftlicher Bildung in seiner Person unwider-
sprechlich bezeugte. Alexander wirkte in Preussen klimaverdndernd 2. Von
nun an konnte auch in Berlin von einem kulturellen Prestigegefille zwi-
schen historischen Kulturwissenschaften einerseits und Naturwissen-
schaften andererseits nicht mehr die Rede sein. Das bedeutet: Natur-



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 699

wissenschaften und Medizin entfalteten jetzt auch in Preussen unein-
geschrénkt ihre kulturelle Attraktivitéit, und brillante junge Kopfe wandten
sich dem Studium dieser Wissenschaften in rasch wachsender Zahl zu.
Emil du Bois-Reymond war einer von ihnen.

Vom Klassizismus zur Naturwissenschaft

Alexander von Humboldt sollte auch fiir den akademischen Lebensweg
Emil du Bois-Reymonds bestimmend werden. Alexander hatte Ende der
dreissiger Jahre ein Exemplar von Matteuccis «Essai sur les phénomenes
électriques des animaux» empfangen. Er stellte es dem damals schon be-
rihmten Anatomen und Physiologen Johannes Miiller zur Verfiigung.
Dessen Famulus war inzwischen Emil du Bois-Reymond geworden, und
Johannes Miiller iibergab an diesen die Abhandlung Matteuccis mit dem
Auftrag, ihre Theoreme zu priifen. Aus dieser Priifung sind dann die ersten
elektrophysiologischen Arbeiten Emil du Bois-Reymonds hervorgegangen,
seine Abhandlung «Uber den sogenannten Froschstrom und die elektro-
motorischen Fische» aus dem Jahre 1843 sowie seine Dissertation. Die
Elektrophysiologie sollte das fachwissenschaftliche Lebensthema du Bois-
Reymonds bleiben. Seine «Untersuchungen iiber tierische Elektrizitdt» —
1848—1860 — gelten als sein einschldagiges Hauptwerk. Axel von Cam-
penhausen ? fasst die medizinhistorische Bedeutung der elektrophysiologi-
schen Forschungen du Bois-Reymonds wie folgt zusammen:

— Du Bois-Reymond «beseitigte die letzten Zweifel an der Existenz tieri-
scher Elektrizitdt». Gemeint ist damit nicht «die seit dem 18. Jahrhundert
geldufige Tatsache, dass Muskeln und Nerven elektrisch gereizt werden
konnen, ... vielmehr die experimentelle Bestitigung der fast ebenso alten
Vermutung, dass der lebende Organismus elektrische Strome hervor-
bringt».

— Du Bois-Reymond ist «der Entdecker der elektrischen Natur des Ner-
venprinzips».

Aber der der elektrophysiologischen Forschung gewidmete Teil des
Lebenswerks von du Bois-Reymond hat nicht nur medizinhistorische,
sondern auch wissenschaftskulturhistorische Bedeutung. Sie liegt in folgen-
dem:

— Emil du Bois-Reymond hilt fiir die Dauer seines Lebens an einer For-
schungsspezialitiit fest, an die er auf die biographisch geschilderte Weise
eher zufillig geraten ist. Er reprdsentiert insofern einen frithen Fall



700 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

hochgradigen wissenschaftlichen Spezialistentums. Er wirkte forschungs-
praktisch als Vorbild durch den erfolgreich und damit glaubwiirdig ver-
tretenen Anspruch, dass fiir produktive Beitrdge zum naturwissen-
schaftlichen Erkenntnisfortschritt der Preis thematischer Beschrinkung
in der wissenschaftlichen Lebensarbeit zu zahlen sei.

— Du Bois-Reymond unterwarf seine Arbeit zur Erforschung der Lebens-
phinomene rigoros dem Grundsatz eines methodischen Materialismus.
Die Hypothese, von der er sich in seiner experimentellen Praxis leiten
liess, lautete: Nicht eine besondere, experimentell nicht nachweisbare
Kraft — die Lebenskraft — macht die Lebendigkeit des Lebendigen
aus, vielmehr die komplizierte Wechselwirkung physiologisch beschreib-
barer Prozesse in der Einheit eines Organismus.

Die Lebenskrafthypothese

Historisch richtete sich diese Hypothese gegen die romantische Natur-
philosophie, der man Johannes Miiller, der ein Anhédnger der Lebenskraft-
hypothese war, selber noch zurechnen muss. Eben dieses wissenschafts-
historische Faktum belehrt uns freilich zugleich dariiber, dass es unsinnig
wire, romantische Naturphilosophie einerseits und experimentell ver-
fahrende Naturforschung andererseits als sich ausschliessende Gegensitze
zu behandeln. Fiir Johannes Miiller gilt eben, dass er beides war: ein
«Vitalist», wie man spiter zu sagen pflegte, einerseits und zugleich ein
Erzvater der modernen Physiologie andererseits. Wenn man versuchen
wollte, die Philosophie Johannes Miillers und die seines Schiilers du Bois-
Reymond antithetisch zu formulieren, so liesse sich folgendes sagen:
Johannes Miillers Lebenskrafthypothese hielt fiir gewiss, dass bei allen
Fortschritten in der Physiologie und Chemie des Lebendigen von einer
kausalanalytischen Erkldrung des Lebensphédnomens auch nicht annihe-
rungsweise die Rede sein konne. Emil du Bois-Reymonds rigoroser metho-
discher Materialismus — ein Ausdruck des Neukantianers Friedrich Albert
Lange — macht demgegeniiber geltend, dass die Lebenskrafthypothese
unnotig oder sogar hinderlich sei, wo man um Fortschritte in der physio-
logisch-chemischen Theorie des Lebendigen sich forschungspraktisch
bemiiht.

Seine elektrophysiologischen Forschungen machten du Bois-Reymond
alsbald in der Fachwelt beriihmt. Alexander von Humboldt besuchte den
jungen Gelehrten in seiner damals noch bescheidenen Wohnung und liess
sich seine Hauptexperimente vorfiihren. Er sorgte auch dafiir, dass du Bois-
Reymond bereits als Dreiunddreissigjdhriger Mitglied der Preussischen



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 701

Akademie der Wissenschaften wurde. Fachvortrage in Paris und London
iiberzeugten die Gelehrten im westlichen Ausland. Alsbald wurde du Bois-
Reymond Mitglied der Akademien und gelehrten Gesellschaften in Miin-
chen, Wien, Rom, London, Uppsala sowie an vielen anderen Hauptorten
der damaligen Wissenschaft.

Wirken in der Offentlichkeit

Die Anerkennung, die du Bois-Reymond als Physiologe fand, ist eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung seines Ruhms. Wire du Bois-
Reymond nichts als ein anerkannter Physiologe gewesen, so wiirden sich
heute nur noch Kenner der Medizingeschichte an ihn erinnern, und die
beiden Ziircher Hochschulen wiren nicht auf den Gedanken gekommen,
eine Vorlesungsreihe mit seinem Namen zu verkniipfen4. Was also hat
du Bois-Reymond iiber die Grenzen seines Faches hinaus beriihmt ge-
macht? Woher stammt die Publizitit, die er, weltweit, genoss und die uns
noch heute an ihn erinnern ldsst? Auf diese Fragen lassen sich zwei
Antworten geben. Zunichst: Du Bois-Reymond représentiert den sehr
seltenen Fall eines in ungewohnlicher Weise offentlichkeitsfahigen Wissen-
schaftlers. Du Bois-Reymond war, iiber seine unbestrittenen Kompetenzen
als Fachwissenschaftler hinaus, ein Rhetor und Popularisator seltenen
Ranges. Sodann: Du Bois-Reymond ist ein hervorragender Reprisentant
der Kulturphilosophie der modernen Wissenschaften auf dem historischen
Hohepunkt des kulturellen Selbstgefiihls dieser Wissenschaften. Er hat
diese Wissenschaftskulturphilosophie wirksam ausformuliert; die Heftig-
keit der Debatten, die er damit auszulosen vermochte, lassen seinen Namen
bis heute nachhallen.

Zur Vergegenwirtigung der ungewdhnlichen rhetorischen Gabe du Bois-
Reymonds mag es geniigen, an zeitgenossische Schilderungen anzu-
kniipfen 5. «In der Aula der Hochschule», so lesen wir, «auf dem Sessel
der Akademie», in der Versammlung deutscher Naturforscher und Arzte
und wo immer sonst feierte er «durch seine gewaltige und iiberzeugende
Beredsamkeit die glinzendsten Triumphe». Selbst die Studenten, eine sonst
rasch gelangweilte Menschenklasse, sassen «voll gespannter Erwartung»
auf ihren Banken, «bis sich endlich die Tiir o6ffnete und unter rasendem
Getrampel die wohlbekannte Gestalt ... das Katheder betrat».

Der Kunst des Redners entsprach bei du Bois-Reymond iiberdies, wie
Julius Bernstein fand, «eine bedeutende literarische ... Begabung»; du
Bois-Reymonds Schiiler Rosenthal wollte sogar seine exoterischen Reden
und Schriften «zu einem Bestandteil der klassischen Literatur» erhoben
wissen.



702 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

Wissenschaftler, denen dergleichen von ihren Kollegen und iiberhaupt
von der Zeitgenossenschaft nachgesagt wird, sind damit auf die Rolle des
akademischen Festredners dauerverpflichtet. Solche Méanner bemiiht man
in der Absicht, Jubilden, Kongresseroffnungen, Jahresfeiern durch rhetori-
schen Glanz mit Worten aus bedeutendem Munde zu heben. Solche
Minner braucht man, wenn man sicher sein will, dass die in ausserordent-
lichen Fillen anwesenden Reprasentanten der politischen Offentlichkeit,
die Rite und Direktoren, Kanzler und Minister, sich von der Wissenschaft
nicht gelangweilt, vielmehr wohlunterhalten, ja bewegt fiihlen.

Du Bois-Reymond war also ein Mann dieser Klasse. Noch heute spiirt
man bei der Lektiire seiner Reden die Kraft, mit der er die Fiille histori-
scher und theoretischer Fakten zu Zwecken ihrer Prisentation vor einem
allgemeinen Publikum zu organisieren vermochte; gerade auch in seinen
gelehrten Arbeiten schrieb er jene eingéngige Wissenschaftsprosa, wie wir
sie exemplarisch auch bei anderen Naturwissenschaftlern jener Zeit finden,
bei Hermann von Helmholtz zum Beispiel oder bei Ernst Mach.

Was aber sind die Inhalte seiner Wissenschaftskulturphilosophie? Ich
beschrinke mich auf diejenigen Elemente dieser Philosophie, durch die
du Bois-Reymond seinerzeit am stdrksten provozierend gewirkt hat. Es
handelt sich dabei im wesentlichen um zwei Gehalte. Erstens hat du Bois-
Reymond die kulturelle Offentlichkeit seiner Zeit als Vollender wissen-
schaftlicher Aufkliarung in deren Spatphase provoziert. Zweitens hat
du Bois-Reymond diejenigen Wissenschaftler seiner Zeit provoziert, die
die Kulturbedeutung der modernen Wissenschaft iiberzogen, indem sie die
Wissenschaft zur Weltanschauung erhoben.

Der Aufklirer

Worin besteht die «wissenschaftliche Aufklarung», fiir deren Spétphase
du Bois-Reymond représentativ ist ? Mit Hans Blumenberg knnen wir sie
als Vorgang der «Rechtfertigung der theoretischen Neugier» ¢ kennzeich-
nen. Es handelt sich dabei um einen Vorgang der kulturellen Emanzipation
der Wissenschaften aus allen Bindungen, die sie zuvor verpflichtet sein
liessen, institutionell fixierte, vor- und ausserwissenschaftliche Wahrheits-
geltungsanspriiche als Indikatoren fiir Irrtiimer unter den Wirklichkeits-
annahmen der Wissenschaft anerkennen zu sollen. Historisch handelt es
sich bei diesen vor- und ausserwissenschaftlichen Wahrheitsgeltungs-
anspriichen natiirlich in erster Linie um theologisch fixierte religiose An-
spriiche. Wissenschaftliche Aufkldarung ist vollendet, wenn die Wissen-
schaften kulturell, politisch und rechtlich sich aus der Verbindlichkeit



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 703

dieser Anspriiche emanzipiert haben. Genau das ist der einfache und ver-
teidigungsfihige Sinn der bekannten, so vielfiltig umstritten gewesenen
Formel von der «voraussetzungslosen» Wissenschaft, die zu Beginn dieses
Jahrhunderts Theodor Mommsen gegen residuale Versuche, die Wissen-
schaften an Pramissen religiosen Bekenntnisses zuriickzubinden, zur Gel-
tung brachte”.

Die Rolle Emil du Bois-Reymonds als eines Reprasentanten so definier-
ter wissenschaftlicher Aufkldrung ldsst sich musterhaft an den Wirkungen
seines Nachrufes auf Darwin studieren, den er am 25. Januar 1883 in der
sogenannten Friedrichs-Sitzung der Preussischen Akademie der Wissen-
schaften als deren Sekretir gehalten hatte. Die Uberschrift, unter der dieser
kleine Nachruf spiéter erschien, lautete «Darwin und Kopernikus». Sie
parallelisierte damit die beiden grossen Namen der Wissenschafts-
geschichte, die wie keine anderen den kulturgeschichtlich so wichtigen
Vorgang représentieren, wie wissenschaftliche Revolutionen in einer vor-
aufgeklarten offentlichen Kultur als weltanschaulich-religiose Zumutung
wirken. Darwin sei, so ruft du Bois-Reymond aus, «der Kopernikus der
organischen Welt». Seit Darwin bediirfe es nur noch «eines Schopfungs-
tages», namlich desjenigen, «an welchem bewegte Materie ward». «Die
organische Zweckmaissigkeit» sei nun durch «eine neue Art von Mechanik»
ersetzt, als «welche man die natiirliche Zuchtwahl auffassen» diirfe. «End-
lich» nehme «der Mensch den ihm gebiihrenden Platz an der Spitze seiner
Briider» ein, setzte du Bois-Reymond provozierend hinzu und verdeut-
lichte dann den Fortschritt der Aufklarung durch einen Vergleich der
Lebensschicksale der beiden Wissenschaftsheroen. «Wihrend Kopernikus
nur mit brechendem Auge noch ein Exemplar seines Buches sah, weil er
es, obschon langst vollendet, nicht herauszugeben gewagt hatte, iiberlebte
Darwin das Erscheinen des seinigen um fast ein Vierteljahrhundert.»
Darwin «war Zeuge der Kdmpfe, die anfangs sich um sein Leben erhoben»,
dann «ihres wachsenden Erfolges», schliesslich «ihres Triumphes». «Wih-
rend das hl. Offizium des Kopernikus Anhénger mit Feuer und Kerker
verfolgte, ruht Charles Darwin in Westminster Abbey» 8.

Darwinismus als Provokation

So sprach du Bois-Reymond als Reprisentant einer selbstbewusst gewor-
denen Wissenschaft, die ihres emanzipierten kulturellen Status sicher zu
sein glaubte. Es war deswegen fiir du Bois-Reymond eher eine Uber-
raschung, dass durch seine zitierten Worte nun doch noch einmal ein
«hl. Offizium» sich provoziert fand — dieses Mal in Gestalt eines journa-
listischen Akademie-Berichts im Reichsboten, der 1873 gegriindeten



704 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

christlichnationalen Tageszeitung evangelisch-konfessioneller Orientierung
und Priagung. Dieser Artikel wirkte als Paukenschlag. Er 16ste unmittelbar
«eine Lawine von Schmahungen» in weiteren Bléttern aus.

«Reaktiondre und klerikale Organe», so schrieb du Bois-Reymond selber
im Riickblick, «umbellten mich mit wiitendem Hass». «Anonyme Briefe»
«voll gemeiner Schimpfreden liefen ... tagtaglich bei mir ein.» Bis in das
preussische Abgeordnetenhaus hinein wogten die Auseinandersetzungen.
An zwei Sitzungstagen emporten sich Abgeordnete insbesondere christ-
licher Observanz, Reprisentanten des katholischen Zentrums und Adolph
Stocker, damals Hofprediger. Man fand es skandalos, dass ein beriihmter
preussischer Professor, Sekretdr der Akademie und Rektor der Friedrich-
Wilhelms-Universitit, es gewagt hatte, sich 6ffentlich zum Darwinismus zu
bekennen.® — Das zeigte an: Die politische und kulturelle Offentlichkeit
in Preussen war damals keineswegs so aufgeklart, wie es dem skizzierten
normativen Begriff der Aufkldrung entsprochen hitte.

Der Angegriffene vermochte jedoch den Sturm, der sich um ihn erhob,
mit einiger Gelassenheit zu ertragen. Wo wiitete denn dieser Sturm? Im
wesentlichen im Bladtterwald, wihrend der zustdndige Kultusminister eher
geneigt war, den beriihmten Gelehrten in Schutz zu nehmen. Nach Biirger-
rechten und auch nach professoralen Rechten und Amtspflichten blieb
seine Stellung ginzlich ungefihrdet.

Genau an diesem kulturgeschichtlichen Bestand kann man das Spéte der
Phase wissenschaftlicher Aufklarung erkennen, in welcher wir uns hier
befinden. Du Bois-Reymond hatte es ja selbst geschildert: Die Zumutung,
die von der kopernikanischen Revolution ausging, wirkte kulturell er-
schiitternd und 10ste grosse kulturrevolutiondre Bewegungen bis auf die
justizielle Ebene hinauf aus. Demgegeniiber war die Bewegung, die noch
Darwin auszuldsen vermochte, in Widerspruch und Zustimmung eher von
der Art, dass die Wissenschaftler, als die Angegriffenen, sich durch diese
Angriffe in ihrem Selbstgefiihl sogar noch erhoben wissen konnten.

In diesem Jahrzehnt vor einhundert Jahren, in der Auseinandersetzung
um den Darwinismus, die du Bois-Reymond provoziert hatte, zeigte sich
noch einmal, wenn auch in bereits stark abgeschwichter Form, die kul-
turelle, weltanschauliche Relevanz wissenschaftlicher Auskiinfte in bezug
auf das, was der Fall ist, und damit der offentliche Geltungscharakter
wissenschaftlicher Weltbilder.

Entkonfessionalisierte Wissenschaft

Vor diesem Hintergrund ldsst sich erkennen, was sich seither gedndert hat,
und wie man daher die wissenschaftskulturgeschichtliche Position, wie sie



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 705

du Bois-Reymond reprasentiert, kennzeichnen muss. Karl Popper hat dar-
gelegt 19, dass auf der kognitiven Ebene, auf der Ebene der wissenschaft-
lichen Theoriebildungen, die revolutiondre Bedeutung physikalischer und
biologischer Theorien unseres eigenen Jahrhunderts durchaus nicht ge-
ringer ist als die Weltbildverdnderungen kopernikanischer oder Darwin-
scher Priagung. Gleichwohl 16sen wissenschaftliche Revolutionen heute
nicht mehr Stiirme im 6ffentlichen kulturellen Bewusstsein aus. Daran er-
kennt man die radikalen Veridnderungen in der kulturellen Rolle unserer
Wissenschaften. In den Konsequenzen der Aufkldrung haben sich die
Wissenschaften fortschreitend entkonfessionalisiert. Die wissenschaftlichen
Revolutionen verlieren damit ihren kulturellen Zumutungscharakter. Sie
werden, sozusagen, immer uninteressanter. Daher werden wissenschaftliche
Innovationen, selbst wenn sie auf der Theoriebildungsebene bedeutend
sind, heute im Regelfalle nur noch auf hinteren Seiten des Wissenschafts-
feuilletons gemeldet. Wenn wissenschaftliche Innovationen, was dann und
wann vorkommt, doch einmal auf Titelbldttern der Weltpresse gemeldet
werden, so alsdann regelmdssig nicht wegen des weltanschaulich-provo-
zierenden Charakters dieser Innovationen, sondern der Faszination prak-
tischen Konnens und seiner Nutzbarkeit wegen.

Legitimation durch Nutzen

Indem die Wissenschaft durch die Vollendung des Prozesses der Auf-
klarung ihre Kraft zur Provokation weltanschaulicher Frontenbildung ver-
loren hat, wird sie eben deswegen, auf der kognitiven Ebene betrachtet,
kulturell uninteressant; kulturell dominieren von nun an die praktischen
Interessen, mit denen wir in stdndig sich ausweitenden Lebensbereichen
den Wissenschaften verbunden sind. Man kann das auch so ausdriicken:
Von den beiden traditionellen Legitimationsprinzipien wissenschaftlichen
Tuns, der Curiositas, das heisst der freien theoretischen Neugier, einerseits,
und der Relevanz, der Nutzbarkeit der Wissenschaft, andererseits, hat sich
die Relevanz als weitaus starkster Legitimator 6ffentlicher Wissenschaft
kulturell und politisch allgemein durchgesetzt.

Von hier lasst sich, im Riickblick, die wissenschaftskulturgeschichtliche
Position du Bois-Reymonds recht genau erkennen. Er befindet sich an
jenem Punkt, wo, vor allem durch den Darwinismus, die kulturelle Be-
deutung wissenschaftlicher Weltbilder noch einmal im kulturellen Wider-
stand gegen sie bemerkbar machte, aber so, dass die Wissenschaften in
ihren Institutionen und Reprisentanten den Widerstand gegen sie miihelos
zu bestehen vermochten. Genau in dieser Lage gelangt die Wissenschaft



706 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

auf den Hohepunkt ihres kulturellen Selbstgefiihls. Das driickte sich da-
mals bis in die Wissenschaftsarchitektur hinein aus. Fiir du Bois-Reymond,
der inzwischen ldngst zum Nachfolger Johannes Miillers gewidhlt worden
war, wurde in Berlin das modernste physiologische Institut, das damals in
der wissenschaftlichen Welt anzutreffen war, errichtet, parallel zum physi-
kalischen Institut des grossen Hermann von Helmholtz, und beide Institute
zogen, gleichsam wie Tempel der Wissenschaft, pilgernde Gelehrte aus
aller Welt an. Die Wissenschaft triumphierte in der Vollendung der Auf-
klarung. Nur in dieser Phase war es moglich, dass man, wie wenig spéter
in Freiburg im Breisgau, die biblische Verkiindigung «Die Wahrheit wird
Euch frei machen» als goldene Inschrift eines Vorlesungsgebdudes passend
fand.

Es ist evident, dass das gegenwirtig niemand mehr finden wiirde, und
es ist gleichfalls evident, dass anldsslich professoraler Theoreme in keinem
Parlament eines freiheitlich verfassten Gemeinwesens heute noch zwei Tage
lang in Aufgeregtheit iiber den puren kognitiven Gehalt dieser Theoreme
diskutiert werden konnte. Die insoweit verdeutlichte Spitphase wissen-
schaftlicher Aufkldrung, in die du Bois-Reymond hinein gehort, hitte sich
gewiss auch, zumal in der Auseinandersetzung um den Darwinismus, zum
Beispiel, an britischen Beispielen zeigen lassen. Aber das preussische
Beispiel du Bois-Reymonds iiberbietet analoge britische Exempel noch in
einer wesentlichen Hinsicht. Du Bois-Reymonds vollendete Kunst in der
offentlichen Darstellung des Selbstgefiihls moderner Wissenschaft hat
namlich gewisse theatralische Ziige, die man in der Zusammenfassung am
besten trifft, wenn man sie «wilhelminisch» nennt. Das heisst: Sie zeich-
nen sich durch einen gewissen Uberschuss des wissenschaftlichen Selbst-
gefiihls aus, der fiir Deutschland, auch fiir Osterreich charakteristisch ist,
den wir aber so in Westeuropa, in England oder Frankreich, nicht an-
treffen. Das erkldrt sich aus der historischen Tatsache, dass die Wissen-
schaft fiir das biirgerliche Selbstgefiihl in Deutschland einen erheblicheren
Stellenwert hatte als in England oder Frankreich. Die Zuwendung zur Wis-
senschaft erfiillt in Deutschland damals die Funktion der Kompensierung
eines leicht beschddigten biirgerlichen Selbstgefiihls, und eben dadurch
kommt seine theatralische Wirkung zustande **.

«Ignorabimus»

Du Bois-Reymond hat aber als Kulturphilosoph moderner Wissenschaft
nicht nur residuale Voraufgekliarte provoziert. Er hat ebenso auch in der
wissenschaftlichen Welt selbst provozierend gewirkt, und zwar durch die



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 707

beriihmt-beriichtigte Ignoramus-Ignorabimus-Formel. Diese hatte du Bois-
Reymond zuerst in seiner beriihmten Rede «Uber die Grenzen des Natur-
erkennens» gebraucht, die in der zweiten allgemeinen Sitzung der 45. Ver-
sammlung Deutscher Naturforscher und Arzte zu Leipzig am 14. August
1872 gehalten worden war 12, Die anspruchsvolle These «Wir wissen nicht,
wir werden nicht wissen» bezog sich dabei auf das von du Bois-Reymond
spater so genannte «Weltrétsel» des fiir prinzipiell unlosbar erklarten Pro-
blems, wie sich die Sinnesempfindung aus ihren physiologischen Sub-
straten erkldren lasse.

Merkwiirdigerweise ist es zundchst gianzlich iiberfliissig, in eine inhalt-
liche Erorterung dieses Problems einzutreten, um die ungeheure Wirkung
zu verstehen, die du Bois-Reymond mit seinem Ignoramus-Ignorabimus»
auszulOsen vermochte. Was eigentlich war daran so provozierend ? Um das
zu verstehen, lohnt es sich, noch einmal auf die Debatte um den Darwinis-
mus du Bois-Reymonds zuriickzukommen, die Anfang der achtziger Jahre
im preussischen Abgeordnetenhaus gefiihrt wurde. Von konservativ
christlicher Seite wurde ja du Bois-Reymond in diesen Debatten als ein
Feind christlichen Glaubens und als gefdhrlicher Materialist angegriffen.
Der preussische Kultusminister, dem die ganze Debatte eher lastig war,
erwiderte den aufgeregten Konservativen, der Professor du Bois-Reymond
sei doch ein sehr bescheidener Mann mit vollendeter Einsicht in die Gren-
zen wissenschaftlichen Tuns. Habe er nicht, demutsvoll, in bezug auf die
Weltritsel einbekannt: «Ignoramus-Ignorabimus» ? Ein Professor in dieser
wahrhaft vorbildhaften Bescheidenheit konne kaum jene Kulturgefahr
reprasentieren, die seine Kritiker in ihm sihen.

Analog dusserten sich, kulturkampforientiert, damals auch Jesuiten in
den Stimmen aus Maria Laach, protestantische Theologen gleichfalls; und
eben dieser Beifall von der falschen Seite war es, der nun eine spezielle
Klasse von Naturwissenschaftlern iiber du Bois-Reymond herfallen liess,
nimlich die Gruppe jener Wissenschaftler, die in dieser Phase der Spit-
aufkldrung in kulturrevolutionirer Absicht die Ablosung religioser Welt-
bilder durch sogenannte wissenschaftliche Weltbilder betrieb und damit
die Wissenschaft selbst zum kulturellen Medium der Bildung von Welt-
anschauungsbewegungen erhob.

Die Antwort Ernst Haeckels

Der bedeutendste Deutsche, auf den diese Charakteristik passt, ist natiir-
lich Ernst Haeckel, der deutsche Erz-Darwinist, der spiater zum Griinder
des sogenannten Monistenbundes werden sollte'® — einer Weltanschau-



708 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

ungsbewegung, die sich bis in die Rituale hinein als Sdkularkirche organi-
sierte.

Haeckel schleuderte zuriick: Das Ignorabimus du Bois-Reymonds wolle
dem Fortschritt der Wissenschaft einen Riegel vorschieben. «Dieses schein-
bar demiitige, in der Tat aber vermessene ,Ignorabimus‘ ist das Ignoratis
des unfehlbaren Vatikan und der von ihm angefiihrten schwarzen Inter-
nationalen.» «Impavidi progrediamur!» — so schloss, als Ruf aus Jena,
Haeckel seinerseits eine Rede. Auch andere versuchten eine Uberbietung,
Niageli zum Beispiel auf deutsch: «Wir wissen und wir werden wissen.»
Doch die Paukenschlagwirkung des «Ignoramus-Ignorabimus» wurde von
keinem dieser gegenbietenden Nachahmungsversuche mehr erreicht 4.

Eine interessante Fernwirkung der Provokation, die du Bois-Reymond
mit seinem «Wir wissen nicht, wir werden nicht wissen» gelang, reicht noch
bis fast in die Mitte unseres Jahrhunderts hinein: Der Grabstein des 1943
verstorbenen, auf dem Gottinger Stadtfriedhof begrabenen weltberithmten
Mathematikers David Hilbert tragt die Inschrift «Wir miissen wissen, wir
werden wissen» 15,

Worauf beruht der Eindruck der ausserordentlichen historischen Di-
stanz, die uns kulturgeschichtlich vom wissenschaftlichen Selbstgefiihl einer
Epoche trennt, in der man als Gelehrter seine Nachwelt zur Anbringung
eines solchen Grabsteinspruches verpflichten konnte? Er beruht, wie mir
scheinen will, auf der inzwischen evident gewordenen Schwierigkeit, die es
uns bereiten wiirde, auch nur die Frage zu formulieren, auf die die Antwort
finden zu miissen noch Hilbert fiir zwingend hielt.

Du Bois-Reymond reprisentiert also die Wissenschaft in der Phase der
Spataufklarung auf dem Hohepunkt ihres kulturellen Selbstgefiihls, aber er
hat sich, insbesondere im Kontrast zu Haeckel, niemals verleiten lassen, die
Wissenschaft fiir ein geeignetes Medium kirchenanaloger weltanschaulicher
Bewegung zu halten. Eben das — seine Einsicht in die Grenzen der Kultur-
bedeutung der modernen Wissenschaft — machte ihn zum Provokateur
im Verhdltnis zu allen, die an der kulturgeschichtlich im Grunde ldngst
iiberwundenen Alternative von Religion einerseits und Wissenschaft an-
dererseits festhielten, aber sich fiir die Wissenschaftsalternative ent-
schieden.

Welche Sache hatte du Bois-Reymond in seiner 1872er Rede im Auge,
als er diese mit der zitierten effektvollen Formel schloss ? Der Sache nach
hatte die scheinbar demutsvolle Behauptung von der Unmdéglichkeit,
Empfindungen, wie du Bois-Reymond missverstindnistrachtig schrieb,
zum Gegenstand einer «Erkldarung» durch Rekurs auf physiologische Daten
zu machen, gar nicht den Sinn der Errichtung einer prinzipiellen For-
schungsschranke, wie Haeckel das emport unterstellte und wie ihm das



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 709

auch Marxisten bis heute als Ketzerei des sogenannten Agnostizismus an-
kreiden 15,

Die angemessene, du Bois-Reymond in den Kontext der zukunfts-
bestimmenden philosophischen Bemiihungen seiner Zeit einbeziehende
Interpretation des «Ignoramus-Ignorabimus» scheint mir zu sein, dass sie
den Nonsens bewirkenden Kategorienfehler in der Behauptung aufdeckt,
in der anatomischen und physiologischen Theorie der materiellen Bedin-
gungen der Empfindungen rede man iiber diese. Dass die Analyse der
materiellen Bedingungen der Empfindungen kategorial etwas anderes ist
als die Analyse der Art, wie Empfindungen ihrem Subjekt gegeben sind —
das ist der Kern dessen, was du Bois-Reymond gegen den dogmatischen
Materialismus, wie es ihn in Deutschland seit den fiinfziger Jahren des
19. Jahrhunderts gab, in Erinnerung bringt.

Ernst Machs Verteidigung

Das hat, wie mir scheint, Ernst Mach am deutlichsten gesehen. Mach er-
kannte, dass die Ignoramus-Ignorabimus-Parole fiir Verstindnis des Tuns
der Wissenschaften die Folge hat, den Widersinn sichtbar zu machen, der
in jedem Versuch steckt, das Subjekt des Naturerkennens als Objekt unter
Objekten innerhalb der erkannten Natur selbst auffinden zu wollen. Der
«sonst kaum begreifliche Erfolg seiner Rede», schrieb Ernst Mach iiber
du Bois-Reymond, sei als Wirkung der «Befreiung» von der Belistigung
zu verstehen, die von jenem Widersinn ausgeht, solange man ihn nicht als
solchen durchschaut!”. Ernst Mach hat, in seiner Analyse der Empfindun-
gen, die Sensation der Ignorabimus-Rede du Bois-Reymond von 1872 in
der Wirkung der Befreiung von einer verkehrten, namlich metaphysisch-
materialistischen Fragestellung erklidrt. Nach Mach hat du Bois-Reymond
damit den Weg fiir ein Verstdndnis des Verhiltnisses von Subjekt und
Objekt freigelegt, wonach es nicht etwa unmdoglich, vielmehr eine sinnlose
Problemstellung ist, herausfinden zu sollen, wie das Subjekt aus seinen
objektiven Bedingungen zu erkldren sei. Es gibt nimlich fiir die Theorie
eines objektiven Verhaltnisses des Subjekts zu diesen seinen objektiven Be-
dingungen den dafiir benétigten Blickpunkt aus einer dritten Position
ausserhalb dieser Beziehung gar nicht, sondern lediglich den immanenten
Gesichtspunkt eben derjenigen Subjektivitdt, die sich konstituiert, indem
sie lernt, sich von dem, was sie nicht selbst ist, zu unterscheiden.
«Wihrend es keiner Schwierigkeit unterliegt», so setzt Ernst Mach zu-
sammenfassend seine Philosophie zur Philosophie du Bois-Reymonds ins
Verhiltnis, «jedes physische Erlebnis aus Empfindungen, psychischen



710 KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT

Elementen aufzubauen, ist keine Moglichkeit abzusehen, wie man aus den
in der heutigen Physik gebrdauchlichen Elementen: Masse und Bewegungen
... irgendein psychisches Erlebnis darstellen konne. Wenn du Bois letzteres
richtig erkannte, so bestand sein Fehler doch darin, dass er an den um-
gekehrten Weg gar nicht dachte ...» 18,

Zur Illustration dieser — phdnomenologischen — Struktur hat sich
Ernst Mach ein geniales Bild einfallen lassen. Es zeigt uns ein Gelehrten-
zimmer und im Blick durchs Fenster dieses Zimmers eine Landschaft, und
von Interieur, Landschaft usw. sieht man genau das, was auch der Mann
sieht, der auf dem Kanapee des Gelehrtenzimmers liegend in diesem Bild
selber mit dargestellt ist — mit Ausnahme natiirlich dessen, was ein Mann,
der sich sieht, von sich selber nicht sieht. Wahrend in unserer gewohnten
europdischen lkonographie der Betrachter eines Bildes seine Position
ausserhalb dessen hat, was uns das Bild zeigt, verlegt Mach das Subjekt
der Betrachtung als seine Grenze in es. Dieses Bild illustriert die Philo-
sophie, die Ernst Mach hinter der Ignoramus-Ignorabimus-Formel er-
kannte. Es ist eine Philosophie, die das Bewusstsein zwar nicht als eine von
ihren physiologischen Bedingungen unabhingige Gegebenheit ansetzt, aber
die Erforschung der Selbstgegebenheit des Subjekts in phdnomenologi-
scher, psychologischer und schliesslich kultureller Hinsicht wissenschafts-
praktisch als eine Aufgabe freigibt, deren Losung unabhingig von den
Fortschritten ist, die wir in bezug auf die Erforschung der physiologischen
Bedingungen subjektiver Selbstgegebenheit machen 19.

1 Auch heute noch lesenswert ist die schildert. Dort finden sich auch die

kleine zeitgendssische Biographie von
Adolph Kohut: Emil du Bois-Reymond.
In: Westermanns Illustrierte Deutsche
Monatshefte. Band 57 (1884/85). S. 803—
819. — 2So schildert es Max Lenz: Ge-
schichte der Koniglichen Friedrich-Wil-
helms-Universitit zu Berlin. Zweiter
Band, erste Hilfte. Halle a. d. S. 1910.
S. 362 ff. — 3 So Axel von Campenhausen
in seinem Beitrag zu dem du Bois-Rey-
mond gewidmeten Sammelband von
Gunter Mann (Herausgeber): Naturwis-
sen und Erkenntnis im 19. Jahrhundert:
Emil du Bois-Reymond. Hildesheim 1981.
— 4Im Wintersemester 1982/83. — 5 Aus-
fiihrlich habe ich diese Seite der Titig-
keit du Bois-Reymonds in meiner Ab-
handlung «Wissenschaft und Weltan-
schauung. Ideenpolitische Fronten im
Streit um Emil du Bois-Reymond» ge-

Nachweise der Zitate. Auch diese Ab-
handlung ist in dem in Anmerkung 3 zi-
tierten Sammelband erschienen. — ¢ Hans
Blumenberg: Die Vorbereitung der Auf-
klarung als Rechtfertigung der theoreti-
schen Neugier. In: Europiische Aufkli-
rung. Herbert Dickmann zum 60. Ge-
burtstag. Herausgegeben von H. Friedrich
und F.Schalk (1967). S.23-45. — 7 Vgl
Jiirgen von Kempski: «Voraussetzungs-
losigkeit». Eine Studie zur Geschichte
eines Wortes (1951). In: Jiirgen von
Kempski: Brechungen. Kritische Ver-
suche zur Philosophie der Gegenwart.
Reinbek b. Hamburg 1964. S. 140-159. -
& Darwin und Kopernikus. Ein Nachruf.
Aus dem in der Friedrich-Sitzung der
Akademie der Wissenschaften am 25. Ja-
nuar 1883 statutengemiss verlesenen
Bericht iiber die seit der letzten gleich-



KULTURGESCHICHTE DER WISSENSCHAFT 711

namigen Sitzung eingetretenen Personal-
veranderungen. In: Reden von Emil
du Bois-Reymond, in 2 Béanden. 2., ver-
vollstindigte Auflage. Mit einer Ge-
dédchtnisrede von Julius Rosenthal. Her-
ausgegeben von Estelle du Bois-Reymond.
2. Band (1912). S. 243-248. — ® Nachweise
und Darstellung der Debatten um
du Bois-Reymond im Preussischen Land-
tag in meiner in Anmerkung 5 zitierten
Abhandlung. — °K. R. Popper: The Ra-
tionality of Scientific Revolutions. In:
R. Harré (ed.), Problems of Scientific
Revolution. Progress and Obstacles to
Progress in the Sciences (Oxford 1975).
S.22-101, bes. 88 ff. — 11 Vgl. dazu das
Kapitel «Weltverbesserung aus ,Wissen-
schaftlicher Weltanschauung‘» in meinem
Buch «Politische Philosophie in Deutsch-
land» (Basel/Stuttgart 1963), S. 127 ff. —
12 Wiederabgedruckt in: Emil du Bois-
Reymond: Vortrdage iiber Philosophie
und Gesellschaft. Eingeleitet und mit er-
lauternden Anmerkungen herausgegeben
von Siegfried Wollgast. Hamburg 1974.
S. 54-79. — 3 Ernst Haeckel: Der Moni-
stenbund. Thesen zur Organisation des
Monismus (1904). In: Gemeinverstand-

liche  Werke, herausgegeben von
H. Schmidt. 5. Band. Vortrige und Ab-
handlungen (1924). S. 481-491. - 4 Zu
den Nachweisen vgl. wiederum die in
Anmerkung 5 zitierte Abhandlung. -
15 Fiir den Hinweis auf die zitierte
du Bois-Reymond-Antithese auf dem
Grabstein David Hilberts habe ich Herrn
PD Dr. Heinz Balmer, Ziirich, zu dan-
ken. — 16Vgl. dazu F. Herneck: Emil
du Bois-Reymond 1818-1896. In: F. Her-
neck: Abenteuer der Erkenntnis. Fiinf
Naturforscher aus drei Epochen (1973). —
17 Ernst Mach: Die Analyse der Empfin-
dungen und das Verhiltnis des Physi-
schen zum Psychischen. 6. vermehrte
Auflage. 1911. S.256. — 8 Ernst Mach:
Erkenntnis und Irrtum. Skizzen zur Psy-
chologie der Forschung. 21906. S. 12 f,,
Anm. 1. — 1 Zur Interpretation dieser
Position Ernst Machs im Streit um
du Bois-Reymond vgl. meinen Aufsatz
«Positivismus und Phédnomenologie»
(1960). In: Hermann Liibbe: Bewusstsein
in Geschichten. Studien zur Phianomeno-
logie der Subjektivitit. Mach, Husserl,
Schapp, Wittgenstein. 1972. S. 33-62.

Beitrag leisten.

Kultur ist nicht umsonst

Einstmals sorgten reiche Fiirstenhduser und die Kirche fiir Kultur.
Heute ist Kulturforderung die Sache von begiiterten Mdzenen und
Aufgabe von Staat und Gemeinden. Daneben aber konnen wir alle
im stillen unseren vielleicht bescheidenen aber dennoch wertvollen

Wie wirs, wenn Sie die Schweizer Monatshefte abonnieren oder, falls
Sie schon Abonnent sind, ein Abonnement schenken wiirden? Unsere
Zeitschrift kann nicht jedermanns Lektiire sein, wir wissen es, und
darum bedarf sie der Unterstiitzung ihrer kulturbewussten Freunde.

Beniitzen Sie die beiliegende Bestellkarte. Danke!

Schweizer Monatshefte




	Emil du Bois-Reymond : zur Kulturgeschichte der modernen Wissenschaft

